
opusdei.org

Viagem Apostólica
do Santo Padre ao
Reino do Bahrein

Intervenções do Papa Francisco
na sua viagem Apostólica ao
Reino do Bahrein (3 a 6 de
novembro de 2022).

05/11/2022

A assinatura do documento sobre a
Fraternidade Humana em 2019
marcou um antes e um depois nas
relações entre o Vaticano e o mundo
muçulmano. Foi um documento que



assentou as bases para melhorar o
diálogo entre o islão e o cristianismo.

Agora, a viagem ao Bahrein supôs
mais um passo neste caminho. Aqui o
Papa Francisco participará num
forum sobre o diálogo entre o
Oriente e o Ocidente.

Quinta-feira, 3 de novembro

Encontro com as Autoridades,
com a Sociedade Civil e com o
Corpo Diplomático, em Awali.

Sexta-feira, 4 de novembro

Conclusão do "Bahrain Forum
for Dialogue: East and West for
Human Coexistence" na Praça
Al-Fida' do complexo do "Sakhir
Royal Palace", em Awali.

• 

• 



- Encontro com os membros do
"Muslim Council of Elders" na
Mesquita do "Sakhir Royal Palace",
em Awali.

Encontro ecuménico e oração
pela paz na Catedral de Nossa
Senhor das Arábias, em Awali.

Sábado, 5 de novembro

Santa Missa pela paz e pela
justiça no "Bahrain National
Stadium", em Awali.
Encontro com os jóvens na
Escola do Sagrado Coração, em
Awali.

Domingo, 6 de novembro

Encontro de oração e Angelus
com os bispos, sacerdotes,
consagrados, seminaristas e
agentes pastorais na igreja do
Sagrado Coração de Manama.

• 

• 

• 

• 



Quinta-feira, 3 de novembro

Encontro com as Autoridades,
com a Sociedade Civil e com o
Corpo Diplomático

Majestade,

Altezas Reais,

Ilustres membros do Governo e do
Corpo Diplomático,

Distintas Autoridades religiosas e
civis,

Senhoras e Senhores,

As-salamu alaikum [A paz esteja
convosco]!

De coração agradeço a Sua Majestade
o amável convite para visitar o Reino
do Bahrein, o caloroso e generoso
acolhimento e as palavras de boas-
vindas que me dirigiu. Saúdo
cordialmente a cada um de vós.



Desejo manifestar a minha calorosa
estima a quantos vivem neste país: a
cada crente, a cada pessoa e a cada
família, que a Constituição do
Bahrein define «pedra angular da
sociedade». A todos expresso a
minha alegria por me encontrar no
vosso meio.

Aqui, onde as águas do mar
circundam as areias do deserto e
imponentes arranha-céus se erguem
ao lado dos tradicionais mercados
orientais, cruzam-se realidades
muito diferentes: convergem
antiguidade e modernidade, fundem-
se história e progresso, e sobretudo
pessoas da mais variada
proveniência formam um original 
mosaico de vida. Ao preparar-me
para esta viagem, tomei
conhecimento dum «emblema de
vitalidade» que carateriza o país;
refiro-me à chamada «árvore da
vida» (Shajarat-al-Hayat), à qual
desejo inspirar-me ao partilhar



convosco algumas ideias. Trata-se
duma majestosa acácia, que, há
séculos, sobrevive numa zona
deserta, onde a chuva é muito
escassa. Parece impossível que uma
árvore tão longeva resista e prospere
em tais condições. Na opinião de
muitos, o segredo estaria nas raízes,
que se estendem por dezenas de
metros sob o solo, bebendo em
depósitos subterrâneos de água.

As raízes! O Reino do Bahrein
empenha-se na pesquisa e
valorização do seu passado, que fala
duma terra extremamente antiga,
para onde, já há milénios, acorriam
os povos, atraídos pela sua beleza,
resultante em particular das
abundantes nascentes de água doce
que lhe deram a fama de ser
paradisíaca: o antigo reino de
Dilmun denominava-se «terra dos
vivos». Remontando no tempo até às
suas raízes (conta 4500 anos de
presença humana ininterrupta),



resulta terem sido a posição
geográfica, a propensão e a
habilidade comercial do povo, bem
como certas vicissitudes históricas
que permitiram ao Bahrein moldar-
se como encruzilhada de mútuo
enriquecimento entre os povos. De
facto, um aspeto sobressai nesta
terra: sempre foi lugar de encontro
entre populações diferentes.

Está aqui a água vital, aonde vão
ainda hoje beber as raízes do
Bahrein, cuja maior riqueza se vê na
sua variedade étnica e cultural, na
convivência pacífica e no tradicional
acolhimento da população. Uma
diversidade, não homogeneizadora,
mas inclusiva constitui o tesouro de
qualquer país verdadeiramente
evoluído. E, nestas ilhas, pode-se
admirar uma sociedade mista,
multiétnica e multirreligiosa, que foi
capaz de superar o perigo do
isolamento. Isto é muito importante
no nosso tempo, cujo excludente



retraimento em si mesmo e nos
próprios interesses impede de captar
a irrenunciável importância do todo.
Diversamente os numerosos grupos
nacionais aqui coexistentes, étnicos e
religiosos, testemunham que se pode
e deve conviver no nosso mundo;
este, já há decénios que se tornou
uma aldeia global, mas, dando-se por
suposta a globalização, ainda
desconhece «o espírito da aldeia» em
várias das suas vertentes: a
hospitalidade, a solicitude pelo outro,
a fraternidade. Pelo contrário,
assistimos, preocupados, ao
crescimento em larga escala da
indiferença e mútua suspeita, à
extensão de rivalidades e
contraposições que se esperavam
superadas, a populismos,
extremismos e imperialismos que
põem em perigo a segurança de
todos. Não obstante o progresso e
tantas conquistas civis e científicas,
aumenta a distância cultural entre as
várias partes do mundo e, às



benéficas oportunidades de
encontro, antepõem-se perversas
atitudes de conflito.

Em vez disso, pensemos na árvore da
vida – o vosso símbolo – e
distribuamos, nos desertos áridos da
convivência humana, a água da
fraternidade: não deixemos
evaporar-se a possibilidade do
encontro entre civilizações, religiões
e culturas, não permitamos que
sequem as raízes do humano!
Trabalhemos juntos, trabalhemos a
bem do todo, em prol da esperança!
Estou aqui, na terra da árvore da
vida, como semeador de paz, para
viver dias de encontro, participar
num Fórum de diálogo entre Oriente
e Ocidente em prol da coexistência
humana pacífica. Desde já agradeço
aos companheiros de viagem,
especialmente aos Representantes
religiosos. Estes dias marcam uma
etapa preciosa no percurso de
amizade que tem vindo a



intensificar-se, nos últimos anos, com
vários líderes religiosos islâmicos:
um caminho fraterno que, sob o
olhar do Céu, quer favorecer a paz
na Terra.

A propósito, manifesto o meu apreço
pelas conferências internacionais e
as oportunidades de encontro que
este Reino organiza e favorece,
centrando-se especialmente na
temática do respeito, da tolerância e
da liberdade religiosa. São pontos
essenciais, reconhecidos pela
Constituição do país, onde se
estabelece que «não deve haver
discriminação alguma com base no
sexo, na proveniência, na língua, na
religião ou no credo» (art. 18), que «a
liberdade de consciência é absoluta»
e que «o Estado tutela a
inviolabilidade do culto» (art. 22).
Trata-se sobretudo de compromissos
que hão de traduzir-se
constantemente na prática, para que
a liberdade religiosa se torne plena,



não se limitando à liberdade de culto;
para que igual dignidade e paridade
de oportunidades sejam
reconhecidas concretamente a todo o
grupo e a toda a pessoa; para que não
haja discriminações e os direitos
humanos fundamentais não sejam
violados, mas promovidos. Penso,
antes de mais nada, no direito à vida,
na necessidade de o garantir sempre,
mesmo em relação a quem é punido,
cuja existência não pode ser
eliminada.

Voltemos à árvore da vida. Os
múltiplos ramos de diferente
tamanho que a caraterizam, com o
passar do tempo, deram vida a
espessas ramagens, fazendo crescer a
sua altura e circunferência. Neste
país, foi precisamente a contribuição
de tantas pessoas de diferentes povos
que consentiu um notável progresso
produtivo. Isto tornou-se possível
graças à imigração, que regista no
Reino do Bahrein uma das taxas mais



elevadas do mundo: cerca de metade
da população residente é estrangeira
e trabalha de forma significativa
para o progresso dum país, onde –
tendo deixado a própria pátria – se
sente em casa. Todavia não se pode
esquecer que, nos nossos dias, há
ainda muita falta de trabalho e
demasiado trabalho desumano: isto
acarreta não só graves riscos de
instabilidade social, mas representa
um atentado à dignidade humana.
De facto, o trabalho não é necessário
apenas para se ganhar a vida, mas
constitui também um direito
indispensável para nos
desenvolvermos integralmente a nós
próprios e moldarmos uma
sociedade à medida do homem.

A partir deste país, atraente pelas
oportunidades laborais que oferece,
quero lembrar a emergência da crise
laboral mundial: muitas vezes falta o
trabalho, precioso como o pão;
frequentemente é pão envenenado,



porque escraviza. Em ambos os
casos, no centro já não está o
homem, que, de fim sagrado e
inviolável do trabalho, acaba
reduzido a um meio para produzir
dinheiro. Assim, por todo o lado,
sejam garantidas condições laborais
seguras e dignas do homem, que não
impeçam, mas favoreçam a vida
cultural e espiritual; que promovam
a coesão social, em proveito da vida
comum e do próprio progresso dos
países (cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et spes, 9.27.60.67).

O Bahrein pode gloriar-se de
preciosas conquistas neste sentido:
penso, por exemplo, na primeira
escola feminina surgida no Golfo e
na abolição da escravatura. Continue
a ser farol na promoção em toda a
área dos direitos e condições équas e
cada vez melhores para os
trabalhadores, as mulheres e os
jovens, garantindo ao mesmo tempo
respeito e solicitude por quantos se

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


sentem mais à margem da sociedade,
como os migrantes e os reclusos: o
desenvolvimento verdadeiro,
humano, integral mede-se sobretudo
pela atenção que lhes é prestada.

A árvore da vida, que se ergue,
solitária, na paisagem desértica,
sugere-me ainda dois âmbitos
decisivos para todos e que
interpelam primariamente quem,
governando, detém a
responsabilidade de servir o bem
comum. Em primeiro lugar, a
questão ambiental: quantas árvores
são derrubadas, quantos
ecossistemas devastados, quantos
mares poluídos pela ganância
insaciável do homem, cuja conta se
deve pagar depois! Não nos
cansemos de trabalhar em prol desta
dramática pendência, realizando
opções concretas e previdentes, feitas
a pensar nas gerações mais jovens,
antes que seja demasiado tarde e se
comprometa o seu futuro. Que a 



Conferência das Nações Unidas sobre
as Alterações Climáticas (COP27), que
terá lugar no Egito dentro de poucos
dias, constitua um passo em frente
no referido sentido!

Em segundo lugar, a árvore da vida
com as suas raízes, que, do subsolo,
comunicam a água vital ao tronco e,
deste, aos ramos e sucessivamente às
folhas, que dão oxigénio às criaturas,
faz-me pensar na vocação do
homem, de todo o homem que está
na terra: fazer a vida prosperar.
Entretanto assistimos hoje, e cada dia
sempre mais, a ações e ameaças de
morte. De modo particular estou a
pensar na realidade monstruosa e
insensata da guerra, que semeia por
toda a parte destruição e erradica a
esperança. Na guerra, aparece o lado
pior do homem: egoísmo, violência e
mentira. Sim, porque a guerra,
qualquer guerra, constitui também a
morte da verdade. Rejeitemos a
lógica das armas e invertamos o



rumo, transformando as enormes
despesas militares em investimentos
para combater a fome, a falta de
cuidados sanitários e de instrução.
Tenho no coração a tristeza por
tantas situações de conflito. Olhando
para a Península Arábica, cujos
países desejo saudar com
cordialidade e respeito, dirijo um
pensamento especial e sentido ao
Iémen, martirizado por uma guerra
esquecida que, como qualquer
guerra, não leva a nenhuma vitória,
mas apenas a amargas derrotas para
todos. Recordo na oração sobretudo
os civis, as crianças, os idosos, os
doentes, e imploro: calem-se as
armas, calem-se as armas, calem-se
as armas! Empenhemo-nos por toda
parte e de verdade em prol da paz!

A respeito disto, a Declaração do
Reino do Bahrein reconhece que a fé
religiosa é «uma bênção para todo o
género humano», o alicerce «para a
paz no mundo». Estou aqui como



crente, como cristão, como homem e
peregrino da paz, porque hoje, mais
do que nunca, somos chamados a
empenhar-nos seriamente, por todo
o lado, em prol da paz. Assim,
Majestade, Altezas Reais,
Autoridades, Amigos, faço meu e
partilho convosco, como desejo para
estes anelados dias de visita ao Reino
do Bahrein, um belo trecho da
própria Declaração: «Empenhamo-
nos a trabalhar por um mundo, onde
as pessoas de credo sincero se unam
entre si para rejeitar aquilo que nos
divide e, ao contrário, escolher
aquilo que nos une». Assim seja, com
a bênção do Altíssimo! Shukran
[obrigado]!

Sexta-feira, 4 de novembro



Conclusão do "Bahrain
Forum for Dialogue: East and
West for Human Coexistence"

Majestade,

Altezas Reais,

Caro Irmão, Doutor Al-Tayyeb,
Grande Imã de Al-Azhar,

Caro Irmão Bartolomeu, Patriarca
Ecuménico,

Distintas Autoridades religiosas e
civis,

Senhoras e Senhores!

Saúdo-vos cordialmente, grato pelo
acolhimento recebido e pela
realização deste Fórum de diálogo
organizado sob o patrocínio de Sua
Majestade o Rei do Bahrein. O nome
deste país deriva das suas águas: de
facto, a palavra «Bahrein» evoca
«dois mares». Pensemos nas águas do



mar que põem em contacto as terras,
e em comunicação as pessoas,
ligando povos distantes. «O que a
terra divide, o mar une»: afirma um
dito antigo. E o nosso planeta Terra,
visto do alto, apresenta-se como um
vasto mar azul, que liga margens
distintas. Do céu, parece recordar-
nos que somos uma família: não
ilhas, mas um único grande
arquipélago. É assim que o Altíssimo
nos quer, e bem pode simbolizar o
seu anseio este país, um arquipélago
de mais de trinta ilhas.

Contudo vivemos tempos em que
uma humanidade, interligada como
nunca, se apresenta bem mais
dividida do que unida. E o nome do
«Bahrein» pode ajudar-nos a ir mais
longe na nossa reflexão: os «dois
mares», que evoca, referem-se às
águas doces das suas nascentes
submarinas e às águas salobras do
Golfo. De modo semelhante,
encontramo-nos hoje perante dois



mares de sabor oposto: por um lado,
o mar calmo e doce da convivência
comum, por outro, o mar amargo da
indiferença, afligido por confrontos e
agitado por ventos de guerra, com as
suas devastadoras ondas sempre
mais tumultuosas, com o risco de nos
arrastar a todos. Infelizmente,
Oriente e Ocidente assemelham-se
cada vez mais a dois mares
contrapostos. Entretanto nós estamos
aqui juntos, porque pretendemos
navegar no mesmo mar, escolhendo
a rota do encontro em vez da do
confronto, o caminho do diálogo
indicado por este Fórum: «Oriente e
Ocidente em prol da coexistência
humana».

Após duas Guerras Mundiais
tremendas, depois duma guerra fria
que manteve o mundo em suspense
durante dezenas de anos,
encontramo-nos ainda num
equilíbrio frágil a balouçar sobre o
precipício feito de tantos conflitos



desastrosos por toda a parte do
globo, entre rumores de acusação,
ameaças e condenações, e não
queremos afundar. Impressiona este
paradoxo: enquanto a maior parte da
população mundial se encontra
unida pelas mesmas dificuldades,
atormentada por graves crises
alimentares, ecológicas e
pandémicas, bem como por uma
injustiça planetária cada vez mais
escandalosa, uns poucos poderosos
concentram-se decididamente numa
luta por interesses de parte,
desenterrando linguagens obsoletas,
redesenhando áreas de influência e
blocos contrapostos. Tem-se a
impressão de assistir a uma cena
dramaticamente infantil: no jardim
da humanidade, em vez de cuidar do
todo, brincamos com o fogo, com
mísseis e bombas, com armas que
provocam pranto e morte, cobrindo a
casa comum de cinzas e de ódio.



E veremos multiplicar-se estas
amargas consequências, se
continuarmos a acentuar as
oposições sem redescobrir a
compreensão, se persistirmos na
decidida imposição dos próprios
modelos e visões despóticas,
imperialistas, nacionalistas e
populistas, se não nos interessarmos
com a cultura do outro, se não
prestarmos ouvidos ao clamor da
gente comum e à voz dos pobres, se
não deixarmos de distinguir de
forma maniqueísta quem é bom e
quem é mau, se não nos esforçarmos
por compreender e colaborar para o
bem de todos. Estas opções estão
diante de nós, porque, num mundo
globalizado, só se avança remando
juntos; ao passo que, navegando
sozinho, vai-se à deriva.

No mar borrascoso dos conflitos,
tenhamos diante dos olhos o 
Documento sobre a Fraternidade
Humana em prol da Paz Mundial e da

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


Convivência Comum, onde se almeja
um encontro fecundo entre Ocidente
e Oriente, útil para sarar as
respetivas doenças[1]. Encontramo-
nos aqui, crentes em Deus e nos
irmãos, para rejeitar « o pensamento
isolante», aquele modo de ver a
realidade que ignora o mar único da
humanidade para se concentrar
apenas nas suas próprias correntes.
Desejamos que os litígios entre
Oriente e Ocidente se resolvam para
bem de todos, sem desviar a atenção
dum outro desnível, em constante e
dramático crescimento, que é o
desnível entre Norte e Sul do mundo.
Que os conflitos emergentes não
façam perder de vista as tragédias
latentes da humanidade, como a
catástrofe das desigualdades na qual
a maioria das pessoas que povoam a
Terra experimenta uma injustiça sem
precedentes, a vergonhosa chaga da
fome e a calamidade das alterações
climáticas, sinal da falta de cuidado
para com a casa comum.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


Sobre tais temas debatidos nestes
dias, não podem deixar de se
comprometer e dar bom exemplo os
líderes religiosos. Temos um papel
específico e este Fórum proporciona-
nos mais uma oportunidade nesse
sentido. É nossa tarefa encorajar e
ajudar a humanidade, tão
interdependente como desconexa, a
navegar em conjunto. Assim queria
delinear três desafios, que
sobressaem do Documento sobre a 
Fraternidade Humana e da 
Declaração do Reino do Bahrein e
sobre os quais se refletiu nestes dias.
Dizem respeito à oração, à educação
e à ação.

Em primeiro lugar, a oração, que
toca o coração do homem. Na
realidade, os dramas que sofremos e
as perigosas dilacerações que
experimentamos, «os desequilíbrios
de que sofre o mundo atual estão
ligados com aquele desequilíbrio
fundamental que se radica no

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


coração do homem» (Conc. Ecum.
Vat. II, Const. past. Gaudium et spes,
10). Aqui está a raiz.
Consequentemente o perigo maior
não reside nas coisas, nas realidades
materiais, nas organizações, mas na
inclinação do ser humano para se
fechar na imanência do próprio eu,
do seu grupo, dos seus interesses
mesquinhos. Não é um defeito do
nosso tempo; existe desde que o
homem é homem mas, com a ajuda
de Deus, é possível pôr-lhe remédio
(cf. Francisco, Carta enc. Fratelli tutti,
166).

Por isso mesmo a oração, a abertura
do coração ao Altíssimo, é
fundamental para nos purificar do
egoísmo, do isolamento, da
autorreferencialidade, das falsidades
e da injustiça. Quem reza, recebe no
coração a paz, não podendo deixar
de se fazer sua testemunha e
mensageiro, convidando os seus
semelhantes – primariamente

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#166


através do exemplo – para não se
tornarem reféns dum paganismo que
reduz o ser humano àquilo que
vende, compra ou com que se
diverte, mas redescobrirem a
dignidade infinita que cada um traz
impressa. O homem religioso, o
homem de paz é aquele que, ao
caminhar na terra com os outros, os
convida, com doçura e respeito, a
levantarem o olhar para o Céu. E
recorda na sua oração, como incenso
que sobe ao Altíssimo (cf. Sal 141, 2),
as canseiras e dificuldades de todos.

Mas, para que isso possa acontecer,
há uma premissa indispensável: a
liberdade religiosa. A Declaração do
Reino do Bahrein explica que «Deus
nos orientou para o dom divino da
liberdade de opção» e, por
conseguinte, «qualquer forma de
coerção religiosa não pode levar a
pessoa a uma relação significativa
com Deus». Ou seja, toda a coerção é
indigna do Omnipotente, pois Ele não



entregou o mundo a escravos, mas a
criaturas livres, a quem respeita
profundamente. Então empenhemo-
nos por que a liberdade das criaturas
espelhe a liberdade soberana do
Criador, para que os lugares de culto
sejam protegidos e respeitados,
sempre e em toda a parte, e a oração
nunca seja obstaculizada, mas
favorecida. Entretanto não basta
conceder autorizações e reconhecer
a liberdade de culto; é preciso
alcançar a verdadeira liberdade de
religião. E não só cada sociedade,
mas também cada credo são
chamados a examinar-se sobre isto.
São chamados a interrogar-se se
constringem as criaturas de Deus de
fora ou as libertam dentro; se
ajudam o homem a rejeitar a rigidez,
o isolamento e a violência; se
aumentam nos crentes a verdadeira
liberdade, que não é fazer o que me
apetece e vem à cabeça, mas
predispor-se ao bem para o qual
fomos criados.



Se o desafio da oração tem a ver com
o coração, o segundo desafio – a
educação – diz respeito
essencialmente à mente do homem. A
Declaração do Reino do Bahrein
afirma que «a ignorância é inimiga
da paz». É verdade que, onde faltam
oportunidades de instrução,
aumentam os extremismos e
radicam-se os fundamentalismos. E,
se a ignorância é inimiga da paz, a
educação é amiga do progresso,
desde que seja uma educação
verdadeiramente digna do homem,
ser dinâmico e relacional: por
conseguinte não é rígida nem
monolítica, mas aberta aos desafios e
sensível às mudanças culturais; não é
autorreferencial nem isoladora, mas
atenta à história e à cultura alheia;
não é estática, mas indagadora, para
abraçar aspetos diversos e essenciais
da única humanidade a que
pertencemos. Isto permite, de modo
particular, entrar no cerne dos
problemas sem se presumir ter a



solução e resolver de forma
simplicista problemas complexos,
mas com a predisposição a viver a
crise sem ceder à lógica do conflito.
Enquanto a lógica do conflito sempre
nos leva à destruição, a crise ajuda-
nos a pensar e amadurecer. De facto,
é indigno da mente humana crer que
as razões da força prevalecem sobre
a força da razão, usar métodos do
passado para as questões presentes,
aplicar os esquemas da técnica e da
conveniência à história e à cultura do
homem. Isto requer questionar-se,
entrar em crise e saber dialogar com
paciência, respeito e espírito de
escuta; aprender a história e a
cultura alheia. Assim se educa a
mente do homem, alimentando a
compreensão recíproca. Porque não
basta dizer que somos tolerantes, é
preciso abrir verdadeiramente
espaço ao outro, dar-lhe direitos e
oportunidades. É uma mentalidade
que começa com a educação e que as
religiões são chamadas a apoiar.



Concretamente, quero destacar três
urgências educativas. Em primeiro
lugar, o reconhecimento da mulher na
esfera pública: reconhecer o seu
direito «à instrução, ao trabalho, ao
exercício dos seus direitos
políticos» (Documento sobre a 
Fraternidade Humana). Nisto, como
noutras áreas, a educação é o
caminho para se emancipar de
resquícios históricos e sociais
contrários àquele espírito de
solidariedade fraterna que deve
caraterizar quem adora a Deus e ama
o próximo.

Em segundo lugar, «a tutela dos
direitos fundamentais das
crianças» (Ibidem), para que cresçam
instruídas, assistidas, acompanhadas,
não condenadas a viver nos
mordimentos da fome e nos
remordimentos da violência.
Eduquemos – e eduquemo-nos – para
olhar as crises, os problemas, as
guerras com os olhos das crianças:

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


não é ingénua bonacheirice, mas
sabedoria clarividente, porque só
pensando nelas é que o progresso se
espelhará, não no lucro, mas na
inocência e contribuirá para
construir um futuro à medida do
homem.

A educação, que tem início no seio da
família, continua no contexto da
comunidade, da aldeia ou da cidade.
Por isso tenho a peito sublinhar, em
terceiro lugar, a educação para a
cidadania, para viver juntos, no
respeito e na legalidade. E, em
particular, a importância do
«conceito de cidadania», que «se
baseia na igualdade dos direitos e
dos deveres». É preciso empenhar-se
nisto, para que se possa «estabelecer
nas nossas sociedades o conceito da 
cidadania plena e renunciar ao uso
discriminatório do termo minorias,
que traz consigo as sementes do
isolamento e da inferioridade,
prepara o terreno para as



hostilidades e a discórdia e retira as
conquistas e os direitos religiosos e
civis de alguns cidadãos,
discriminando-os» (Ibid.).

E chegamos, assim, ao último dos três
desafios: aquele que diz respeito à 
ação, poder-se-ia dizer às forças do
homem. A Declaração do Reino do
Bahrein ensina que, «quando se
prega ódio, violência e discórdia,
profana-se o nome de Deus». Quem é
religioso recusa-se a fazê-lo, sem
precisar de qualquer justificação.
Com vigor, diz «não» à blasfémia da
guerra e ao uso da violência. E estes
«nãos», tradu-los coerentemente na
prática. Com efeito não basta dizer
que uma religião é pacífica, é preciso
condenar e isolar os violentos que
abusam do seu nome. E não basta
sequer distanciar-se da intolerância e
do extremismo, é preciso agir em
sentido contrário. «Por isso, é
necessário interromper o apoio aos
movimentos terroristas através do

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


fornecimento de dinheiro, de armas,
de planos ou justificações e também
da cobertura mediática, e considerar
tudo isto como crimes internacionais
que ameaçam a segurança e a paz
mundial. É preciso condenar tal
terrorismo em todas as suas formas e
manifestações» (Documento sobre a 
Fraternidade Humana), incluindo o
terrorismo ideológico.

O homem religioso, o homem de paz,
opõe-se também à corrida ao
rearmamento, aos negócios da
guerra, ao mercado da morte. Não
sustenta «alianças contra ninguém»,
mas caminhos de encontro com
todos: sem ceder a relativismos ou
sincretismos de qualquer espécie,
segue apenas uma estrada, a da
fraternidade, do diálogo, da paz.
Estes são os seus «sins».
Percorramos, queridos amigos, este
caminho: alarguemos o coração ao
irmão, avancemos no percurso de
conhecimento recíproco. Estreitemos

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


entre nós laços mais fortes, sem
duplicidade nem medo, em nome do
Criador que nos colocou juntos no
mundo como guardiões dos irmãos e
das irmãs. E, se vários poderosos
negoceiam entre si por interesses,
dinheiro e estratégias de poder,
demonstremos que é possível outro
caminho de encontro; possível e
necessário, porque a força, as armas
e o dinheiro nunca colorirão de paz o
futuro. Portanto encontremo-nos
para o bem do homem e em nome
d’Aquele que ama o homem, cujo
Nome é Paz. Promovamos iniciativas
concretas, para que o caminho das
grandes religiões seja cada vez mais
concreto e constante, seja consciência
de paz para o mundo! E aqui dirijo a
todos o meu veemente apelo a fim de
que se ponha fim à guerra na
Ucrânia e se dê início a sérias
negociações de paz.

O Criador convida-nos a agir,
especialmente a favor de tantas



criaturas d’Ele que ainda não
encontram espaço suficiente nas
agendas dos poderosos: pobres,
nascituros, idosos, doentes,
migrantes... Se nós, que acreditamos
no Deus da misericórdia, não
prestamos ouvidos aos miseráveis e
não damos voz àqueles que a não
tèm, quem o fará? Estejamos do seu
lado, esforcemo-nos por socorrer o
homem ferido e provado! Assim
fazendo, atrairemos sobre o mundo a
bênção do Altíssimo. Que Ele ilumine
os nossos passos e una os nossos
corações, as nossas mentes e as
nossas forças (cf. Mc 12, 30), para
que, à adoração de Deus,
corresponda o amor concreto e
fraterno do próximo; para sermos,
juntos, profetas da convivência,
artesãos de unidade, construtores de
paz. Obrigado!

* * *



[1] «O Ocidente poderia encontrar na
civilização do Oriente remédios para
algumas das suas doenças espirituais
e religiosas causadas pelo domínio
do materialismo. E o Oriente poderia
encontrar na civilização do Ocidente
tantos elementos que o podem
ajudar a salvar-se da fragilidade, da
divisão, do conflito e do declínio
científico, técnico e cultural. É
importante prestar atenção às
diferenças religiosas, culturais e
históricas que são uma componente
essencial na formação da
personalidade, da cultura e da
civilização oriental; e é importante
consolidar os direitos humanos
gerais e comuns, para ajudar a
garantir uma vida digna para todos
os homens no Oriente e no
Ocidente» (Sua Santidade Papa
Francisco e Grande Imã de Al-Azhar
Ahmad Al-Tayyeb, Documento sobre
a Fraternidade Humana em prol da
Paz Mundial e da Convivência
Comum, 04/02/2019).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


Sexta-feira, 4 de novembro

Encontro com os membros do
"Muslim Council of Elders"

Caro irmão, Doutor Ahmad Al-
Tayyeb, Grande Imã de Al-Azhar,

Caros Membros do Conselho
Muçulmano de Anciãos

Caros amigos,

As-salamu alaikum!

Saúdo-vos cordialmente, almejando
que a paz do Altíssimo desça sobre
cada um de vós: sobre vós, que
pretendeis promover a reconciliação
para evitar divisões e conflitos nas
comunidades muçulmanas; sobre
vós, que vedes no extremismo um
perigo que corrói a verdadeira
religião; sobre vós, que vos
empenhais por dissipar



interpretações erróneas que, através
da violência, desvirtuam,
instrumentalizam e danificam um
credo religioso. A paz desça e
permaneça sobre vós, que a desejais
difundir incutindo nos corações os
valores do respeito, da tolerância e
da moderação; sobre vós, que vos
propondes encorajar relações
amistosas, respeito mútuo e
confiança recíproca com aqueles
que, como eu, aderem a uma fé
religiosa diferente; sobre vós, irmãos
e irmãs, que quereis promover nos
jovens uma educação moral e
intelectual que contraste toda a
forma de ódio e intolerância. As-
salamu alaikum [a paz esteja
convosco]!

Deus é Fonte de paz. Que Ele nos
conceda ser, por todo o lado, canais
da sua paz! Quero, diante de vós,
reiterar que o Deus da paz nunca
conduz à guerra, nunca incita ao
ódio, nunca apoia a violência. E nós,



que cremos n’Ele, somos chamados a
promover a paz através de
instrumentos de paz, como o
encontro, pacientes negociações e o
diálogo, que é o oxigénio da
convivência comum. Entre os
objetivos que vos propondes, conta-
se o de difundir uma cultura da paz
baseada na justiça. Quero dizer-vos
que este é o caminho, aliás o único
caminho, já que a paz é «“obra da
justiça” (Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et spes, 78). Brota da
fraternidade, cresce através da luta
contra a injustiça e as desigualdades,
constrói-se estendendo a mão aos
outros» (Francisco, Discurso por
ocasião da Leitura da Declaração
Final e Encerramento do «VII
Congresso de Líderes de Religiões
Mundiais e Tradicionais», Nur-Sultan,
15/IX/2022). A paz não pode ser
apenas proclamada, deve ser
enraizada. E isto é possível
removendo as desigualdades e as

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html


discriminações, que geram
instabilidade e hostilidade.

Agradeço o vosso empenho neste
sentido, bem como o acolhimento
que me reservastes e as palavras que
proferistes. Venho ter convosco como
crente em Deus, como irmão e
peregrino de paz. Venho ter convosco
para caminharmos juntos, no
espírito de Francisco de Assis, que
costumava dizer: «a paz que
proclamais com a boca, haveis de a
ter ainda mais abundante nos vossos
corações» (Legenda dos três
companheiros, XIV, 5: Fontes
Franciscanas, 1469). Impressionou-
me ver o costume de acolher um
hóspede, nestas terras, não só com
um aperto de mão, mas levando
também a outra mão ao coração em
sinal de afeto; como se dissesse: a tua
pessoa não fica longe de mim; entra
no meu coração, na minha vida. Com
respeitoso afeto, também eu levo a
mão ao coração, vendo cada um de



vós e bendizendo ao Altíssimo pela
possibilidade de nos encontrarmos.

Creio que precisamos cada vez mais
de nos encontrar, conhecer e
estimar, de antepor a realidade às
ideias e as pessoas às opiniões, a
abertura ao Céu aos distanciamentos
na terra: antepor um futuro de
fraternidade ao passado de
hostilidade, superando os
preconceitos e as incompreensões da
história em nome d’Aquele que é
Fonte de Paz. Aliás como poderão os
fiéis de diferentes religiões e culturas
conviver, acolher-se e estimar-se
mutuamente, se nós permanecemos
estranhos uns aos outros? Deixemo-
nos guiar por este dito do Imã Ali –
«as pessoas são de dois tipos: ou teus
irmãos na fé ou teus semelhantes na
humanidade» – e sintamo-nos
chamados a cuidar de todos aqueles
que o desígnio divino colocou ao
nosso lado no mundo. Exortemos a
todos para que, «esquecendo o



passado, sinceramente se exercitem
na compreensão mútua e, juntos,
defendam e promovam a justiça
social, os bens morais, a paz e a
liberdade para todos os
homens» (Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Nostra ætate, 3). São tarefas que
cabem a nós, guias religiosos: à vista
duma humanidade sempre mais
ferida e dilacerada que, sob o vestido
da globalização, respira com
dificuldade e a medo, os grandes
credos devem ser o coração que une
os membros do corpo, a alma que dá
esperança e vida às aspirações mais
altas.

Nestes dias, falei da força da vida que
resiste nos mais áridos desertos,
abeberando-se na água do encontro e
da convivência pacífica. Fi-lo ontem,
tirando partido da surpreendente
«árvore da vida» que se encontra
aqui no Bahrein. A narração bíblica,
que ouvimos, coloca a árvore da vida
no centro do jardim das origens, no

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html


coração do projeto maravilhoso de
Deus para o homem, um desígnio
harmonioso capaz de abraçar toda a
criação. Mas o ser humano
distanciou-se do Criador e da ordem
por Ele estabelecida. Daí tiveram
origem problemas e desequilíbrios,
que se sucedem uns aos outros na
narração bíblica: litígios e homicídios
entre irmãos (cf. Gn 4), desordens e
devastações ambientais (cf. Gn 6-9),
soberba e contrastes na sociedade
humana (cf. Gn 11)... Em suma, uma
aluvião de malvadez e morte que
brotou do coração do homem, da
centelha maléfica feita saltar por
aquele mal que se agacha à porta do
seu coração (cf. Gn 4, 7), para
incendiar o jardim harmonioso do
mundo. Mas todo este mal está
radicado na rejeição de Deus e do
irmão, na perda de vista do Autor da
vida e na recusa a reconhecer-se
guardião do irmão. Por isso as duas
perguntas, que ouvimos,
permanecem sempre válidas e não



cessam, independentemente do
credo professado, de interpelar cada
existência e cada época: «onde
estás?» (Gn 3, 9); «onde está o teu
irmão?» (Gn 4, 9).

Caros amigos, irmãos em Abraão,
crentes no Deus único, os males
sociais e internacionais, os males
económicos e pessoais, bem como a
dramática crise ambiental, que
carateriza estes tempos e sobre a
qual se refletiu hoje aqui, derivam
em última análise do afastamento de
Deus e do próximo. Por conseguinte,
cabe-nos uma tarefa única,
imprescindível: ajudar a reencontrar
estas fontes de vida esquecidas,
trazer novamente a humanidade a
beber nesta antiga sabedoria,
aproximar os fiéis à adoração do
Deus do céu e aos homens para os
quais Ele fez a terra.

E de que maneira? Os nossos meios
são essencialmente dois: a oração e a



fraternidade. Estas são as nossas
armas, humildes e eficazes. Não
devemos deixar-nos tentar por
outros instrumentos, por atalhos
indignos do Altíssimo, cujo nome de
Paz é insultado por quantos creem
nas razões da força, alimentam a
violência, a guerra e o mercado das
armas, «o comércio da morte» que,
através de somas astronómicas de
dinheiro, está a transformar a nossa
casa comum num grande arsenal.
Por trás de tudo isto, quantas tramas
obscuras e quantas dolorosas
contradições! Pensemos, por
exemplo, nas inumeráveis pessoas
que são obrigadas a migrar da sua
terra por causa de conflitos
alimentados pela compra a preços
acessíveis de armamentos já sem
validade, para acabar depois
identificadas e rejeitadas noutras
fronteiras através de equipamentos
militares cada vez mais sofisticados.
E, assim, a esperança é morta duas
vezes! Pois bem, perante estes



trágicos cenários, enquanto o mundo
segue as quimeras da força, do poder
e do dinheiro, somos chamados a
lembrar, com a sabedoria dos
anciãos e dos antigos, que Deus e o
próximo vêm antes de tudo, que só a
transcendência e a fraternidade nos
salvam. Cabe a nós desenterrar estas
fontes de vida; caso contrário, o
deserto da humanidade será cada
vez mais árido e mortífero.
Sobretudo cabe a nós testemunhar –
mais com os factos, do que com as
palavras – que acreditamos nisto,
nestas duas verdades. Temos uma
grande responsabilidade diante de
Deus e dos homens, e devemos ser
modelos exemplares daquilo que
pregamos, não só nas nossas
comunidades e em nossa casa – isto
já não basta –, mas também no
mundo unificado e globalizado. Nós,
que descendemos de Abraão, pai na
fé dos povos, não podemos ter a peito
somente «os nossos», mas devemos
dirigir-nos, cada vez mais unidos, a



toda a comunidade humana que
habita na terra.

Com efeito, a todos, pelo menos no
segredo do coração, se colocam os
mesmos grandes interrogativos:
Quem é o homem? Porquê o
sofrimento, o mal, a morte, a
injustiça? Que existe depois desta
vida? Em muitos, anestesiados por
um materialismo prático e por um
consumismo paralisador, tais
questões jazem adormecidas,
enquanto noutros são silenciadas
pelas chagas desumanas da fome e
da pobreza. Pensemos na fome e
pobreza de hoje. Oxalá que, entre os
motivos do esquecimento daquilo
que conta, não se inclua a nossa
incúria, o escândalo de nos
empenharmos noutra coisa que não
a de anunciar o Deus que dá paz à
vida e a paz que dá vida aos homens.
Irmãos e irmãs, apoiemo-nos nisto,
demos continuidade ao nosso
encontro de hoje, caminhemos



juntos! Seremos abençoados pelo
Altíssimo e pelas criaturas mais
pequeninas e frágeis que são as
preferidas d’Ele: os pobres, as
crianças e os jovens, que, depois de
tantas noites tenebrosas, aguardam o
surgir duma alvorada de luz e de
paz. Obrigado!

Sexta-feira, 4 de novembro

Encontro ecuménico e oração
pela paz

Alteza Real,

Senhor Ministro da Justiça,

obrigado pela vossa presença que
nos honra.

«Partos, medos, elamitas, habitantes
da Mesopotâmia, da Judeia e da
Capadócia, do Ponto e da Ásia, da



Frígia e da Panfília, do Egito e das
regiões da Líbia cirenaica, colonos de
Roma, judeus e prosélitos, cretenses
e árabes ouvimo-los anunciar, nas
nossas línguas, as maravilhas de
Deus» (At 2, 9-11).

Santidade, caro Irmão Bartolomeu,
amados irmãos e irmãs, estas
palavras parecem escritas para nós,
hoje: de tantos povos e tantas
línguas, de tantas partes e tantos
ritos, estamos aqui juntos, e fazemo-
lo por causa das maravilhas
realizadas por Deus! Estamos em
paz, como naquela manhã de
Pentecostes em que não se
compreendia nada! Em Jerusalém,
no dia de Pentecostes, apesar de
virem de muitas regiões, sentiram-se
unidos num só Espírito: hoje, como
então, a variedade de origens e
línguas não é um problema, mas um
recurso. Um autor antigo escreveu:
«Se alguém nos diz “se recebeste o
Espírito Santo, porque não falas em



todas as línguas?”, devemos
responder-lhe «falo certamente em
todas as línguas, porque sou membro
do Corpo de Cristo, isto é, da sua
Igreja, que se exprime em todas as
línguas”» (Sermão de um Autor
africano do século VI: PL 65, 743).

Irmãos, irmãs, isto é válido também
para nós, porque, «num só Espírito,
fomos todos batizados para formar
um só corpo» (1 Cor 12, 13).
Infelizmente, com as nossas
dilacerações, ferimos o corpo santo
do Senhor, mas o Espírito Santo, que
une todos os membros, é maior do
que as nossas divisões carnais. Por
isso é justo afirmar que, quanto nos
une, supera em muito quanto nos
divide e que, quanto mais
caminharmos segundo o Espírito,
tanto mais seremos levados a desejar
e, com a ajuda de Deus, a
restabelecer a plena unidade entre
nós.



Voltemos ao texto de Pentecostes. Ao
meditar nele, ressoaram em mim
dois elementos, que me parecem
úteis para o nosso caminho de
comunhão, desejando por isso
partilhá-los convosco; são a unidade
na diversidade e o testemunho de
vida.

A unidade na diversidade. No
Pentecostes – dizem os Atos dos
Apóstolos –, os discípulos
«encontravam-se todos reunidos no
mesmo lugar» (2, 1). Notemos como o
Espírito, apesar de Se pousar sobre
cada um, todavia escolhe o momento
em que estão todos juntos. Podiam
adorar a Deus e fazer bem ao
próximo mesmo separadamente, mas
é convergindo em unidade que se
abrem de par em par as portas à
obra de Deus. O povo cristão é
chamado a reunir-se, para que
aconteçam as maravilhas de Deus. O
facto de estar aqui no Bahrein como
um pequeno rebanho de Cristo,



disperso em vários lugares e
confissões, ajuda a sentir a
necessidade da unidade, da partilha
da fé: assim como neste arquipélago
não faltam ligações seguras entre as
ilhas, assim aconteça também entre
nós, para não estarmos isolados, mas
em comunhão fraterna.

Irmãos e irmãs, pergunto-me: Como
fazer para aumentar a unidade, se a
história, a habituação, as obrigações
e as distâncias nos parecem atrair
para outras partes? Qual é o «lugar
de encontro», o «cenáculo espiritual»
da nossa comunhão? É o louvor de
Deus, que o Espírito suscita em todos.
A oração de louvor não isola, nem
nos fecha em nós mesmos e nas
nossas necessidades, mas introduz-
nos no coração do Pai e, assim, nos
liga a todos os irmãos e irmãs. A
oração de louvor e adoração é a mais
elevada: gratuita e incondicional,
atrai a alegria do Espírito, purifica o
coração, reconstitui a harmonia,



sanifica a unidade. É o antídoto
contra a tristeza, a tentação de nos
deixarmos turbar pela nossa
pequenez interior e pela
insignificância exterior dos nossos
números. Quem louva, não presta
atenção à pequenez do rebanho, mas
à beleza de sermos os pequeninos do
Pai. O louvor, que permite ao Espírito
derramar em nós a sua consolação, é
um bom remédio contra a solidão e a
nostalgia de casa. Permite-nos notar
a proximidade do Bom Pastor,
mesmo quando pesa a falta de
Pastores próximos, caso frequente
nestes lugares. Precisamente nos
nossos desertos, o Senhor gosta de
abrir novos e inesperados caminhos
e fazer brotar fontes de água viva (cf.
Is 43, 19). O louvor e a adoração
conduzem-nos até lá, até às fontes do
Espírito, levando-nos de novo às
origens, à unidade.

Será bom continuar a alimentar o
louvor de Deus, para serdes ainda



mais sinal de unidade para todos os
cristãos! Continuai também com o
bom costume de colocar à disposição
doutras comunidades os edifícios de
culto para adorar o único Senhor. Na
realidade, não só aqui na terra, mas
também no Céu, há um rasto de
louvor que nos une: é o rasto dos
inúmeros mártires cristãos de várias
confissões. Quantos houve, nestes
últimos anos, no Médio Oriente e em
todo o mundo! Quantos!!! Agora
formam um único céu estrelado, que
aponta a estrada a quem caminha
nos desertos da história: temos a
mesma meta, somos todos chamados
à plenitude da comunhão em Deus.

Lembremo-nos, porém, de que a
unidade para a qual caminhamos
sobrevive na diferença. É importante
ter isto em consideração: a unidade
não é fazer «todos iguais», não! É
feita na diferença. A narração de
Pentecostes especifica que cada um
ouvia os apóstolos falarem «na sua



própria língua» (At 2, 6): o Espírito
não cunha uma linguagem idêntica
para todos, mas permite a cada um
falar línguas alheias (cf. 2, 4), de
modo que cada um possa ouvir, de
outros, o próprio idioma (cf. 2, 11).
Em suma, não nos encerra na
uniformidade, mas predispõe-nos
para nos acolhermos nas diferenças.
Isto acontece a quem vive segundo o
Espírito: aprende a encontrar cada
irmão e irmã na fé como parte do
corpo a que pertence. Este é o
espírito do caminho ecuménico.

Caríssimos, perguntemo-nos a nós
mesmos como avançamos neste
caminho. Eu, pastor, ministro, fiel,
sou dócil à ação do Espírito? Vivo o
ecumenismo como um peso, como
um compromisso extra, como um
dever institucional, ou então como o
desejo veemente de Jesus de que nos
tornemos «um só» (Jo 17, 21), como
uma missão que brota do Evangelho?
Concretamente, que faço eu por



aqueles irmãos e irmãs que
acreditam em Cristo e não são dos
«meus»? Conheço-os, procuro-os,
interesso-me por eles? Mantenho as
distâncias comportando-me de
maneira formal ou então procuro
compreender a sua história e
apreciar as suas particularidades,
sem as considerar obstáculos
intransponíveis?

Depois da unidade na diversidade,
passemos ao segundo elemento: o
testemunho de vida. No Pentecostes,
os discípulos abrem-se, saem do
Cenáculo. A partir de então, irão a
todos os lugares do mundo.
Jerusalém, que parecia o seu ponto
de chegada, torna-se o ponto de
partida duma aventura
extraordinária. Já ninguém se
recorda do medo que os mantinha,
fechados, em casa! Agora vão por
todo o lado, não para se distinguir
dos outros, nem mesmo para
revolucionar a ordem da sociedade e



a organização do mundo, mas para
irradiar por todos os cantos a beleza
do amor de Deus através da sua vida.
Com efeito, o nosso anúncio não é
tanto um discurso feito de palavras,
como sobretudo um testemunho que
se há de mostrar com os factos; a fé
não é um privilégio que se há de
reivindicar, mas um dom a partilhar.
Como diz um texto antigo, os cristãos
«não têm cidades próprias, não usam
uma linguagem peculiar, e a sua vida
nada tem de excêntrico (…). Toda a
terra estrangeira é sua pátria (…).
Habitam na terra, mas a sua cidade é
o Céu. Obedecem às leis
estabelecidas, mas pelo seu modo de
vida superam as leis. Amam a
todos» (Epístola a Diogneto, 5). Amam
a todos: aqui está o distintivo cristão,
a essência do testemunho. O facto de
estar aqui, no Bahrein, permitiu a
muitos de vós voltar a descobrir e
praticar a genuína simplicidade da
caridade: penso na assistência aos
irmãos e irmãs que chegam, numa



presença cristã que com humildade
quotidiana testemunha, nos locais de
trabalho, compreensão e paciência,
alegria e mansidão, benevolência e
espírito de diálogo. Numa palavra:
paz.

Será bom interrogar-nos também
sobre o nosso testemunho, porque,
com o passar do tempo, podemos
avançar apenas por inércia e
esmorecer em mostrar Jesus através
do espírito das Bem-aventuranças, a
coerência e a bondade da vida, a
conduta pacífica. Agora que nos
encontramos a rezar juntos pela paz,
perguntemo-nos: Somos
verdadeiramente pessoas de paz?
Estamos possuídos pelo desejo de
manifestar, por todo o lado e sem
esperar nada em troca, a mansidão
de Jesus? Fazemos nossas – trazendo-
as no coração e à oração – as fadigas,
as feridas e as desuniões que vemos
à nossa volta?



Irmãos e irmãs, quis partilhar
convosco estes pensamentos sobre a
unidade, que o louvor fortalece, e
sobre o testemunho, que a caridade
fortifica. Unidade e testemunho são
coessenciais: não se pode
testemunhar verdadeiramente o
Deus do amor, se não estivermos
unidos entre nós como Ele deseja; e
não se pode estar unido seguindo
cada um por conta própria, sem se
abrir ao testemunho, nem dilatar os
confins dos próprios interesses e das
próprias comunidades em nome do
Espírito que abraça toda a língua e
anseia por conquistar a cada um.
Permitam-me acrescentar uma
reflexão: naquele dia, o Espírito
Santo cria uma grande diversidade,
que parece uma grande desordem.
Mas o mesmo Espírito que dá a
diversidade dos carismas é o mesmo
que cria a unidade, mas a unidade
como harmonia. O Espírito é
harmonia, como dizia um grande
Padre da Igreja: «Ipse harmonia est –



Ele é a harmonia». Por isto é que nós
rezamos: para que aconteça entre
nós esta harmonia. Ele une e envia,
reúne em comunhão e manda em
missão. Na oração, confiemos-Lhe o
nosso percurso comum e
invoquemos sobre nós a sua efusão,
um renovado Pentecostes que dê
olhares novos e passos pressurosos
ao nosso caminho de unidade e paz.

Sábado, 5 de novembro

Santa Missa pela paz e pela justiça

O profeta Isaías diz que Deus fará
surgir um Messias que «dilatará o
seu domínio com uma paz sem
limites» (Is 9, 6). Parece uma
contradição! Com efeito, no palco
deste mundo, muitas vezes vemos
que quanto mais se procura o poder,
tanto mais ameaçada está a paz. Ao
contrário, o profeta anuncia uma



novidade extraordinária: o Messias
que vem é verdadeiramente
poderoso, mas não como um líder
que guerreia e domina sobre os
outros, mas como «Príncipe da
paz» (9, 5), como Aquele que
reconcilia os homens com Deus e
entre si. A grandeza do seu poder
não se serve da força da violência,
mas da debilidade do amor. Este é o
poder de Cristo: o amor. E confere
também a nós o mesmo poder, o
poder de amar, de amar em seu
nome, de amar como Ele amou.
Como? De modo incondicional: não
só quando as coisas correm bem e
temos vontade de amar, mas sempre;
não apenas aos nossos amigos e
vizinhos, mas a todos, mesmo
inimigos. Sempre e a todos.

Reflitamos um pouco sobre isto: 
amar sempre e amar a todos.

Comecemos pela primeira coisa: hoje
as palavras de Jesus (cf. Mt 5, 38-48)



convidam-nos a amar sempre, isto é,
a permanecer sempre no seu amor, a
cultivá-lo e praticá-lo qualquer que
seja a situação onde vivemos. Mas
atenção! O olhar de Jesus é realista;
não diz que será fácil nem propõe
um amor sentimental ou romântico,
como se não houvesse, nas nossas
relações humanas, momentos de
conflito e não houvesse motivos de
hostilidade entre os povos. Jesus não
é utópico, mas realista: fala
explicitamente de «maus» e de
«inimigos» (cf. 5, 39.43). Sabe que
acontece uma luta diária entre amor
e ódio, no âmbito dos nossos
relacionamentos; e, dentro de nós
mesmos, verifica-se dia a dia um
combate entre a luz e as trevas, entre
tantos propósitos e desejos de bem e
aquela fragilidade pecadora que
muitas vezes nos domina e arrasta
para as obras do mal. Sabe também
que é o que experimentamos
quando, apesar de tantos esforços
generosos, nem sempre recebemos o



bem que esperávamos, antes, às
vezes incompreensivelmente
sofremos um dano. Mais, Ele vê e
sofre ao contemplar, nos nossos dias
e em muitas partes do mundo,
exercícios do poder que se nutrem de
opressão e violência, procuram
aumentar o espaço próprio
restringindo o dos outros, impondo o
próprio domínio, limitando as
liberdades fundamentais, oprimindo
os mais frágeis. Concluindo, Jesus
bem sabe que há conflitos, opressões,
inimizades.

À vista de tudo isto, eis a pergunta
importante que se deve pôr: Que
havemos de fazer quando nos
encontramos em situações do
género? A proposta de Jesus é
surpreendente, é intrépida, é audaz.
Pede aos seus a coragem de arriscar
por algo que, na aparência, é
perdedor; pede-lhes para
permanecerem sempre, fielmente, no
amor, apesar de tudo, mesmo



perante o mal e o inimigo. Ora a pura
e simples reação humana cinge-se ao
«olho por olho e dente por dente»;
mas isto equivale a fazer-se justiça
com as mesmas armas do mal
recebido. Jesus ousa propor-nos algo
de novo, diferente, impensável, algo 
de Seu: «Eu, porém, digo-vos: Não
oponhais resistência ao mau. Mas, se
alguém te bater na face direita,
oferece-lhe também a outra» (5, 39).
Aqui está o que nos pede o Senhor:
que não sonhemos idealisticamente
com um mundo animado pela
fraternidade, mas que nos
comprometamos – principiando nós
mesmos – a viver concreta e
corajosamente a fraternidade
universal, perseverando no bem
mesmo quando recebemos o mal,
quebrando a espiral da vingança,
desarmando a violência,
desmilitarizando o coração. Um eco
disto mesmo, temo-lo no apóstolo
Paulo quando escreve «não te deixes



vencer pelo mal, mas vence o mal
com o bem» (Rm 12, 21).

Assim, o convite de Jesus não tem a
ver primariamente com as grandes
questões da humanidade, mas com
as situações concretas da nossa vida:
os nossos laços familiares, as
relações na comunidade cristã, os
vínculos que cultivamos no trabalho
e na sociedade onde nos
encontramos. Haverá atritos,
momentos de tensão, haverá
conflitos, diversidade de perspetivas,
mas quem segue o Príncipe da paz
deve procurar sempre a paz. E esta
não se pode restabelecer se, a uma
palavra ofensiva, se responde com
outra pior, se a uma bofetada se
responde com outra. Isto não! É
preciso «desativar«, quebrar a cadeia
do mal, romper a espiral da
violência, deixar de guardar
ressentimento, pôr fim a lamúrias e
lamentos acerca da própria sorte. Há
que permanecer no amor, sempre: é



o caminho de Jesus para dar glória
ao Deus do céu e construir a paz na
terra. Amar sempre.

Passemos agora ao segundo aspeto: 
amar a todos. Podemos empenhar-
nos no amor, mas não basta se o
circunscrevermos à esfera restrita
das pessoas de quem recebemos
igualmente amor, de quem nos é
amigo, dos nossos semelhantes,
familiares. Também neste caso, o
convite de Jesus é surpreendente,
porque amplia os confins da lei e do
bom senso: já é difícil, embora
razoável, amar o próximo, quem é
nosso vizinho. Em geral, é aquilo que
uma comunidade ou um povo
procura fazer, para conservar a paz
no próprio seio: se se pertence à
mesma família ou à mesma nação, se
se têm as mesmas ideias ou os
mesmos gostos, se se professa o
mesmo credo, é normal procurar
ajudar-se e querer-se bem. Mas que
sucede se, quem estava distante, vem



para perto de nós, se quem é
estrangeiro, diferente ou de outro
credo se torna nosso vizinho de casa?
Precisamente esta nação é uma
imagem viva da convivência na
diversidade, do nosso mundo
marcado sempre mais pela migração
permanente dos povos e pelo
pluralismo de ideias, usos e
tradições. Então é importante
acolher esta provocação de Jesus: «Se
amais os que vos amam, que
recompensa haveis de ter? Não
fazem já isso os publicanos?» (Mt 5,
46). O verdadeiro desafio, para ser
filhos do Pai e construir um mundo
de irmãos, é aprender a amar a
todos, mesmo o inimigo: «Ouvistes o
que foi dito: Amarás o teu próximo e
odiarás o teu inimigo. Eu, porém,
digo-vos: Amai os vossos inimigos e
orai pelos que vos perseguem» (5,
43-44). Na realidade, isto significa
escolher não ter inimigos: ver no
outro, não um obstáculo a superar,
mas um irmão e uma irmã a amar.



Amar o inimigo é trazer à terra um
reflexo do Céu, é fazer descer sobre o
mundo o olhar e o coração do Pai,
que não faz distinções nem
discrimina, mas «faz com que o sol se
levante sobre os bons e os maus e faz
cair a chuva sobre os justos e os
pecadores» (5, 45).

Irmãos, irmãs, o poder de Jesus é o
amor, e Jesus dá-nos o poder de amar
desta maneira, duma forma que nos
parece sobre-humana. Na verdade,
uma tal capacidade não pode ser
fruto apenas dos nossos esforços; é,
antes de mais nada, uma graça; uma
graça que deve ser pedida com
insistência: «Jesus, Vós que me amais,
ensinai-me a amar como Vós. Jesus,
Vós que me perdoais, ensinai-me a
perdoar como Vós. Enviai sobre mim
o vosso Espírito, o Espírito do amor».
Peçamo-lo! Frequentemente
confiamos à atenção do Senhor
muitos pedidos, mas o pedido
essencial para o cristão é este: saber



amar como Cristo. Amar é o dom
maior, e recebemo-lo quando damos
espaço ao Senhor na oração, quando
acolhemos a Presença d’Ele na sua
Palavra que nos transforma e na
revolucionária humildade do seu Pão
partido. Assim, lentamente, vão
caindo os muros que nos endurecem
o coração e encontramos a alegria de
praticar obras de misericórdia para
com todos. Então compreendemos
que uma vida feliz passa através das
Bem-aventuranças e consiste em
sermos construtores de paz (cf. Mt 5,
9).

Queridos amigos, hoje quero
agradecer o vosso humilde e jubiloso
testemunho de fraternidade para ser,
nesta terra, sementes do amor e da
paz. É o desafio que o Evangelho
lança diariamente às nossas
comunidades cristãs, a cada um de
nós. E a vós, a todos vós que viestes,
a esta Celebração, dos quatro países
do Vicariato Apostólico da Arábia do



Norte – Bahrein, Kuwait, Qatar e
Arábia Saudita – e doutros territórios
do Golfo, bem como doutros países,
hoje trago-vos o carinho e a
solidariedade da Igreja universal,
que tem os olhos postos em vós e vos
abraça, que vos ama e encoraja. Que
a Virgem Santa, Nossa Senhora da
Arábia, vos acompanhe ao longo do
caminho e vos guarde sempre no
amor para com todos.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/viagem-
apostolica-do-santo-padre-ao-reino-do-

bahrein/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-santo-padre-ao-reino-do-bahrein/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-santo-padre-ao-reino-do-bahrein/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-santo-padre-ao-reino-do-bahrein/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-santo-padre-ao-reino-do-bahrein/

	Viagem Apostólica do Santo Padre ao Reino do Bahrein
	Encontro com as Autoridades, com a Sociedade Civil e com o Corpo Diplomático
	Conclusão do "Bahrain Forum for Dialogue: East and West for Human Coexistence"
	Encontro com os membros do "Muslim Council of Elders"
	Encontro ecuménico e oração pela paz


