
opusdei.org

Viagem Apostólica
do Santo Padre à
Hungria

Intervenções do Papa Francisco
durante a sua viagem pastoral à
Hungria (28-30 de abril de
2023).

30/04/2023

Sexta-feira 28 de abril de 2023

— Encontro com as Autoridades, a
Sociedade Civil e o Corpo
Diplomático no ex-Mosteiro
Carmelita



— Encontro com os bispos, os
sacerdotes, os diáconos, os
consagrados, as consagradas, os
seminaristas e os agentes da pastoral
na Concatedral de Santo Estêvão

Sábado, 29 de abril de 2023

— Encontro com os pobres e os
refugiados na igreja de Santa Isabel
da Hungria

— Encontro com os jovens na "Papp
László Budapest Sportaréna"

Domingo, 30 de abril de 2023

— Santa Misa na Praça Kossuth Lajos

— Regina Cæli na Praça Kossuth
Lajos

— Encontro com o mundo
universitário e da cultura na
Faculdade de Informática e Ciências
Biônicas da Universidade Católica
“Péter Pázmány”



Sexta-feira 28 de abril de 2023

Encontro com as Autoridades, a
Sociedade Civil e o Corpo
Diplomático no ex-Mosteiro
Carmelita

Senhora Presidente da República,

Senhor Primeiro-Ministro,

Distintos Membros do Governo e do
Corpo Diplomático,

Ilustres Autoridades e
Representantes da sociedade civil,

Senhoras e Senhores!

Saúdo-vos cordialmente e agradeço à
Senhora Presidente pelo acolhimento
e também pelas suas amáveis e
profundas palavras. A política nasce
da cidade, da polis, da paixão
concreta por estar juntos, garantindo
direitos e respeitando deveres.



Poucas cidades nos ajudam tanto a
refletir sobre isto como Budapeste,
que não é apenas uma capital
elegante e viva, mas ocupou também
um lugar central na história:
testemunha de significativas
viragens ao longo dos séculos, está
chamada a ser protagonista do
presente e do futuro; aqui – como
escreveu um grande poeta vosso –
«abraçam-se as ondas mansas do
Danúbio, que é passado, presente e
futuro» (A. József, Ao Danúbio).
Gostava, pois, de partilhar algumas
reflexões, partindo de Budapeste
como cidade de história, cidade de
pontes e cidade de santos.

1. Cidade de história. Esta capital tem
origens antigas, como testemunham
os vestígios das épocas celta e
romana. Mas o seu esplendor
remete-nos para a modernidade,
quando foi capital do Império
Austro-Húngaro durante aquele
período de paz conhecido como belle



époque, que se estendeu desde os
anos da sua fundação até à I Guerra
Mundial. Surgida em tempo de paz,
conheceu dolorosos conflitos: não só
invasões de tempos longínquos, mas
também violências e opressões
causadas pelas ditaduras nazista e
comunista, no século passado. Como
esquecer 1956? E, durante a II
Guerra Mundial, a deportação de
dezenas e dezenas de milhares de
habitantes, com a restante população
de origem judaica encerrada no
gueto e sujeita a numerosos
massacres. Num tal contexto, houve
muitos justos valorosos – penso, por
exemplo, no Núncio Angelo Rotta –,
muita resiliência e grande empenho
na reconstrução, de modo que hoje
Budapeste é uma das cidades
europeias com maior percentagem
de população judaica, o centro dum
país que conhece o valor da
liberdade e que, depois de ter pago
um alto preço às ditaduras, traz
consigo a missão de guardar o



tesouro da democracia e o sonho da
paz.

A propósito, quero voltar à fundação
de Budapeste, que se celebra
solenemente neste ano. De facto,
ocorreu há 150 anos, em 1873, a
partir da união de três cidades: Buda
e Óbuda a oeste do Danúbio com
Pest, localizada na margem oposta. O
nascimento desta grande capital no
coração do continente faz lembrar o
caminho rumo à unidade
empreendido pela Europa, onde a
Hungria encontra o seu alvéolo vital.
No pós-guerra, a Europa constituiu,
juntamente com as Nações Unidas, a
grande esperança para o objetivo
comum de um vínculo mais estreito
entre as nações que evitasse novos
conflitos. Infelizmente não foi assim.
E todavia, no mundo em que
vivemos, a paixão pela política
comunitária e pelo multilateralismo
parece não passar duma linda
recordação do passado: parece-nos



assistir ao triste ocaso do sonho coral
de paz, enquanto avançam os solistas
da guerra. Em geral, parece ter-se
desintegrado nos espíritos o
entusiasmo por edificar uma
comunidade das nações pacífica e
estável, enquanto se demarcam as
zonas, sublinham as diferenças,
voltam a rugir os nacionalismos e
exasperam-se os juízos e tons de uns
contra os outros. A nível
internacional, parece até que a
política se proponha como efeito
inflamar os ânimos em vez de
resolver os problemas, esquecendo a
maturidade alcançada depois dos
horrores da guerra e regredindo
para uma espécie de infantilismo
bélico. Ora a paz não virá jamais da
prossecução dos próprios interesses
estratégicos, mas de políticas capazes
de olhar ao conjunto, ao
desenvolvimento de todos: atentas às
pessoas, aos pobres e ao amanhã; e
não apenas ao poder, aos lucros e às
oportunidades do presente.



Nesta conjuntura histórica, a Europa
é fundamental. Graças à sua história,
representa a memória da
humanidade e, por isso, está chamada
a desempenhar o papel que lhe
corresponde: unir os distantes,
acolher no seu seio os povos e não
deixar ninguém para sempre
inimigo. Por conseguinte é essencial 
reencontrar a alma europeia: o
entusiasmo e o sonho dos pais
fundadores, estadistas que souberam
olhar para além do seu tempo, das
fronteiras nacionais e das
necessidades imediatas, gerando
diplomacias capazes de restabelecer
a unidade, não de ampliar as ruturas.
Penso nas palavras ditas por Alcides
de Gasperi, numa mesa redonda
onde se encontravam também
Schuman e Adenauer: «É para bem
dela mesma, e não para a opor a
outros, que defendemos a Europa
unida (...); trabalhamos pela unidade,
não pela divisão» (Intervenção na
Mesa Redonda da Europa, Roma,



13/10/1953). E penso ainda em
quanto disse Schuman: «O contributo
que uma Europa organizada e viva
pode oferecer à civilização é
indispensável para a manutenção de
relações pacíficas», pois – continua
ele, com palavras memoráveis – «a
paz mundial só poderá ser
salvaguardada com esforços
criativos, proporcionais aos perigos
que a ameaçam» (Declaração de
Schuman, 09/5/1950). Nesta fase
histórica, os perigos são muitos; mas
eu pergunto-me, pensando também
na martirizada Ucrânia, onde estão
os esforços criativos de paz?

2. Budapeste é cidade de pontes. Vista
do alto, «a pérola do Danúbio»
mostra a sua peculiaridade
precisamente graças às pontes que
unem as suas partes, harmonizando
a sua configuração à do grande rio.
Esta harmonia com o meio ambiente
leva-me a felicitá-los pelo cuidado
ecológico no qual se coloca grande



empenho neste país. Mas as pontes,
que unem realidades diversas,
sugerem também refletir sobre a
importância duma unidade que não
signifique uniformidade. Em
Budapeste, isto resulta da notável
variedade das circunscrições que a
compõem: mais de vinte. Também a
Europa dos 27, construída para criar
pontes entre as nações, precisa da
contribuição de todos sem diminuir a
singularidade de ninguém. A este
propósito, preconizava um pai
fundador: «A Europa existirá e nada
se perderá daquilo que fez a glória e
a felicidade de cada nação. É
precisamente numa sociedade mais
ampla, numa harmonia mais forte,
que o indivíduo se pode
afirmar» (Intervenção cit.). Há
necessidade desta harmonia: dum
conjunto que não amachuque as
partes, e de partes que se sintam bem
integradas no conjunto, mas
conservando a identidade própria.
Significativo a este respeito é o que



se afirma na Constituição húngara:
«A liberdade individual só se pode
desenvolver na colaboração com os
outros»; e ainda: «consideramos que
a nossa cultura nacional seja um rico
contributo para a multicolorida
unidade europeia».

Penso, pois, numa Europa que não
seja refém das partes, tornando-se
presa de populismos
autorreferenciais, mas também que
não se transforme numa realidade
fluida, gasosa, numa espécie de
supranacionalismo abstrato, alheio à
vida dos povos. Tal é o caminho
nefasto das «colonizações
ideológicas», que eliminam as
diferenças, como no caso da
chamada cultura do género, ou então
antepõem à realidade da vida
conceitos redutores de liberdade,
quando por exemplo se alardeia
como conquista um insensato
«direito ao aborto», que é sempre
uma trágica derrota. Ao contrário,



como é belo construir uma Europa
centrada na pessoa e nos povos, onde
haja políticas eficientes para a
natalidade e a família
cuidadosamente implementadas
como neste país (na Europa, há
nações cuja idade média é de 46-48
anos!), onde nações diversas sejam
uma família em que se preserva o
crescimento e a singularidade de
cada um. A ponte mais famosa de
Budapeste – a das correntes – ajuda-
nos a imaginar uma Europa
parecida, formada por muitos e
grandes anéis diferentes, cuja solidez
depende da firmeza dos vínculos
estabelecidos entre si. Para isso
muito contribui a fé cristã, podendo
a Hungria servir de «construtora de
pontes» graças ao seu específico
caráter ecuménico: aqui convivem
sem antagonismos diferentes
Confissões (recordo a reunião que
tive com elas há ano e meio),
colaborando respeitosamente, com
espírito construtivo. Com a mente e o



coração vou até à Abadia de
Pannonhalma, um dos grandes
monumentos espirituais deste país,
lugar de oração e ponte de
fraternidade.

3. E isto leva-me a considerar o
último aspeto: Budapeste, cidade de
santos. A Senhora Presidente falou
de Santa Isabel e o mesmo nos sugere
também a nova pintura colocada
nesta sala. Entretanto o nosso
pensamento não pode deixar de ir
até Santo Estêvão, primeiro rei da
Hungria que viveu numa época em
que estavam em plena comunhão os
cristãos na Europa; a sua estátua, no
interior do Castelo de Buda, sobressai
e protege a cidade, enquanto a
Basílica a ele dedicada no coração da
capital é, juntamente com a de
Esztergom, o edifício religioso mais
imponente do país. Deste modo, a
história húngara nasce marcada pela
santidade, não só de um rei, mas
duma família inteira: sua esposa



Beata Gisela e seu filho Santo
Emerico. Este recebeu do pai
algumas recomendações que
constituem uma espécie de
testamento para o povo magiar (hoje
prometeram dar-me de prenda o
tomo; fico à espera dele). Nelas lemos
palavras muito atuais: «Recomendo
que sejas gentil não só com a tua
família e parentes, ou com os
poderosos e ricos, ou com o teu
vizinho e os habitantes do país, mas
também com os estrangeiros». E
Santo Estêvão motiva tudo isto com
genuíno espírito cristão, escrevendo:
«É a prática do amor que leva à
felicidade suprema». E conclui
dizendo: «Sê manso, para nunca
combateres a
verdade» (Admoestações, X). Assim
ele combina, inseparavelmente,
verdade e mansidão. É um grande
ensinamento de fé: os valores
cristãos não podem ser
testemunhados com rigidez e
isolamento, porque a verdade de



Cristo inclui mansidão, inclui
gentileza segundo o espírito das Bem-
aventuranças. Aqui se radica aquela
bondade popular húngara,
subjacente a certas expressões da
linguagem comum, tais como «jónak
lenni jó [é bom ser bom]» e «jobb adni
mint kapni [é melhor dar do que
receber]».

Disto transparece não só a riqueza
duma sólida identidade, mas
também a necessidade de abertura
aos outros, como reconhece a
Constituição ao declarar:
«Respeitamos a liberdade e a cultura
dos outros povos, comprometemo-
nos a colaborar com todas as nações
do mundo». E afirma ainda: «As
minorias nacionais que vivem
connosco fazem parte da
comunidade política húngara e são
parcelas constitutivas do Estado», e
propõe o empenho «pelo cuidado e a
proteção (...) das línguas e culturas
das minorias nacionais na Hungria».



Trata-se duma perspetiva
verdadeiramente evangélica, que
contrasta uma certa tendência, por
vezes justificada em nome das
próprias tradições e até da fé, para se
fechar em si mesmo.

Além disso, em poucas e decisivas
palavras impregnadas de espírito
cristão, sustenta o texto
constitucional: «Declaramos como
obrigação a assistência aos
necessitados e aos pobres». Isto
lembra a continuação da história de
santidade húngara, contada pelos
numerosos locais de culto da capital:
do primeiro Rei, que estabeleceu os
alicerces da convivência comum,
passa-se a uma Princesa que eleva o
edifício para uma pureza ainda
maior. É Santa Isabel, cujo
testemunho se estendeu a todas as
latitudes. Esta filha da vossa terra
morreu aos 24 anos, depois de ter
renunciado aos seus bens
distribuindo tudo pelos pobres.



Dedicou-se até ao fim ao cuidado dos
doentes no hospital que fizera
construir: trata-se duma joia
resplandecente de Evangelho.

Distintas Autoridades, quero
agradecer-vos pela promoção das
obras caritativas e educacionais
inspiradas por tais valores e nas
quais se empenha a comunidade
católica local, bem como pelo apoio
concreto a tantos cristãos provados
no mundo, especialmente na Síria e
no Líbano. Mas uma profícua
colaboração entre Estado e Igreja,
para ser fecunda, necessita de
salvaguardar bem as devidas
distinções. É importante que cada
cristão se lembre disto, tendo como
ponto de referência o Evangelho,
para aderir às opções livres e
libertadoras de Jesus e não se prestar
a uma espécie de colateralidade às
lógicas do poder. Deste ponto de
vista, é boa uma sã laicidade, que
não descaia naquele laicismo



generalizado que se mostra alérgico
a todo e qualquer aspeto sacro para
depois se imolar nos altares do lucro.
Quem se professa cristão, impelido
pelo exemplo das testemunhas da fé,
é chamado principalmente a dar
testemunho e a caminhar com todos,
cultivando um humanismo inspirado
pelo Evangelho e que se orienta
sobre duas linhas fundamentais:
reconhecer-se filho amado do Pai e
amar a cada um como irmão.

Neste sentido, Santo Estêvão deixou
ao filho palavras de fraternidade
extraordinárias, afirmando que
«adorna o país» quem a ele chega
com línguas e costumes diversos. De
facto – escrevia – «um país que só
tem uma língua e um só costume é
frágil e decadente. Por isso
recomendo-te que acolhas
benignamente os estrangeiros e os
honres, de modo que prefiram mais
ficar junto de ti do que noutro
lugar» (Admoestações, VI). O



acolhimento é um tema que suscita
muitos debates em nossos dias e é,
sem dúvida, complexo. Todavia, para
quem é cristão, a atitude de fundo
não pode ser diferente daquela que
Santo Estêvão transmitiu, depois de a
ter aprendido de Jesus, que Se
identificou com o estrangeiro
carecido de acolhimento (cf. Mt 25,
35). Vendo Cristo presente em tantos
irmãos e irmãs desesperados que
fogem de conflitos, pobreza e
alterações climáticas, é preciso
enfrentar o problema sem desculpas
e sem demora. É tema que deve ser
enfrentado juntos, em comunidade,
até porque, no contexto em que
vivemos, mais cedo ou mais tarde as
consequências repercutir-se-ão sobre
todos. Por isso é urgente, como
Europa, trabalhar em vias seguras e
legais, em mecanismos partilhados
face a um desafio epocal que não se
pode travar rejeitando-o, mas deve
ser acolhido para preparar um
futuro que, se não for de todos em



conjunto, não existirá. Isto chama a
intervir em primeira linha quem
segue Jesus e quer imitar o exemplo
das testemunhas do Evangelho.

Não é possível citar todos os grandes
Confessores da fé da Sacra Panónia,
mas quero ao menos mencionar São
Ladislau e Santa Margarida, e referir
certas figuras insignes do século
passado, como o Cardeal József
Mindszenty, os Beatos Bispos
mártires Vilmos Apor e Zoltán
Meszlényi, o Beato László Batthyány-
Strattmann. Constituem, juntamente
com muitos justos de vários credos,
pais e mães da vossa pátria. A eles
quero confiar o futuro deste país,
que me é tão querido. E enquanto
vos agradeço por terdes escutado
tudo o que tinha em ânimo partilhar
(obrigado pela paciência!), asseguro
a minha solidariedade e a minha
oração por todos os húngaros, e faço-
o com um pensamento especial para
todos aqueles que vivem fora da



pátria e quantos encontrei na vida e
me fizeram muito bem. Penso na
comunidade religiosa húngara que
acompanhei em Buenos Aires. Isten,
áldd meg a magyart [ó Deus,
abençoai os húngaros]!

Sexta-feira 28 de abril de 2023

Encontro com os bispos, os
sacerdotes, os diáconos, os
consagrados, as consagradas, os
seminaristas e os agentes da
pastoral na Concatedral de Santo
Estêvão

Amados irmãos bispos,

Prezados sacerdotes e diáconos,
consagradas, consagrados e
seminaristas,

Queridos agentes pastorais, irmãos e
irmãs,



dicsértessék a Jézus Krisztus [louvado
seja Jesus Cristo]!

Estou feliz por me encontrar de novo
aqui, depois de ter partilhado
convosco o LII Congresso Eucarístico
Internacional. Foi um momento de
graça imensa, cujos frutos espirituais
– estou certo – vos acompanham.
Agradeço a D. András Veres a
saudação que me dirigiu,
sintetizando o desejo dos católicos da
Hungria nas seguintes palavras:
«Neste mundo em mudança,
queremos testemunhar que Cristo é o
nosso futuro». Cristo… Não, «o futuro
é Cristo»; mas Cristo é o nosso futuro.
Não mudar as coisas! Para nós, uma
das exigências mais importantes é
interpretar as mudanças e
transformações da nossa época,
procurando enfrentar do melhor
modo possível os desafios pastorais
com Cristo e em Cristo. Nada é
possível fora do Senhor; nada, longe
do Senhor.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2021/outside/documents/budapest-slovacchia-2021.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2021/outside/documents/budapest-slovacchia-2021.html


Mas isto é possível olhando para
Cristo como nosso futuro: Ele é «o
Alfa e o Ómega, Aquele que é, que
era e que há de vir, o Todo-
Poderoso» (Ap 1, 8), o princípio e o
fim, o fundamento e a meta última
da história da humanidade.
Contemplando neste tempo pascal a
sua glória, a glória d’Aquele que é «o
Primeiro e o Último» (Ap 1, 17),
podemos ver as tempestades que às
vezes se abatem sobre o nosso
mundo, as rápidas e contínuas
mudanças da sociedade e a própria
crise de fé do Ocidente com um olhar
que não cede à resignação nem
perde de vista a centralidade da
Páscoa: Cristo ressuscitado, centro da
história, é o futuro. Apesar de
permeada pela fragilidade, a nossa
vida está firmemente colocada nas
mãos d’Ele. Se nos esquecermos
disto, iremos também nós, pastores e
leigos, à procura de meios e
instrumentos humanos para nos
defendermos do mundo, fechando-



nos em nossos cómodos e tranquilos
oásis religiosos; acabaremos por nos
adequar aos ventos instáveis da
mundanidade e, então, o nosso
cristianismo perderá vigor e
deixaremos de ser sal da terra.
Voltemos para Cristo, que é o futuro,
para não cairmos nos ventos
instáveis da mundanidade, que é o
pior que pode acontecer à Igreja:
uma Igreja mundana.

Trata-se de duas interpretações, ou
melhor, duas tentações de que
sempre nos devemos defender como
Igreja: uma leitura catastrófica da
história atual, alimentada pelo
derrotismo de quem repete que tudo
está perdido, que já não existem os
valores de outrora, que não se sabe
aonde iremos parar. Gostei de ouvir
o Rev. Sándor manifestar a sua
gratidão a Deus, que «o libertou do
derrotismo». E que fez ele da sua
vida? Uma grande catedral? Não!
Apenas uma pequena igreja de



emergência, de campanha. Mas fê-la,
não se deixou vencer. Obrigado,
irmão! Temos depois o outro risco: a
leitura ingénua do próprio tempo,
que diversamente se baseia na
comodidade do conformismo,
fazendo-nos crer que no fundo está
tudo bem, que o mundo mudou e é
preciso adequar-se. Falta
discernimento; isto é mau! Ora
contra o derrotismo catastrófico e o 
conformismo mundano, o Evangelho
dá-nos olhos novos, dá-nos a graça do
discernimento para nos
embrenharmos no nosso tempo com
uma atitude acolhedora, mas
também com um espírito de profecia.
Por outras palavras, com acolhimento
aberto à profecia. Não gosto de usar o
adjetivo «profético», embora muito
usado. Prefiro o substantivo:
profecia. Estamos a viver uma crise
de substantivos, optando muito
frequentemente pelos adjetivos. Não
profético, mas profecia. Espírito,



atitude acolhedora, aberta e com
profecia no coração.

A propósito, quero deter-me
brevemente numa expressiva
imagem usada por Jesus: a da
figueira (cf. Mc 13, 28-29). Dá-no-la
no contexto do Templo de Jerusalém.
A quem se pusera a admirar as suas
belas pedras vivendo assim uma
espécie de conformismo mundano ao
colocar a própria segurança no
espaço sagrado e sua imponência,
Jesus diz-lhe que nada se deve
absolutizar nesta terra, pois tudo é
precário e não ficará pedra sobre
pedra (na Liturgia das Horas destes
dias, temos lido o livro do Apocalipse,
que nos faz ver como não ficará
pedra sobre pedra). Ao mesmo
tempo, porém, o Senhor não quer
induzir ao desânimo ou ao medo e,
por isso, acrescenta: quando tudo
passar, quando caírem os templos
humanos, acontecerem coisas
terríveis e houver perseguições



violentas, então «verão o Filho do
Homem vir sobre as nuvens com
grande poder e glória» (Mc 13, 26). É
neste ponto que o Senhor nos
convida a olhar para a figueira:
«Aprendei (…) a parábola da figueira.
Quando já os seus ramos estão tenros
e brotam as folhas, sabeis que o
Verão está próximo. Assim também
quando virdes acontecer estas coisas,
sabei que Ele está próximo, às
portas» (13, 28-29). Deste modo
somos chamados a acolher como
uma planta fecunda o tempo que
vivemos, com as suas mudanças e
desafios, porque é precisamente
através de tudo isso – diz o
Evangelho – que o Senhor Se
aproxima. Enquanto O esperamos,
somos chamados a cultivar esta
nossa estação, a lê-la, a semear nela o
Evangelho, a podar os ramos secos
do mal, a dar fruto; somos chamados
a um acolhimento com profecia.



Acolhimento com profecia: trata-se
de aprender a reconhecer os sinais
da presença de Deus na realidade,
mesmo onde esta não nos apareça
marcada explicitamente pelo espírito
cristão e venha ao nosso encontro
sob a forma de desafio ou de
interpelação. E simultaneamente
trata-se de interpretar tudo à luz do
Evangelho, mas – atenção! – sem se
mundanizar, como arautos e
testemunhas da profecia cristã.
Cuidado com o processo de
mundanização. Cair no mundanismo
talvez seja o pior que pode acontecer
a uma comunidade cristã. Vemos que
também neste país, onde a tradição
da fé permanece bem enraizada, se
assiste à difusão do secularismo e
suas sequelas, frequentemente com o
risco de ameaçar a integridade e a
beleza da família, expor os jovens a
modelos de vida caraterizados pelo
materialismo e o hedonismo,
polarizar o debate sobre temáticas e
desafios novos. E então a tentação



pode ser a de se endurecer,
fechando-se e adotando o
comportamento de «combatentes».
Ora aquelas realidades podem
representar oportunidades para nós,
cristãos, porque estimulam a fé e o
aprofundamento dalguns temas,
convidam a interrogar-nos como
podem tais desafios entrar em
diálogo com o Evangelho, a procurar
novos caminhos, instrumentos e
linguagens. Neste sentido, Bento XVI
afirmava que as diversas épocas de
secularização vieram em auxílio da
Igreja, porque «contribuíram de
modo essencial para a sua
purificação e reforma interior. De
facto, as secularizações (...) sempre
significaram uma profunda
libertação da Igreja de formas de
mundanidade» (Encontro com os
católicos comprometidos na Igreja e
na sociedade, Friburgo, 25/9/2011).
Em qualquer espécie de
secularização, há um desafio e um
convite para a Igreja se purificar de

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110925_catholics-freiburg.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110925_catholics-freiburg.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110925_catholics-freiburg.html


todo o tipo de mundanidade.
Insistimos nesta palavra e no risco
que esconde: cair na mundanidade é
o pior que nos pode acontecer. É um
paganismo brando, um paganismo
que não te tira a paz. E porquê,
porque é bom? Não! Mas porque te
anestesiou.

O empenho por entrar em diálogo
com as situações de hoje pede à
comunidade cristã para estar
presente e dar testemunho, saber
escutar interrogativos e desafios sem
medo nem rigidez. E isto não é fácil
na situação atual, porque não faltam
dificuldades mesmo no nosso íntimo.
Em particular, quero destacar a 
sobrecarga de trabalho para os
sacerdotes. De facto, por um lado, são
numerosas as exigências da vida
paroquial e pastoral, enquanto, por
outro, diminuem as vocações e os
sacerdotes são poucos, muitas vezes
avançados na idade e com alguns
sinais de cansaço. Esta é uma



condição comum a muitas realidades
europeias, relativamente à qual é
importante que todos – pastores e
leigos – se sintam corresponsáveis:
antes de mais nada na oração,
porque as respostas vêm do Senhor e
não do mundo, do sacrário e não do
computador. E depois na paixão pela
pastoral vocacional, procurando
formas de oferecer, com entusiasmo,
aos jovens o fascínio de seguir Jesus
inclusive pelo caminho de especial
consagração.

Significativo é o que nos contou a
irmã Krisztina… A sua, foi uma
vocação difícil! Pois, para se tornar
dominicana, primeiro foi ajudada
por um sacerdote franciscano, depois
pelos jesuítas com os Exercícios… e,
por fim, tornou-se dominicana. És
grande! Fizeste um belo percurso! É
significativo o que nos contaste a
propósito de «discutir com Jesus»
acerca da razão por que a chamou
precisamente a ela (queria que



chamasse, não a ela, mas às irmãs);
há necessidade de quem escute e
ajude a discutir bem com o Senhor!
E, de modo mais geral, é preciso
iniciar uma reflexão eclesial –
sinodal, que deve ser feita
conjuntamente por todos – para
atualizar a vida pastoral, sem se
contentar com repetir o passado e
sem medo de redesenhar a paróquia
no território, mas pondo como
prioridade a evangelização e
iniciando uma colaboração ativa
entre padres, catequistas, agentes
pastorais, professores. Sei que já
estais a caminhar nesta linha: por
favor, não pareis! Procurai os
caminhos possíveis para colaborar
com alegria na causa do Evangelho e
juntos, cada um com o próprio
carisma, levar por diante a pastoral
como anúncio, anúncio
querigmático, isto é, o anúncio que
move as consciências. Neste sentido,
é belo aquilo que nos disse Dorina
sobre a necessidade de alcançar o



próximo mediante a narração, a
comunicação, tocando a vida
quotidiana. E aqui paro um pouco
para sublinhar o trabalho admirável
dos catequistas. Esse antiquum
ministerium! Há lugares no mundo –
pensemos na África, por exemplo –
onde a evangelização é realizada
pelos catequistas. Os catequistas são
colunas da Igreja! Obrigado pelo que
fazeis. E agradeço aos diáconos e
catequistas, que têm um papel
decisivo na transmissão da fé às
novas gerações, e a quantos –
professores e formadores – se
empenham generosamente no
campo educacional: obrigado, muito
obrigado!

Permiti ainda dizer-vos que só é
possível uma boa pastoral, se formos
capazes de viver aquele amor que
nos mandou o Senhor e que é dom do
seu Espírito. Se estivermos
distanciados ou divididos, se nos
tornarmos rígidos nas posições e nos



grupos, não damos fruto; pensemos
em nós mesmos, nas nossas ideias e
nas nossas teologias! É triste quando
nos dividimos, porque, em vez de
jogar em equipe, faz-se o jogo do
inimigo: o diabo é aquele que divide,
e é um artista a fazer isso! É a sua
especialidade... E nós vemos os
bispos desunidos entre si, os padres
em tensão com o bispo, os padres
idosos em conflito com os mais
jovens, os diocesanos com os
religiosos, os presbíteros com os
leigos, os latinos com os gregos; há
polarização em questões que dizem
respeito à vida da Igreja, mas
também em aspetos políticos e
sociais, refugiando-se em posições
ideológicas. Não deixeis entrar as
ideologias! A vida de fé, o ato de fé
não se pode reduzir a uma ideologia:
isto é do diabo. Isso não, por favor! O
primeiro trabalho pastoral é o
testemunho da comunhão, porque
Deus é comunhão e está presente
onde há caridade fraterna.



Superemos as divisões humanas,
para trabalhar juntos na vinha do
Senhor! Mergulhemos no espírito do
Evangelho, enraizemo-nos na oração,
especialmente na adoração e na
escuta da Palavra de Deus,
cultivemos a formação permanente,
a fraternidade, a proximidade e a
atenção aos outros. Foi-nos colocado
nas mãos um grande tesouro, não o
desperdicemos seguindo realidades
secundárias relativamente ao
Evangelho!

Permiti que vos diga: tende cuidado
com a murmuração, a murmuração
entre os bispos, entre os padres,
entre as religiosas, entre os leigos... A
murmuração destrói. Parece uma
coisa tão agradável este tagarelar,
como um rebuçado; dá gosto
murmurar dos outros. E com
frequência caímos nisso. Tende
cuidado, porque é o caminho da
destruição. Se um consagrado ou um
leigo, que leva a vida a sério,



conseguir nunca falar mal de
outrem, é um santo, uma santa. Segui
por este caminho: sem murmurar.
«Sim, padre, mas é difícil, porque às
vezes um escorrega. E ouve-se um
comentário, depois outro...» Há um
bom remédio contra a murmuração
(oração, por exemplo: diz alguém).
Sim, mas há outro remédio bom:
morder a língua. Sabeis? Tu mordes
a língua e acaba-se a murmuração.
Estais de acordo?

E, para os padres oferecerem ao
santo Povo de Deus o rosto do Pai e
criarem um espírito de família,
quero dizer-lhes outra coisa:
procuremos não ser rígidos, mas ter
olhares e abordagens
misericordiosos e compassivos. A
propósito quero assinalar uma coisa:
qual é o estilo de Deus? O primeiro
estilo de Deus é um comportamento
feito de proximidade. Disse-o Ele
mesmo no Deuteronómio: «Dizei-me
qual povo tem os seus deuses



próximos dele como tu Me tens
vizinho a Mim?» Deus, o
comportamento de Deus é
proximidade, com compaixão e
ternura. Proximidade, compaixão e
ternura: este é o estilo de Deus.
Procedamos segundo este estilo. Eu
estou vizinho às pessoas, ajudo as
pessoas, sou compassivo ou condeno
a todos? Sou terno, suave? Para o ser,
nada de rigidez, mas proximidade,
compaixão e ternura. A este respeito,
impressionaram-me as palavras do
Padre József, que nos trouxe à
memória a dedicação e o ministério
de seu irmão, o Beato János Brenner,
barbaramente assassinado com
apenas 26 anos. Quantas
testemunhas e confessores da fé teve
este povo durante os regimes
totalitários do século passado!
Sofrestes tanto! O Beato János viveu
na própria pele tantos sofrimentos
pelo que lhe teria sido fácil guardar
rancor, fechar-se, endurecer-se. Pelo
contrário, foi bom pastor. O mesmo



se exige de todos nós, em particular
dos sacerdotes: um olhar
misericordioso, um coração
compassivo, que perdoa sempre, que
perdoa sempre, que perdoa sempre,
que ajuda a recomeçar, que acolhe e
não julga nem expulsa, e que
encoraja e não critica, serve e não
murmura.

Este comportamento treina-nos para
o acolhimento, um acolhimento que
é profecia, treina-nos para transmitir
a consolação do Senhor nas situações
de sofrimento e pobreza do mundo,
permanecendo ao lado dos cristãos
perseguidos, dos migrantes em busca
de hospitalidade, das pessoas doutras
etnias, de quem quer que passe
necessidade. Neste sentido, tendes
grandes exemplos de santidade,
como São Martinho. O seu gesto de
repartir o manto com o pobre é
muito mais do que uma simples obra
de caridade: é a imagem de Igreja
para a qual havemos de tender, é



aquilo que a Igreja da Hungria pode
levar como profecia ao coração da
Europa, ou seja, misericórdia e
proximidade. Mas quero recordar
também Santo Estêvão, cuja relíquia
está aqui ao meu lado… Ele, que foi o
primeiro a confiar a nação à Mãe de
Deus, que foi um intrépido
evangelizador e fundador de
mosteiros e abadias, sabia bem
escutar e dialogar com todos e cuidar
dos pobres: por amor deles baixou os
impostos e, quando ia dar esmola,
disfarçava-se para não ser
reconhecido. Esta é a Igreja que
devemos sonhar: uma Igreja capaz
de mútua escuta, de diálogo, de
atenção aos mais frágeis; uma Igreja
acolhedora de todos uma Igreja
corajosa em levar a cada um a
profecia do Evangelho.

Irmãos e irmãs caríssimos, Cristo é o
nosso futuro, porque é Ele que guia a
história, Ele é o Senhor da história.
Disto mesmo estavam firmemente



convencidos os vossos Confessores
da fé: tantos bispos, sacerdotes,
religiosas e religiosos martirizados
durante a perseguição ateia; eles dão
testemunho da fé granítica dos
húngaros. Não é exagero! Estou
convencido disto: tendes uma fé
granítica e damos graças a Deus por
isso. Desejo recordar o Cardeal
Mindszenty, que acreditava na força
da oração até ao ponto de dizer algo
que ainda hoje se repete aqui, como
se fosse um dito popular: «Se houver
um milhão de húngaros em oração,
não terei medo do futuro». Sede
acolhedores, – sim! Sede
acolhedores… –, sede testemunhas da
profecia do Evangelho, mas
sobretudo sede mulheres e homens
de oração, porque a história e o
futuro dependem disto. Agradeço
pela vossa fé e a vossa fidelidade, por
todo o bem que sois e que fazeis. E
não posso esquecer o testemunho
corajoso e paciente das Irmãs
húngaras da Sociedade de Jesus, que



encontrei na Argentina depois de
terem deixado a Hungria durante a
perseguição religiosa. Eram
mulheres que davam testemunho,
eram estupendas! Fizeram-me muito
bem! Rezo por vós, para que,
seguindo o exemplo das vossas
grandes testemunhas da fé, nunca
vos deixeis dominar pelo cansaço
interior que nos leva à mediocridade,
e prossegui com alegria. E peço-vos
que continueis a rezar por mim.

Sábado, 29 de abril de 2023

Encontro com os pobres e os
refugiados na igreja de Santa
Isabel da Hungria

Queridos irmãos e irmãs, bom dia!

Estou feliz por me encontrar aqui no
vosso meio. Obrigado, D. Antal, pelas
suas palavras de boas-vindas e por



ter recordado o generoso serviço que
a Igreja húngara realiza pelos pobres
e com os pobres. Os pobres e os
necessitados – nunca o esqueçamos –
estão no coração do Evangelho: de
facto, Jesus veio «anunciar a Boa-
Nova aos pobres» (Lc 4, 18). Assim
eles indicam-nos um desafio
apaixonante, para que a fé que
professamos não fique prisioneira
dum culto distante da vida, nem se
torne presa duma espécie de
«egoísmo espiritual», isto é, duma
espiritualidade que eu mesmo
construo à medida da minha
tranquilidade interior e da minha
satisfação. A verdadeira fé, pelo
contrário, é aquela que desinquieta,
que arrisca, que faz sair ao encontro
dos pobres e nos torna capazes de
falar, com a vida, a linguagem da
caridade. Como afirma São Paulo,
podemos falar muitas línguas,
possuir ciência e riquezas, mas, se
não tivermos caridade, nada temos e
nada somos (cf. 1 Cor 13, 1-13).



A linguagem da caridade. Foi a
língua falada por Santa Isabel, por
quem este povo tem grande devoção
e estima. Ao chegar a esta manhã, vi
na praça a sua estátua, com o
pedestal que a representa enquanto
recebe o cordão da ordem
franciscana e, contemporaneamente,
oferece água a um pobre para lhe
matar a sede. É uma imagem
estupenda da fé: quem «se une a
Deus», como fez São Francisco de
Assis a quem se inspirou Isabel, abre-
se à caridade para com o pobre,
porque, «se alguém disser “Eu amo a
Deus” mas tiver ódio ao seu irmão,
esse é um mentiroso; pois aquele que
não ama o seu irmão, a quem vê, não
pode amar a Deus, a quem não vê» (1
Jo 4, 20). Santa Isabel, filha dum rei,
crescera no conforto da vida de
corte, num ambiente luxuoso e
privilegiado; e contudo, tocada e
transformada pelo encontro com
Cristo, bem depressa sentiu que
devia rejeitar as riquezas e vaidades



do mundo, advertindo o desejo de se
despojar delas e cuidar dos
necessitados. Assim, não só gastou os
seus bens, mas também a sua vida a
favor dos últimos, dos leprosos, dos
doentes até ao ponto de tratar deles
pessoalmente e carregá-los às costas.
Esta é a linguagem da caridade.

Disto mesmo nos falou Brigitta, a
quem agradeço pelo seu testemunho.
Tantas privações, tanto sofrimento,
tanto trabalho duro para procurar
seguir em frente e não deixar faltar o
pão aos filhos e, no momento mais
dramático, o Senhor veio ao seu
encontro para a ajudar. Mas –
ouvimo-lo da sua própria boca –
como interveio o Senhor? Ele, que
escuta o clamor de quem é pobre,
«salva os oprimidos, dá pão aos que
têm fome, (…) levanta os
abatidos» (Sal 146, 7.8), quase nunca
resolve os nossos problemas lá do
alto, mas aproxima-Se com o abraço
da sua ternura inspirando a



compaixão de irmãos que se
apercebem e não ficam indiferentes.
Foi o que nos disse Brigitta: pôde
experimentar a proximidade do
Senhor graças à Igreja greco-católica,
a tantas pessoas que se
prodigalizaram para a ajudar,
encorajar, encontrar um emprego e
sustentá-la nas necessidades
materiais e no caminho da fé. Eis o
testemunho que nos é pedido: a
compaixão para com todos,
especialmente por quantos estão
marcados pela pobreza, a doença e o
sofrimento. Compaixão significa
«padecer com». Precisamos duma
Igreja que fale fluentemente a
linguagem da caridade, idioma
universal que todos escutam e
compreendem, mesmo os mais
afastados, mesmo aqueles que não
acreditam.

E a propósito exprimo a minha
gratidão à Igreja húngara pelo
empenho posto na caridade, um



empenho capilar: criastes uma rede
que liga muitos agentes pastorais,
muitos voluntários, as cáritas
paroquiais e diocesanas, mas
também grupos de oração,
comunidades de crentes,
organizações pertencentes a outras
Confissões, mas unidas na comunhão
ecuménica que brota precisamente
da caridade. E obrigado pela forma
como acolhestes – não só com
generosidade, mas até com
entusiasmo – tantos refugiados da
Ucrânia. Escutei emocionado o
testemunho de Oleg e sua família; a
vossa «viagem rumo ao futuro» – um
futuro diferente, longe dos horrores
da guerra – na verdade começou com
uma «viagem na memória», porque
Oleg recordou o caloroso
acolhimento recebido na Hungria há
alguns anos, quando veio trabalhar
como cozinheiro. A recordação
daquela experiência encorajou-o a
partir com a sua família vindo para
Budapeste, onde encontrou generosa



hospitalidade. A lembrança do amor
recebido reacende a esperança,
encoraja a empreender novos
caminhos de vida. Com efeito,
mesmo na tribulação e no
sofrimento, encontra-se coragem
para continuar quando se recebeu o
bálsamo do amor: e esta é a força
que ajuda a acreditar que nem tudo
está perdido e que é possível um
futuro diferente. O amor que Jesus
nos dá e nos manda viver ajuda
assim a erradicar, da sociedade, das
cidades e lugares onde vivemos, os
males da indiferença (a indiferença é
como uma peste!) e do egoísmo, e
reacende a esperança duma
humanidade nova, mais justa e
fraterna, onde todos possam sentir-se
em casa.

Infelizmente, também aqui muitas
pessoas estão literalmente privadas
dum teto: muitas irmãs e irmãos
marcados pela fragilidade – sozinhos,
com várias limitações físicas e



mentais, destruídos pelo veneno das
drogas, saídos da prisão ou
abandonados porque idosos – são
afetados por formas graves de
pobreza material, cultural e
espiritual, e não têm um teto e uma
casa para morar. Zoltàn e sua esposa
Anna ofereceram-nos o seu
testemunho acerca desta grande
chaga: obrigado pelas vossas
palavras. E obrigado por terem
acolhido aquela moção do Espírito
Santo que vos levou, com coragem e
generosidade, a construir um centro
para acolher pessoas sem-teto.
Impressionou-me ouvir que,
juntamente com as necessidades
materiais, prestais atenção à história
e à dignidade ferida das pessoas,
ocupando-vos da sua solidão, da sua
dificuldade em sentir-se amadas e
acolhidas no mundo. Anna disse-nos
que «é Jesus, a Palavra viva, que cura
os seus corações e as suas relações,
porque a pessoa reconstrói-se a
partir de dentro»; isto é, renasce



quando experimenta que, aos olhos
de Deus, é amada e abençoada. Isto
vale para toda a Igreja: não basta dar
o pão que alimenta o estômago, é
preciso nutrir o coração das pessoas!
A caridade não é mera assistência
material e social, mas preocupa-se
com a pessoa inteira e deseja
reerguê-la com o amor de Jesus: um
amor que ajuda a readquirir beleza e
dignidade.

Praticar a caridade significa ter a
coragem de fixar nos olhos. Não
podes ajudar o outro, voltando a cara
para o lado oposto. Para praticar a
caridade, é preciso ter a coragem de
tocar: não podes deitar a esmola de
longe, sem tocar. Tocar e fixar nos
olhos. E assim, tocando e olhando,
começas um caminho, um caminho
com aquela pessoa necessitada, que
te fará compreender quão
necessitado, quão necessitada és tu
próprio do olhar e da mão do Senhor.



Irmãos e irmãs, encorajo-vos a falar
sempre a linguagem da caridade. A
estátua, nesta praça, representa o
milagre mais famoso de Santa Isabel:
conta-se que o Senhor uma vez
transformou em rosas o pão que ela
levava aos necessitados. O mesmo se
dá convosco, quando vos empenhais
em levar o pão aos famintos, o
Senhor faz florescer a alegria e
perfuma a vossa existência com o
amor que dais. Irmãos e irmãs, faço
votos de que possais levar sempre o
perfume da caridade à Igreja e ao
vosso país. E peço-vos, por favor, que
continueis a rezar por mim.

Sábado, 29 de abril de 2023

Encontro com os jovens na "Papp
László Budapest Sportaréna"

Dicsértessék a Jézus Krisztus
[louvado seja Jesus Cristo]!



Queridos irmãos e irmãs, quero
dizer-vos köszönöm [obrigado]!
Obrigado pela dança, obrigado pelos
cânticos, os vossos testemunhos
corajosos, e obrigado a cada um por
estar aqui: estou feliz por estar
convosco! Obrigado.

O bispo D. Ferenc Cserháti disse-nos
que a juventude é tempo de grandes
perguntas e grandes respostas. É
verdade! Importante é haver alguém
que provoque e ouça as vossas
perguntas e não vos dê respostas
fáceis, respostas pré-fabricadas, mas
vos ajude a enfrentar sem medo a
aventura da vida à procura de
respostas grandes. As respostas pré-
fabricadas não ajudam, não vos
fazem felizes. Era assim que fazia
Jesus. Bertalan, disseste que Jesus
não é personagem dum livro de
fábulas nem super-herói duma
banda desenhada, mas uma pessoa
verdadeira: Cristo é Deus em carne e
osso, é o Deus vivo que Se faz



próximo a nós; é o Amigo, o melhor
dos amigos; é o Irmão, o melhor dos
irmãos, e é muito hábil a colocar
perguntas. Com efeito, no Evangelho,
Ele, que é o Mestre, antes de dar
respostas, faz perguntas. Recordemos
a atitude d’Ele quando tem diante de
Si aquela mulher adúltera contra
quem todos apontavam o dedo
acusador. Jesus intervém; os que a
acusavam, vão-se embora e fica ela
sozinha. Então, com delicadeza,
«perguntou-lhe: “Mulher, onde estão
eles? Ninguém te condenou?” Ela
respondeu: “Ninguém, Senhor!”» (Jo
8, 10-11). E assim, ao dizê-lo,
compreende que Deus não quer
condenar, mas perdoar. Fixai bem
isto na cabeça! Deus não quer
condenar, mas perdoar. Deus perdoa
sempre. Como se diz «Deus perdoa
sempre» em húngaro? [o tradutor di-
lo em húngaro, e o Papa pede aos
jovens para repetirem] Não vos
esqueçais! Ele está pronto a
reerguer-nos de cada uma das nossas



quedas! Por isso, com Ele, nunca
devemos ter medo de caminhar e
avançar na vida. Pensemos também
em Maria Madalena, que, na manhã
de Páscoa, foi a primeira a ver Jesus
ressuscitado. Tivera um passado
pouco recomendável, mas foi a
primeira a vê-Lo. Banhada em
lágrimas estava junto do túmulo
vazio, e Jesus pergunta-lhe: «Mulher,
porque choras? Quem procuras?» (Jo
20, 15). E assim, tocada
profundamente, Maria de Magdala
abre o coração, conta-Lhe as suas
angústias, revela os seus anseios e o
seu amor. «Onde puseram o
Senhor?»

E vejamos o primeiro encontro de
Jesus com aqueles que haviam de se
tornar seus discípulos.
Encaminhados por João Batista, dois
deles vão atrás de Jesus. O Senhor
volta-Se e faz-lhes uma única
pergunta: «Que pretendeis?» (Jo 1,
38). Também eu vos faço uma



pergunta, e cada um responde no
coração, em silêncio. A minha
pergunta é: «Que pretendeis? Que
procurais na vida? Que procurais em
vosso coração?» Em silêncio, cada
um responde dentro de si. Que
procuro eu? Jesus não Se perde em
sermões, mas caminha, percorre a
estrada juntamente com cada um de
nós. Não quer que os seus discípulos
sejam alunos que repetem uma lição,
mas que sejam jovens livres e
caminhem, companheiros de estrada
dum Deus que escuta, que escuta as
suas necessidades e está atento aos
seus sonhos. Bastante tempo depois
daquele primeiro encontro, sucedeu
a dois jovens discípulos uma
escorregadela infeliz (escorregadelas,
os discípulos tiveram tantas!),
fazendo a Jesus um pedido errado:
pedem para ficar à sua direita e à sua
esquerda, quando Ele se tornar Rei.
Queriam trepar! Mas é interessante
ver que Jesus não os repreende pelo
atrevimento; não lhes diz: «Como



ousais pedir isso? Parai de sonhar
com essas coisas!» Jesus não derruba
os seus sonhos, mas corrige-os
quanto ao modo de os realizar; aceita
o seu desejo de chegar ao cimo (isso é
bom), mas insiste numa coisa, que
devem ter bem em mente: uma
pessoa não se torna grande passando
por cima dos outros, mas abaixando-
se para os outros; não à custa dos
outros, mas servindo os outros (cf. 
Mc 10, 35-45) [pede ao tradutor para
repetir a última frase, em húngaro].
Vede, amigos! Jesus fica feliz, se
alcançarmos metas altas. Não nos
quer preguiçosos e inativos, não nos
quer calados e tímidos; quer-nos
vivos, ativos, protagonistas,
protagonistas da história. E nunca
desvaloriza as nossas expetativas;
mas, ao contrário, eleva o nível dos
nossos anseios. Jesus estaria de
acordo com um provérbio vosso
(espero pronunciá-lo bem!): Aki mer
az nyer [quem ousa, vence].



Entretanto poderíeis perguntar-me:
como se faz para ser vencedor na
vida? Há duas coisas fundamentais,
como no desporto: primeira, apostar
alto; segunda, treinar-se. Apostar
alto. Diz-me: possuis um talento? De
certeza que o tens; todos temos! Não
o ponhas de lado, pensando que,
para ser feliz, basta o mínimo
indispensável: um diploma, um
emprego para ganhar dinheiro,
divertir-se um pouco... Não basta!
Põe em campo aquilo que tens.
Possuis uma qualidade boa? Investe
nela, continua sem medo. Sentes no
coração que possuis uma capacidade
que pode ser benéfica para tanta
gente? Sentes que é belo amar o
Senhor, criar uma família numerosa,
ajudar os necessitados? Continua!
Não penses que são desejos
irrealizáveis, mas investe sobre os
grandes objetivos da vida! Esta é
primeira coisa: apostar alto. E a
segunda, treinar-se. Como? Em
diálogo com Jesus, que é o melhor



treinador possível: Ele ouve-te,
motiva-te, acredita em ti… Sabes?
Jesus acredita em ti, sabe como tirar
o melhor de ti. E sempre nos convida
a fazer equipe: nunca sozinhos, mas
com os outros: isto é muito
importante! Se queres amadurecer e
crescer na vida, continua a fazer
equipe na comunidade, vivendo
experiências comuns. Penso, por
exemplo, nas Jornadas Mundiais da
Juventude, e aproveito a ocasião para
vos convidar para a próxima, que
será em Portugal, na cidade de
Lisboa, nos primeiros dias de agosto.
Hoje, porém, a grande tentação é
contentar-se com um telemóvel e
qualquer amigo. Não é grande coisa,
por favor! Embora seja isto o que
muitos fazem e ainda que seja
também o que te apetece fazer,
todavia isso não te fará feliz. Tu não
podes fechar-te num grupinho de
amigos e dialogar apenas através do
telemóvel: trata-se duma coisa –



desculpai a palavra – um pouco
estúpida.

Há ainda um elemento importante
no treino que se deve cuidar, um
elemento que tu, Krisztina, nos
lembraste ao dizer que hoje, no meio
de corridas sem conta, tanto
frenesim e velocidade, há uma coisa
essencial que falta aos jovens, e
também aos adultos. Eis as tuas
palavras: «Não reservamos tempo
para o silêncio no meio do barulho,
porque temos medo da solidão e,
depois, acabamos os nossos dias,
esgotados». Disseste-lo tu, Krisztina:
obrigado. Deixai que vos diga: nisto,
não tenhais medo de ir
contracorrente, encontrando
diariamente um tempo de silêncio a
fim de parar e rezar. Hoje tudo vos
diz que é preciso ser rápido,
eficiente, praticamente perfeito,
como máquinas. Mas, amigos, nós
não somos máquinas! E depois damo-
nos conta de que muitas vezes



ficamos sem gasolina e não sabemos
o que fazer. É bom saber parar para
abastecer, para recarregar as
baterias. Mas – atenção! – não é para
mergulhar nas próprias melancolias
ou ruminar tristezas, não é para
pensar em quem me fez isto ou
aquilo, elaborando teorias sobre o
modo como se comportam os outros;
isso não te faz feliz! Aquilo é um
veneno, não se faz!

O silêncio é o terreno onde se pode
cultivar relações benéficas, porque
nos permite confiar a Jesus aquilo
que vivemos, apresentar-Lhe rostos e
nomes, entregar-Lhe as
preocupações, lembrar os nossos
amigos e rezar por eles. O silêncio
dá-nos a possibilidade de ler uma
página do Evangelho que fala à nossa
vida, de adorar a Deus
reencontrando assim a paz no
coração. O silêncio permite-nos
pegar num livro que não somos
obrigados a ler, mas que nos ajuda a



conhecer o espírito humano,
permite-nos observar a natureza
para não viver apenas em contacto
com coisas feitas pelos homens mas
descobrir também a beleza que nos
rodeia. Contudo o silêncio não é para
ficar preso ao telemóvel e às redes
sociais. Isso não, por favor! A vida é
real, não virtual; não acontece num
visor, a vida acontece no mundo! Por
favor, não tornemos a vida virtual.
Repito: não tornemos a vida virtual,
porque é concreta. Compreendestes?

Assim o silêncio é a porta da oração,
e a oração é a porta do amor. Dóra,
quero agradecer-te por teres falado
da fé como duma história de amor
(isto é lindo; é a tua experiência)
onde dia a dia enfrentas as
dificuldades da adolescência, mas
sabendo que está contigo Alguém,
Alguém para ti, e que esse Alguém –
Jesus – não tem medo de superar
contigo todo e qualquer obstáculo
que encontres. A oração ajuda a fazê-



lo, porque é diálogo com Jesus, tal
como a Missa é encontro com Ele, e a
Confissão é o abraço que se recebe
d’Ele. Vem-me à mente o vosso
grande músico Ferenc Liszt. Durante
uma limpeza do seu piano, foram
encontradas algumas contas do terço
que, talvez por ter rebentado, caíram
lá dentro. É um indício que nos faz
pensar como ele, antes duma
composição ou dum concerto, e
talvez mesmo depois dum momento
de diversão no piano, tivesse o hábito
de rezar: falava ao Senhor, falava a
Nossa Senhora daquilo que amava e
colocava a sua arte e os seus talentos
na oração. Rezar não é chato! Somos
nós que o tornamos chato. Rezar é
um encontro, um encontro com o
Senhor: e isto é belo. E quando
rezardes, não tenhais medo de levar
até Jesus tudo o que se passa no
vosso mundo interior: afetos, medos,
problemas, expetativas, recordações,
esperanças, tudo, mesmo os pecados.
Ele compreende tudo. A oração é



diálogo de vida, a oração é vida.
Bertalan, hoje não tiveste vergonha
de nos contar a todos a ansiedade
que às vezes te paralisa e as
dificuldades que sentes para te
aproximares da fé. Como é belo ter a
coragem de ser verdadeiro, que não
significa mostrar que nunca se tem
medo, mas abrir-se e partilhar as
próprias fragilidades com o Senhor e
com os outros, sem esconder, nem
disfarçar, nem usar máscaras.
Obrigado pelo teu testemunho,
Bertalan. Obrigado! Como vemos
narrado nas páginas do Evangelho, o
Senhor faz coisas grandes, não com
pessoas extraordinárias, mas com
pessoas verdadeiras, limitadas como
nós. Pelo contrário, quem se apoia
nas próprias capacidades e vive de
aparências para ser bem visto,
mantem Deus longe do coração,
porque se ocupa apenas de si
mesmo. Jesus, com as suas
perguntas, o seu amor, o seu Espírito,
escava dentro de nós para nos tornar



pessoas verdadeiras. E hoje há tanta
necessidade de pessoas verdadeiras!
Digo-vos uma coisa: sabeis qual é
hoje o perigo? Ser uma pessoa
fictícia. Por favor, nunca sejais uma
pessoa fictícia, mas sempre pessoas
verdadeiras, com sua própria
verdade! «Mas, Padre, eu tenho
vergonha, porque a minha realidade
não é boa. Sabe, Padre?! Trago coisas
aqui dentro...» Olha para diante,
para o Senhor, tem coragem! O
Senhor quer-nos bem assim como
somos, como somos agora… Ama-nos
assim. Coragem! Avante… Não vos
assusteis com as vossas misérias.

A propósito disto, impressionou-me
aquilo que disseste tu, Tódor,
partindo do nome que recebeste em
honra do Beato Teodoro, um grande
Confessor da fé que nos chama a não
nos contentarmos com meias
medidas. Quiseste «fazer soar o
despertador», dizendo que o zelo
pela missão é anestesiado pelo nosso



viver em segurança e conforto,
enquanto a poucos quilómetros
daqui, na ordem do dia, temos a
guerra e o sofrimento. Daí o convite:
assumir a vida, para ajudar o mundo
a viver em paz. Para isso, deixemo-
nos desinquietar. Cada um de nós
interrogue-se: Que faço pelos outros,
que faço pela sociedade, que faço
pela Igreja, que faço pelos meus
inimigos? Vivo a pensar só no meu
bem ou arrisco pelos outros, sem me
cingir aos meus interesses? Por
favor, interroguemo-nos sobre a
nossa gratuidade, sobre a nossa
capacidade de amar, amar segundo
Jesus, isto é, capacidade de amar e
servir.

Queridos amigos, há uma última
coisa que quero partilhar convosco:
uma página do Evangelho, que
resume tudo o que dissemos. Há ano
e meio, estive aqui para o Congresso
Eucarístico; ora, no capítulo VI do
Evangelho de João, há uma bela



página eucarística em cujo centro
aparece um jovem. Lá se fala dum
rapaz que estava no meio da
multidão a escutar Jesus.
Provavelmente pensou que o
encontro se ia prolongar muito e,
previdente que era, trouxe o almoço
consigo. (A propósito, trouxestes uma
sanduiche?) Ora Jesus, compadecido
da multidão – eram mais de cinco mil
–, quer alimentá-la; então, com o seu
estilo, interroga os discípulos para
despoletar as suas energias. Pergunta
a um deles como fazer para isso, e
chega a resposta dum «contabilista»:
«duzentos denários de pão não
chegam para cada um comer um
bocadinho» (Jo 6, 7). Por outras
palavras, matematicamente é
impossível! Entretanto, outro vê
aquele rapaz e faz uma constatação,
embora também ela pessimista: «Há
aqui um rapazito que tem cinco pães
de cevada e dois peixes. Mas que é
isso para tanta gente?» (6, 9). Ao
contrário, para Jesus aqueles cinco



pais e dois peixes bastam, bastam e
sobram para realizar o famoso
milagre da multiplicação dos pães.
Cada um de nós, as pequenas coisas
que temos, inclusive os nossos
pecados, bastam para Jesus. E nós,
que devemos fazer? Deixá-las nas
mãos de Jesus: isto basta!

O Evangelho, porém, não especifica
um detalhe, que deixa à nossa
imaginação: como conseguiram os
discípulos convencer aquele jovem a
dar tudo o que tinha? Talvez lhe
tenham pedido para disponibilizar o
seu almoço; ele olhou em redor
vendo milhares de pessoas e terá
talvez respondido, como eles,
dizendo: «Não basta, porque me
pedis a mim e não vos encarregais
vós próprios, que sois os discípulos
de Jesus? Quem sou eu?» Então ter-
lhe-ão dito que foi o próprio Jesus
que pediu. E o rapaz faz uma coisa
extraordinária: confia. Aquele rapaz
que tinha o almoço para si, confia, dá



tudo, não guarda nada para si. Veio
para receber de Jesus e vê-se na
situação de dar a Jesus. Mas é assim
que acontece o milagre. Nasce da
partilha: a multiplicação realizada
por Jesus começa pela partilha
daquele jovem com Ele a favor dos
outros. O pouco daquele rapaz nas
mãos de Jesus torna-se muito. É aqui
que conduz a fé: à liberdade de dar,
ao entusiasmo do dom, à superação
dos medos, a pôr-se em jogo! Amigos,
cada um de vós é precioso para Jesus,
e também para mim! Lembra-te que
ninguém pode ocupar o teu lugar na
história do mundo, na história da
Igreja: ninguém pode ocupar o teu
lugar, ninguém pode fazer aquilo
que só tu podes fazer. Ajudemo-nos,
então, a crer que somos amados e
preciosos, que fomos feitos para
grandes coisas. Rezemos por isso e
encorajemo-nos a isso! E recordai-
vos também de fazer bem a mim com
a vossa oração. Köszönöm
[obrigado]!



Domingo, 30 de abril de 2023

Santa Misa na Praça Kossuth Lajos

As últimas palavras que Jesus
pronuncia, no Evangelho que
ouvimos, resumem o sentido da sua
missão: «Eu vim para que tenham
vida e a tenham em abundância» (Jo
10, 10). É isto o que faz um bom
pastor: dá a vida pelas suas ovelhas.
Assim Jesus, como um pastor que vai
à procura das ovelhas do seu
rebanho, veio procurar-nos quando
estávamos perdidos; como um
pastor, veio arrebatar-nos da morte;
como um pastor, que conhece as suas
ovelhas uma por uma e as ama com
infinita ternura, fez-nos entrar no
redil do Pai, tornando-nos seus
filhos.

Contemplemos, pois, a imagem do
bom Pastor, detendo-nos em duas
ações que Ele, segundo o Evangelho,



realiza pelas suas ovelhas: primeiro 
chama-as, depois fá-las sair.

1. Em primeiro lugar, «chama as suas
ovelhas» (10, 3). No início da nossa
história de salvação, não estamos nós
com os nossos méritos, as nossas
capacidades, as nossas estruturas; na
origem, está a chamada de Deus, o
seu desejo de nos alcançar, a sua
solicitude por cada um de nós, a
abundância da sua misericórdia que
nos quer salvar do pecado e da
morte, para nos dar a vida em
abundância e a alegria sem fim. Jesus
veio como bom Pastor da
humanidade, a fim de nos chamar e
levar para casa. Assim nós, com
memória agradecida, podemos
recordar o seu amor por nós; por nós
que estávamos longe d’Ele. Sim,
enquanto «todos nós andávamos
desgarrados como ovelhas perdidas,
cada um seguindo o seu caminho» (Is
53, 6), Ele assumiu as nossas
iniquidades e carregou as nossas



culpas, trazendo-nos de volta ao
coração do Pai. Assim o ouvimos, do
apóstolo Pedro, na segunda Leitura:
«Éreis como ovelhas desgarradas,
mas agora voltastes ao Pastor e
Guarda das vossas almas» (1 Pd 2,
25). E ainda hoje, em cada situação
da vida, naquilo que trazemos no
coração, nos nossos extravios, nos
nossos medos, no sentimento de
derrota que às vezes nos assalta, na
prisão da tristeza que ameaça
enjaular-nos, Ele chama-nos. Vem
como bom Pastor e chama-nos por
nome, para nos dizer quanto somos
preciosos a seus olhos, para curar as
nossas feridas e tomar sobre Si as
nossas fraquezas, para nos reunir em
unidade no seu rebanho e tornar-nos
familiares do Pai e uns dos outros.

Irmãos e irmãs, reunidos aqui esta
manhã, sintamos a alegria de ser
povo santo de Deus: todos nascemos
da sua chamada; foi Ele que nos
convocou e, por isso, somos o seu



povo, o seu rebanho, a sua Igreja.
Reuniu-nos aqui para que, embora
sendo diversos uns dos outros e
pertencendo a comunidades
diferentes, a grandeza do seu amor
nos reúna a todos num único abraço.
É bom estarmos juntos: bispos e
sacerdotes, religiosos e fiéis leigos; e
é bom partilhar esta alegria
juntamente com as Delegações
ecuménicas, os chefes da
Comunidade judaica, os
representantes das Instituições civis
e do Corpo Diplomático. Isto é
catolicidade: todos nós, chamados
por nome pelo bom Pastor, somos
chamados a acolher e espalhar o seu
amor, a tornar o seu rebanho
inclusivo, e nunca excludente. E, por
conseguinte, somos todos chamados
a cultivar relações de fraternidade e
colaboração, sem nos dividirmos
entre nós, sem considerar a nossa
comunidade como um ambiente
reservado, sem nos deixarmos tomar
pela preocupação de defender cada



um o próprio espaço, mas abrindo-
nos ao amor recíproco.

2. Depois de ter chamado as ovelhas,
o Pastor «fá-las sair» (Jo 10, 3).
Primeiro fá-las entrar no redil
chamando-as, agora impele-as para
fora. Primeiro somos reunidos na
família de Deus para sermos
constituídos seu povo, mas depois
somos enviados ao mundo para nos
tornarmos, com coragem e sem
medo, arautos da Boa Nova,
testemunhas do Amor que nos
regenerou. Este movimento – entrar
e sair –, podemos captá-lo a partir
doutra imagem que Jesus utiliza: a da
porta. Diz Ele: «Eu sou a porta. Se
alguém entrar por Mim, estará salvo;
há de entrar e sair e achará
pastagem» (10, 9). Ouçamos com
atenção isto: há de entrar e sair. Por
um lado, Jesus é a porta que se abriu
de par em par a fim de nos fazer
entrar na comunhão do Pai e
experimentar a sua misericórdia;



mas, como todos sabem, uma porta
aberta serve não só para entrar, mas
também para sair do lugar onde nos
encontramos. Assim, depois de nos
ter reconduzido ao abraço de Deus e
ao redil da Igreja, Jesus é a porta que
nos faz sair para o mundo: Ele
impele-nos a ir ao encontro dos
irmãos. E – fixemo-lo bem na
memória! – todos nós, sem exceção,
somos chamados a isto: sair das
nossas comodidades e ter a coragem
de alcançar toda a periferia que
necessita da luz do Evangelho (cf.
Papa Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 20).

Irmãos e irmãs, para cada um de nós,
viver «em saída» significa tornar-se,
como Jesus, uma porta aberta. É
triste e custa ver portas fechadas: as
portas fechadas do nosso egoísmo em
relação a quem caminha diariamente
ao nosso lado; as portas fechadas do
nosso individualismo numa
sociedade que corre o risco de se

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Uma_Igreja_%C2%ABem_sa%C3%ADda%C2%BB
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Uma_Igreja_%C2%ABem_sa%C3%ADda%C2%BB


atrofiar na solidão; as portas
fechadas da nossa indiferença em
relação a quem está no sofrimento e
na pobreza; as portas fechadas a
quem é estrangeiro, diferente,
migrante, pobre. E até as portas
fechadas das nossas comunidades
eclesiais: fechadas entre nós,
fechadas para o mundo, fechadas
para quem «não está dentro das
normas», fechadas para quem aspira
pelo perdão de Deus. Irmãos e irmãs,
por favor, por favor: abramos as
portas! Procuremos ser também nós
– com as palavras, os gestos, as
atividades quotidianas – como Jesus:
uma porta aberta, uma porta que
nunca se fecha na cara de ninguém,
uma porta que a todos permite
entrar para experimentar a beleza do
amor e do perdão do Senhor.

Repito isto sobretudo para mim
mesmo, para os irmãos bispos e
sacerdotes: para nós, pastores.
Porque o pastor – diz Jesus – não é



um salteador nem um ladrão (cf. Jo
10, 8); isto é, não se aproveita da sua
função, não oprime o rebanho que
lhe está confiado, não «rouba» o
espaço aos irmãos leigos, não exerce
uma autoridade rígida. Irmãos,
encorajemo-nos a ser portas sempre
mais abertas: «facilitadores» da
graça de Deus, peritos de
proximidade, dispostos a oferecer a
vida, como Jesus Cristo, nosso Senhor
e nosso tudo, nos ensina de braços
abertos a partir da cátedra da cruz e
sempre no-lo mostra no altar, Pão
vivo repartido para nós. Digo-o
também aos irmãos e irmãs leigos,
aos catequistas, aos agentes
pastorais, a quem tem
responsabilidades políticas e sociais,
àqueles que simplesmente levam
para a frente a sua vida quotidiana,
por vezes com dificuldade: sede
portas abertas. Deixemos entrar no
coração o Senhor da vida, a sua
Palavra que consola e cura, para
depois sairmos fora e sermos, nós



mesmos, portas abertas na
sociedade. Estar abertos e ser
inclusivos uns para com os outros,
para ajudar a Hungria a crescer na
fraternidade, caminho da paz.

Caríssimos, Jesus bom Pastor chama-
nos por nome e cuida de nós com
infinita ternura. É a porta e quem
entra através d’Ele tem a vida eterna:
portanto Ele é o nosso futuro, um
futuro de «vida em abundância» (Jo
10, 10). Por isso, nunca
desanimemos, nunca deixemos
roubar a alegria e a paz que Ele nos
deu, não nos fechemos nos
problemas ou na apatia. Deixemo-
nos acompanhar pelo nosso Pastor:
com Ele resplandeçam de vida nova
a nossa própria vida, as nossas
famílias, as nossas comunidades
cristãs e toda a Hungria!



Domingo, 30 de abril de 2023

Regina Cæli na Praça Kossuth Lajos

Agradeço ao Cardeal Erdő as suas
palavras. Saúdo a Senhora
Presidente, o Primeiro-Ministro e as
Autoridades presentes.
Aproximando-se agora o momento
de regressar a Roma, desejo
expressar-vos o meu
reconhecimento, bem como aos
irmãos bispos, aos sacerdotes, às
consagradas e consagrados e a todo o
amado povo húngaro pelo
acolhimento e o afeto que senti
nestes dias. E exprimo a minha
gratidão a quantos vieram de longe e
a quem trabalhou tanto e tão bem
para esta visita. A todos digo: 
köszönöm, Isten fizesse [obrigado;
Deus vos recompense]! Recordo de
forma especial os doentes e idosos, as
pessoas que não puderam estar aqui,
quem se sente sozinho e quantos
perderam a fé em Deus e a esperança



na vida. Estou unido convosco, rezo
por vós e vos abençoo.

Saúdo os Diplomatas e os irmãos e
irmãs doutras Confissões cristãs.
Obrigado pela vossa presença! E
obrigado porque, neste país,
diferentes Confissões e religiões se
encontram e apoiam mutuamente. O
cardeal Erdő disse que aqui se vive
«na fronteira oriental do
cristianismo ocidental, há mil anos».
É belo que as fronteiras não
representem confins que separam,
mas áreas de contacto; e que os
crentes em Cristo ponham em
primeiro lugar a caridade que une e
não as diferenças históricas,
culturais e religiosas que dividem.
Une-nos o Evangelho e é voltando lá,
às fontes, que o caminho entre os
cristãos continuará segundo a
vontade de Jesus, Bom Pastor que
nos quer unidos num só rebanho.



Voltemo-nos agora para Nossa
Senhora. A Ela, Magna Domina
Hungarorum, que invocais como
Rainha e Padroeira, confio todos os
húngaros. E a partir desta grande
cidade e deste nobre país, quero
colocar no seu Coração a fé e o futuro
de todo o Continente Europeu, sobre
o qual tenho pensado nestes dias, e
de modo particular a causa da paz.
Virgem Santa, olhai para os povos
que mais sofrem. Olhai sobretudo
para o vizinho povo ucraniano
martirizado e para o povo russo, a
Vós consagrados. Vós sois a Rainha
da paz, infundi nos corações dos
homens e dos líderes das nações o
desejo de construir a paz, de dar às
jovens gerações um futuro de
esperança, não de guerra; um futuro
cheio de berços, não de túmulos; um
mundo de irmãos, não de muros.

Os nossos olhos pousam em Vós,
Santa Mãe de Deus: depois da
ressurreição de Jesus,



acompanhastes os primeiros passos
da comunidade cristã, tornando-a
perseverante e concorde na oração
(cf. At 1, 14). Assim mantivestes
unidos os crentes, guardando a
unidade com o vosso exemplo dócil e
serviçal. Pedimo-Vos pela Igreja na
Europa, para que volte a encontrar a
força da oração, para que redescubra
em Vós a humildade e a obediência, o
ardor do testemunho e a beleza do
anúncio. A Vós confiamos esta Igreja
e este país. Vós, que exultastes pelo
vosso Filho ressuscitado, enchei os
nossos corações da vossa alegria.

Queridos irmãos e irmãs, isto vos
desejo: que possais espalhar a alegria
de Cristo: Isten éltessen [felicidades]!
Agradecido por estes dias, levo-vos
no coração e peço que rezeis por
mim. Isten áld meg a magyart [Deus
abençoe os húngaros]!



Domingo, 30 de abril de 2023

Encontro com o mundo
universitário e da cultura na
Faculdade de Informática e
Ciências Biônicas da Universidade
Católica “Péter Pázmány”

Queridos irmãos e irmãs, boa tarde!

Saúdo a cada um de vós e agradeço
pelas belas palavras que foram ditas
e sobre as quais me deterei daqui a
pouco. Este é o último encontro da
minha visita à Hungria e, de coração
agradecido, apraz-me pensar no
curso do Danúbio, que liga este país a
muitos outros, unindo a sua
geografia e também a história. Em
certo sentido, a cultura é como um
grande rio: une e percorre várias
regiões da vida e da história
relacionando-as, permite navegar
pelo mundo e abraçar países e terras
distantes, sacia a mente, irriga a
alma, faz crescer a sociedade. A
própria palavra cultura deriva do



verbo cultivar: o saber requer uma
sementeira diária que, mergulhando
nos sulcos da realidade, dá fruto.

Há cem anos, Romano Guardini,
grande intelectual e homem de fé,
precisamente enquanto se
encontrava imerso numa paisagem
tornada única pela beleza das águas,
teve uma fecunda intuição cultural.
Escreveu: «Nestes dias, compreendi
melhor do que nunca que há duas
formas de conhecimento (...), uma
leva a mergulhar no objeto e seu
contexto, de modo que o homem que
deseja conhecer procura viver nele; a
outra, pelo contrário, reúne as coisas,
decompõe-nas, ordena-as em alíneas,
adquire perícia e posse delas,
domina-as» (Cartas do Lago de Como.
A tecnologia e o homem, Brescia 2022,
p. 55). Distingue entre um
conhecimento humilde e relacional,
que é como «um reinado que se
obtém por meio do serviço; uma
criação conforme à natureza, que



não ultrapassa os limites
estabelecidos» (p. 57), e a outra
modalidade de saber que «não
observa, mas analisa (...), já não se
imerge no objeto, mas agarra-o» (p.
56).

Ora, nesta segunda maneira de
conhecer, «as energias e as
substâncias são feitas convergir para
um único fim: a máquina» (p. 58), e
«assim se desenvolve uma tecnologia
da submissão do ser vivo» (pp.
59-60). Guardini não demoniza a
tecnologia, a qual permite viver
melhor, comunicar e ter muitas
vantagens, mas alerta para o risco de
ela se tornar reguladora, se não
dominadora, da vida. Neste sentido,
via um grande perigo: «O homem
perde todos os laços interiores que
lhe conferem um sentido orgânico da
medida e das formas de expressão
em harmonia com a natureza» e,
«enquanto no seu ser interior fica
sem contornos, sem medida, sem



direção, ele estabelece
arbitrariamente os seus fins e
constringe as forças da natureza, por
ele dominadas, a realizá-los» (p. 60).
E deixava aos vindouros uma
pergunta inquietante: «Que será da
vida, se ela acabar sob este jugo? (...)
Que acontecerá (...), quando nos
encontrarmos perante o prevalecer
dos imperativos da tecnologia? A
vida, então, fica enquadrada num
sistema de máquinas. (...) Num tal
sistema, pode a vida permanecer
vivível?» (p. 61).

A vida pode permanecer vivível? É
uma questão que será bom pormo-
nos, especialmente neste lugar onde
se aprofundam a informática e as
«ciências biónicas». De facto, aquilo
que Guardini vislumbrou, é hoje
evidente: pensemos na crise
ecológica, com a natureza que está
simplesmente a reagir ao uso
instrumental que dela fizemos.
Pensemos na falta de limites, na



lógica do «se pode ser feito, é lícito».
Pensemos também na vontade de
colocar no centro de tudo, não a
pessoa e as suas relações, mas o
indivíduo centrado nas suas próprias
necessidades, ávido de lucros e voraz
no aferrar a realidade. E pensemos
depois na erosão dos laços
comunitários, pelo que a solidão e o
medo parecem transformar-se, de
condições existenciais, em condições
sociais. Quantos indivíduos isolados
– muita rede social, mas pouco
sociais – recorrem, como num círculo
vicioso, às consolações da tecnologia
para preencher o vazio que sentem,
correndo de forma ainda mais
frenética, enquanto, súcubos dum
capitalismo selvagem, sentem como
mais dolorosas as suas fragilidades,
numa sociedade onde a velocidade
exterior anda de mãos dadas com a
fragilidade interior. Este é o drama.
Não quero, com isto, gerar
pessimismo – seria contrário à fé que
tenho a alegria de professar –, mas



refletir sobre esta «petulância de ser
e ter», que já nos alvores da cultura
europeia, Homero via como
ameaçadora e que o paradigma
tecnocrático exacerba, com um certo
uso dos algoritmos que pode
representar mais um risco de
desestabilização do humano.

Num romance que já mencionei
várias vezes, O senhor do mundo, de
Robert Benson, observa-se «que a
complexidade mecânica não é
sinónimo de verdadeira grandeza e
que, na exterioridade mais
sumptuosa, se esconde a cilada mais
subtil» (Verona 2014, 24-25). Escrito
há mais de um século, este livro – em
certo sentido «profético» – descreve
um futuro dominado pela tecnologia
onde, em nome do progresso, tudo é
uniformizado: por toda a parte se
proclama um novo «humanitarismo»
que anula as diferenças, apagando as
vidas dos povos e abolindo as
religiões. Abolindo as diferenças,



todas. Ideologias opostas convergem
numa homogeneização que coloniza
ideologicamente. Este é o drama: a
colonização ideológica; o homem, em
contacto com as máquinas, torna-se
cada vez mais igual, enquanto a vida
comum se torna triste e rarefeita.
Neste mundo avançado, mas
sombrio, descrito por Benson, onde
todos parecem entorpecidos e
anestesiados, apresenta-se como
óbvio descartar os doentes e aplicar
a eutanásia, bem como abolir as
línguas e culturas nacionais para
alcançar a paz universal, o que, na
realidade, se transforma numa
perseguição fundada na imposição
do consenso, a ponto de um
protagonista afirmar que «o mundo
parece à mercê duma vitalidade
perversa, que tudo corrompe e
confunde» (p. 145).

Demorei-me neste exame em tons
sombrios, porque é precisamente em
tal contexto que melhor



resplandecem os papéis da cultura e
da universidade. De facto a
universidade, como o próprio nome
indica, é o lugar onde o pensamento
nasce, cresce e matura aberto e
sinfónico: não monocorde, nem
fechado, mas aberto e sinfónico. É o
«templo» onde o conhecimento é
chamado a libertar-se dos limites
estreitos do ter e do possuir para se
tornar cultura, isto é, «cultivação» do
homem e das suas relações
fundantes: com o transcendente, com
a sociedade, com a história, com a
criação. A propósito, afirma o
Concílio Vaticano II que «a cultura
deve orientar-se para a perfeição
integral da pessoa humana, para o
bem da comunidade e de toda a
sociedade. Por isso, é necessário 
cultivar o espírito de modo a
desenvolver-lhe a capacidade de
admirar, de intuir, de contemplar, de
formar um juízo pessoal e de cultivar
o sentido religioso, moral e
social» (Const. past. Gaudium et spes,



59). Já na antiguidade se dizia que o
filosofar tem o seu início na
admiração, na capacidade de
admirar. Nesta perspetiva, muito
apreciei as palavras de Monsenhor
Reitor, quando disse que, «em todo o
verdadeiro cientista, há algo do
escriba, do sacerdote, do profeta e do
místico»; e ainda que, «com a ajuda
da ciência, não queremos apenas
compreender, mas queremos
também fazer a coisa justa, isto é,
construir uma civilização humana e
solidária, uma cultura e um
ambiente sustentáveis. É com o
coração humilde que podemos subir
não só ao monte do Senhor, mas
também ao monte da ciência».

É verdade! Os grandes intelectuais
são humildes. Aliás o mistério da
vida desvenda-se a quem sabe
penetrar nas pequenas coisas.
Estupendo é a este respeito o que nos
disse Dorottya: «Descobrindo cada
vez mais pequenos detalhes,



mergulhamos na complexidade da
obra de Deus». Assim entendida, a
cultura representa verdadeiramente
a salvaguarda do humano. Mergulha
na contemplação e molda pessoas
que não estão à mercê das modas do
momento, mas bem radicadas na
realidade das coisas. E que, humildes
discípulas do conhecimento, sentem
que devem ser abertas e
comunicativas, nunca rígidas e
combativas. De facto, quem ama a
cultura nunca sente ter chegado ao
fim acomodando-se, mas sente
dentro de si uma saudável
inquietação. Investiga, questiona,
arrisca, explora; sabe sair das
próprias certezas para se aventurar,
humildemente, no mistério da vida,
que se une com a inquietude, não
com o hábito; que se abre às outras
culturas e sente a necessidade de
partilhar o saber. Este é o espírito da
universidade, e agradeço-vos por o
viverdes assim, como nos disse o
Professor Major, que nos falou da



beleza de cooperar com outras
realidades educativas, através de
programas de investigação
partilhados e também acolhendo
estudantes originários doutras
regiões do mundo, como o Médio
Oriente, em particular da
martirizada Síria. É abrindo-se aos
outros que se conhece melhor a si
mesmo. A abertura aos outros é
como um espelho: faz-me conhecer
melhor a mim mesmo.

A cultura acompanha-nos no
conhecimento de nós mesmos.
Recorda-no-lo o pensamento clássico,
que nunca deve ter ocaso. Vêm à
mente as célebres palavras do
oráculo de Delfos: «Conhece-te a ti
mesmo». É uma das duas frases
orientadoras que vos quero deixar ao
concluir. Mas que significa conhece-
te a ti mesmo? Quer dizer saber
reconhecer os próprios limites e,
consequentemente, conter a própria
presunção de autossuficiência. Faz-



nos bem, porque é primariamente
reconhecendo-nos como criaturas
que nos tornamos criativos,
mergulhando-nos no mundo em vez
de o dominar. E enquanto o
pensamento tecnocrata persegue um
progresso que não admite limites, o
homem real é feito também de
fragilidades, e muitas vezes é
precisamente aí que compreende ser
dependente de Deus e conexo com os
outros e com a criação. Por
conseguinte a frase do oráculo de
Delfos convida a um conhecimento
que, partindo da humildade,
partindo do limite, partindo da
humildade do limite, descobre as
próprias potencialidades
maravilhosas, que vão muito além
das da tecnologia. Por outras
palavras, conhecer-se a si mesmo
requer que se mantenham juntas,
numa dialética virtuosa, a fragilidade
e a grandeza do homem. Da
maravilha por este contraste, surge a
cultura: nunca satisfeita e sempre à



procura, inquieta e comunitária,
disciplinada na sua finitude e aberta
ao absoluto. Desejo que possais
cultivar esta apaixonante descoberta
da verdade!

A segunda frase orientadora refere-
se precisamente à verdade. É uma
frase de Jesus Cristo: «A verdade vos
tornará livres» (Jo 8, 32). A Hungria
viu uma sucessão de ideologias que
se impunham como verdades, mas
não davam liberdade. E ainda hoje o
risco não desapareceu: penso na
passagem do comunismo ao
consumismo. A acomunar ambos os
«ismos» é uma falsa ideia de
liberdade; a do comunismo era uma
«liberdade» forçada, limitada de fora,
decidida por outrem; a do
consumismo é uma «liberdade»
libertina, hedonista, nivelada sobre
si mesma, que torna escravos do
consumo e das coisas. E quão fácil é
passar dos limites impostos ao
pensar, como no comunismo, ao



pensar-se sem limites, como no
consumismo; duma liberdade
frenada a uma liberdade sem freios!
Em vez disso, Jesus oferece um
caminho de saída, dizendo que é
verdadeiro o que liberta, o que
liberta o homem dos seus vícios e dos
seus isolamentos. A chave para ter
acesso a esta verdade é um
conhecimento nunca desligado do
amor, relacional, humilde e aberto,
concreto e comunitário, corajoso e
construtivo. É isto que as
Universidades são chamadas a
cultivar, e a fé a nutrir. Assim, eis os
votos que formulo, para esta e para
todas as Universidades: que sejam
um centro de universalidade e
liberdade, um fecundo estaleiro de
humanismo, um laboratório de
esperança. De coração vos abençoo e
agradeço por tudo o que fazeis.
Muito obrigado!

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/viagem-
apostolica-do-santo-padre-a-hungria/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-santo-padre-a-hungria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-santo-padre-a-hungria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-santo-padre-a-hungria/

	Viagem Apostólica do Santo Padre à Hungria

