opusdei.org

Viagem Apostolica
do Santo Padre a
Hungria

Intervencoes do Papa Francisco
durante a sua viagem pastoral a

Hungria (28-30 de abril de
2023).

30/04/2023

Sexta-feira 28 de abril de 2023

— Encontro com as Autoridades, a
Sociedade Civil e o Corpo
Diplomatico no ex-Mosteiro
Carmelita



— Encontro com os bispos, os
sacerdotes, os didconos, 0s
consagrados, as consagradas, 0s
seminaristas e os agentes da pastoral
na Concatedral de Santo Estévao

Sabado, 29 de abril de 2023

— Encontro com os pobres e os
refugiados na igreja de Santa Isabel
da Hungria

— Encontro com os jovens na "Papp
Laszlo Budapest Sportaréna”

Domingo, 30 de abril de 2023
— Santa Misa na Praca Kossuth Lajos

— Regina Ceeli na Praca Kossuth
Lajos

— Encontro com o mundo
universitdrio e da cultura na
Faculdade de Informatica e Ciéncias
Bibnicas da Universidade Catodlica
“Péter Pazmany”



Sexta-feira 28 de abril de 2023

Encontro com as Autoridades, a
Sociedade Civil e o Corpo
Diplomatico no ex-Mosteiro
Carmelita

Senhora Presidente da Republica,
Senhor Primeiro-Ministro,

Distintos Membros do Governo e do
Corpo Diplomatico,

[ustres Autoridades e
Representantes da sociedade civil,

Senhoras e Senhores!

Saudo-vos cordialmente e agradeco a
Senhora Presidente pelo acolhimento
e também pelas suas amaveis e
profundas palavras. A politica nasce
da cidade, da polis, da paixdo
concreta por estar juntos, garantindo
direitos e respeitando deveres.



Poucas cidades nos ajudam tanto a
refletir sobre isto como Budapeste,
que ndo é apenas uma capital
elegante e viva, mas ocupou também
um lugar central na historia:
testemunha de significativas
viragens ao longo dos séculos, esta
chamada a ser protagonista do
presente e do futuro; aqui — como
escreveu um grande poeta vosso —
«abracam-se as ondas mansas do
Danubio, que é passado, presente e
futuro» (A. Jozsef, Ao Danubio).
Gostava, pois, de partilhar algumas
reflexdes, partindo de Budapeste
como cidade de historia, cidade de
pontes e cidade de santos.

1. Cidade de historia. Esta capital tem
origens antigas, como testemunham
0s vestigios das épocas celta e
romana. Mas o seu esplendor
remete-nos para a modernidade,
quando foi capital do Império
Austro-Hungaro durante aquele
periodo de paz conhecido como belle



époque, que se estendeu desde os
anos da sua fundacdo até a I Guerra
Mundial. Surgida em tempo de paz,
conheceu dolorosos conflitos: ndo so
invasdes de tempos longinquos, mas
também violéncias e opressoes
causadas pelas ditaduras nazista e
comunista, no século passado. Como
esquecer 19567 E, durante a II
Guerra Mundial, a deportacgéo de
dezenas e dezenas de milhares de
habitantes, com a restante populacéo
de origem judaica encerrada no
gueto e sujeita a numerosos
massacres. Num tal contexto, houve
muitos justos valorosos — penso, por
exemplo, no Nuncio Angelo Rotta —,
muita resiliéncia e grande empenho
na reconstrucao, de modo que hoje
Budapeste é uma das cidades
europeias com maior percentagem
de populacédo judaica, o centro dum
pais que conhece o valor da
liberdade e que, depois de ter pago
um alto preco as ditaduras, traz
consigo a missdo de guardar o



tesouro da democracia e o sonho da
paz.

A propdsito, quero voltar a fundacéo
de Budapeste, que se celebra
solenemente neste ano. De facto,
ocorreu ha 150 anos, em 1873, a
partir da unido de trés cidades: Buda
e Obuda a oeste do Danubio com
Pest, localizada na margem oposta. O
nascimento desta grande capital no
coracao do continente faz lembrar o
caminho rumo a unidade
empreendido pela Europa, onde a
Hungria encontra o seu alvéolo vital.
No pés-guerra, a Europa constituiu,
juntamente com as Nacdes Unidas, a
grande esperanca para o objetivo
comum de um vinculo mais estreito
entre as nagdes que evitasse novos
conflitos. Infelizmente ndo foi assim.
E todavia, no mundo em que
vivemos, a paixdo pela politica
comunitaria e pelo multilateralismo
parece nao passar duma linda
recordacdo do passado: parece-nos



assistir ao triste ocaso do sonho coral
de paz, enquanto avangam os solistas
da guerra. Em geral, parece ter-se
desintegrado nos espiritos o
entusiasmo por edificar uma
comunidade das nagoes pacifica e
estavel, enquanto se demarcam as
zonas, sublinham as diferencas,
voltam a rugir os nacionalismos e
exasperams-se 0s juizos e tons de uns
contra os outros. A nivel
internacional, parece até que a
politica se proponha como efeito
inflamar os &nimos em vez de
resolver os problemas, esquecendo a
maturidade alcancada depois dos
horrores da guerra e regredindo
para uma espécie de infantilismo
bélico. Ora a paz ndo vira jamais da
prossecucdo dos proprios interesses
estratégicos, mas de politicas capazes
de olhar ao conjunto, ao
desenvolvimento de todos: atentas as
pessoas, aos pobres e ao amanh§; e
ndo apenas ao poder, aos lucros e as
oportunidades do presente.



Nesta conjuntura historica, a Europa
é fundamental. Gracas a sua historia,
representa a memoria da
humanidade e, por isso, estd chamada
a desempenhar o papel que lhe
corresponde: unir os distantes,
acolher no seu seio 0s povos e ndo
deixar ninguém para sempre
inimigo. Por conseguinte é essencial
reencontrar a alma europeia: o
entusiasmo e o sonho dos pais
fundadores, estadistas que souberam
olhar para além do seu tempo, das
fronteiras nacionais e das
necessidades imediatas, gerando
diplomacias capazes de restabelecer
a unidade, ndo de ampliar as ruturas.
Penso nas palavras ditas por Alcides
de Gasperi, numa mesa redonda
onde se encontravam também
Schuman e Adenauer: «E para bem
dela mesma, e ndo para a opor a
outros, que defendemos a Europa
unida (...); trabalhamos pela unidade,
ndo pela divisdo» (Intervengdo na
Mesa Redonda da Europa, Roma,



13/10/1953). E penso ainda em
quanto disse Schuman: «O contributo
que uma Europa organizada e viva
pode oferecer a civilizacdo é
indispensavel para a manutencdo de
relacdes pacificas», pois — continua
ele, com palavras memoraveis — «a
paz mundial s6 podera ser
salvaguardada com esfor¢os
criativos, proporcionais aos perigos
que a ameacam» (Declaragdo de
Schuman, 09/5/1950). Nesta fase
histdrica, os perigos sdo muitos; mas
eu pergunto-me, pensando também
na martirizada Ucrania, onde estdo
os esforgos criativos de paz?

2. Budapeste é cidade de pontes. Vista
do alto, «a pérola do Danubio»
mostra a sua peculiaridade
precisamente gracas as pontes que
unem as suas partes, harmonizando
a sua configuracao a do grande rio.
Esta harmonia com o meio ambiente
leva-me a felicita-los pelo cuidado
ecoldgico no qual se coloca grande



empenho neste pais. Mas as pontes,
que unem realidades diversas,
sugerem também refletir sobre a
importancia duma unidade que ndo
signifique uniformidade. Em
Budapeste, isto resulta da notavel
variedade das circunscri¢des que a
compdem: mais de vinte. Também a
Europa dos 27, construida para criar
pontes entre as nacgdes, precisa da
contribuicdo de todos sem diminuir a
singularidade de ninguém. A este
propasito, preconizava um pai
fundador: «A Europa existira e nada
se perdera daquilo que fez a gloria e
a felicidade de cada nagéo. E
precisamente numa sociedade mais
ampla, numa harmonia mais forte,
que o individuo se pode

afirmar» (Intervencgdo cit.). Ha
necessidade desta harmonia: dum
conjunto que ndo amachuque as
partes, e de partes que se sintam bem
integradas no conjunto, mas
conservando a identidade propria.
Significativo a este respeito € o que



se afirma na Constituicdo hungara:
«A liberdade individual s6 se pode
desenvolver na colaboracdo com os
outros»; e ainda: «consideramos que
a nossa cultura nacional seja um rico
contributo para a multicolorida
unidade europeia».

Penso, pois, numa Europa que nao
seja refém das partes, tornando-se
presa de populismos
autorreferenciais, mas também que
ndo se transforme numa realidade
fluida, gasosa, numa espécie de
supranacionalismo abstrato, alheio a
vida dos povos. Tal é o caminho
nefasto das «colonizacdes
ideologicas», que eliminam as
diferencas, como no caso da
chamada cultura do género, ou entao
antepdem a realidade da vida
conceitos redutores de liberdade,
quando por exemplo se alardeia
como conquista um insensato
«direito ao aborto», que é sempre
uma tragica derrota. Ao contrario,



como € belo construir uma Europa
centrada na pessoa e nos povos, onde
haja politicas eficientes para a
natalidade e a familia
cuidadosamente implementadas
como neste pais (na Europa, ha
nacoes cuja idade média é de 46-48
anos!), onde nacdes diversas sejam
uma familia em que se preserva o
crescimento e a singularidade de
cada um. A ponte mais famosa de
Budapeste — a das correntes — ajuda-
nos a imaginar uma Europa
parecida, formada por muitos e
grandes anéis diferentes, cuja solidez
depende da firmeza dos vinculos
estabelecidos entre si. Para isso
muito contribui a fé cristd, podendo
a Hungria servir de «construtora de
pontes» gragas ao seu especifico
carater ecuménico: aqui convivem
sem antagonismos diferentes
Confissoes (recordo a reunido que
tive com elas ha ano e meio),
colaborando respeitosamente, com
espirito construtivo. Com a mente e o



coracao vou até a Abadia de
Pannonhalma, um dos grandes
monumentos espirituais deste pais,
lugar de oracdo e ponte de
fraternidade.

3. E isto leva-me a considerar o
ualtimo aspeto: Budapeste, cidade de
santos. A Senhora Presidente falou
de Santa Isabel e 0 mesmo nos sugere
também a nova pintura colocada
nesta sala. Entretanto o nosso
pensamento ndo pode deixar de ir
até Santo Estévao, primeiro rei da
Hungria que viveu numa época em
que estavam em plena comunhdo os
cristdos na Europa; a sua estatua, no
interior do Castelo de Buda, sobressai
e protege a cidade, enquanto a
Basilica a ele dedicada no coracdo da
capital é, juntamente com a de
Esztergom, o edificio religioso mais
imponente do pais. Deste modo, a
histéria hungara nasce marcada pela
santidade, ndo s6 de um rei, mas
duma familia inteira: sua esposa



Beata Gisela e seu filho Santo
Emerico. Este recebeu do pai
algumas recomendacodes que
constituem uma espécie de
testamento para o povo magiar (hoje
prometeram dar-me de prenda o
tomo; fico a espera dele). Nelas lemos
palavras muito atuais: «Recomendo
que sejas gentil ndo s6 com a tua
familia e parentes, ou com 0s
poderosos e ricos, ou com o teu
vizinho e os habitantes do pais, mas
também com os estrangeiros». E
Santo Estévao motiva tudo isto com
genuino espirito cristdo, escrevendo:
«E a pratica do amor que leva a
felicidade suprema». E conclui
dizendo: «Sé manso, para nunca
combateres a

verdade» (Admoestacgdes, X). Assim
ele combina, inseparavelmente,
verdade e mansiddo. E um grande
ensinamento de fé: os valores
cristdos ndo podem ser
testemunhados com rigidez e
isolamento, porque a verdade de



Cristo inclui mansidao, inclui
gentileza segundo o espirito das Bem-
aventurancas. Aqui se radica aquela
bondade popular hungara,
subjacente a certas expressoes da
linguagem comum, tais como «jonak
lenni jo [é bom ser bom]» e «jobb adni
mint kapni [é melhor dar do que
receber]».

Disto transparece ndo so a riqueza
duma solida identidade, mas
também a necessidade de abertura
aos outros, como reconhece a
Constituicdo ao declarar:
«Respeitamos a liberdade e a cultura
dos outros povos, comprometemo-
nos a colaborar com todas as nagdes
do mundo». E afirma ainda: «As
minorias nacionais que vivem
connosco fazem parte da
comunidade politica hungara e sdo
parcelas constitutivas do Estado», e
propde o empenho «pelo cuidado e a
protecao (...) das linguas e culturas
das minorias nacionais na Hungria».



Trata-se duma perspetiva
verdadeiramente evangélica, que
contrasta uma certa tendéncia, por
vezes justificada em nome das
proprias tradicdes e até da fé, para se
fechar em si mesmo.

Além disso, em poucas e decisivas
palavras impregnadas de espirito
cristdo, sustenta o texto
constitucional: «Declaramos como
obrigacdo a assisténcia aos
necessitados e aos pobres». Isto
lembra a continuacdo da historia de
santidade hungara, contada pelos
numerosos locais de culto da capital:
do primeiro Rei, que estabeleceu os
alicerces da convivéncia comum,
passa-se a uma Princesa que eleva o
edificio para uma pureza ainda
maior. E Santa Isabel, cujo
testemunho se estendeu a todas as
latitudes. Esta filha da vossa terra
morreu aos 24 anos, depois de ter
renunciado aos seus bens
distribuindo tudo pelos pobres.



Dedicou-se até ao fim ao cuidado dos
doentes no hospital que fizera
construir: trata-se duma joia
resplandecente de Evangelho.

Distintas Autoridades, quero
agradecer-vos pela promocéo das
obras caritativas e educacionais
inspiradas por tais valores e nas
quais se empenha a comunidade
catolica local, bem como pelo apoio
concreto a tantos cristaos provados
no mundo, especialmente na Siria e
no Libano. Mas uma proficua
colaboracdo entre Estado e Igreja,
para ser fecunda, necessita de
salvaguardar bem as devidas
distin¢des. E importante que cada
cristdo se lembre disto, tendo como
ponto de referéncia o Evangelho,
para aderir as opgoes livres e
libertadoras de Jesus e ndo se prestar
a uma espécie de colateralidade as
légicas do poder. Deste ponto de
vista, € boa uma sa laicidade, que
ndo descaia naquele laicismo



generalizado que se mostra alérgico
a todo e qualquer aspeto sacro para
depois se imolar nos altares do lucro.
Quem se professa cristdo, impelido
pelo exemplo das testemunhas da fé,
é chamado principalmente a dar
testemunho e a caminhar com todos,
cultivando um humanismo inspirado
pelo Evangelho e que se orienta
sobre duas linhas fundamentais:
reconhecer-se filho amado do Pai e
amar a cada um como irmao.

Neste sentido, Santo Estévao deixou
ao filho palavras de fraternidade
extraordindrias, afirmando que
«adorna o pais» quem a ele chega
com linguas e costumes diversos. De
facto — escrevia — «um pais que sé
tem uma lingua e um s6 costume é
fragil e decadente. Por isso
recomendo-te que acolhas
benignamente os estrangeiros e 0s
honres, de modo que prefiram mais
ficar junto de ti do que noutro
lugar» (Admoestacgoes, VI). O



acolhimento é um tema que suscita
muitos debates em nossos dias e é,
sem duvida, complexo. Todavia, para
quem é cristao, a atitude de fundo
ndo pode ser diferente daquela que
Santo Estévao transmitiu, depois de a
ter aprendido de Jesus, que Se
identificou com o estrangeiro
carecido de acolhimento (cf. Mt 25,
35). Vendo Cristo presente em tantos
irmdos e irmas desesperados que
fogem de conflitos, pobreza e
alteracdes climaticas, é preciso
enfrentar o problema sem desculpas
e sem demora. E tema que deve ser
enfrentado juntos, em comunidade,
até porque, no contexto em que
vivemos, mais cedo ou mais tarde as
consequéncias repercutir-se-do sobre
todos. Por isso € urgente, como
Europa, trabalhar em vias seguras e
legais, em mecanismos partilhados
face a um desafio epocal que nao se
pode travar rejeitando-o, mas deve
ser acolhido para preparar um
futuro que, se ndo for de todos em



conjunto, nao existira. Isto chama a
intervir em primeira linha quem
segue Jesus e quer imitar o exemplo
das testemunhas do Evangelho.

Nao é possivel citar todos os grandes
Confessores da fé da Sacra Panodnia,
mas quero ao menos mencionar Sao
Ladislau e Santa Margarida, e referir
certas figuras insignes do século
passado, como o Cardeal Jozsef
Mindszenty, os Beatos Bispos
martires Vilmos Apor e Zoltan
Meszlényi, o Beato Laszlo Batthyany-
Strattmann. Constituem, juntamente
com muitos justos de varios credos,
pais e maes da vossa patria. A eles
quero confiar o futuro deste pais,
que me € tdo querido. E enquanto
vos agradeco por terdes escutado
tudo o que tinha em animo partilhar
(obrigado pela paciéncia!), asseguro
a minha solidariedade e a minha
orac¢ao por todos os hungaros, e faco-
0 com um pensamento especial para
todos aqueles que vivem fora da



patria e quantos encontrei na vida e
me fizeram muito bem. Penso na
comunidade religiosa hungara que
acompanhei em Buenos Aires. Isten,
aldd meg a magyart [0 Deus,
abencoai os hungaros]!

Sexta-feira 28 de abril de 2023

Encontro com os bispos, 0s
sacerdotes, os diaconos, os
consagrados, as consagradas, os
seminaristas e os agentes da
pastoral na Concatedral de Santo
Estévao

Amados irmdos bispos,

Prezados sacerdotes e diaconos,
consagradas, consagrados e
seminaristas,

Queridos agentes pastorais, irmaos e
irmas,



dicsértessék a Jézus Krisztus [louvado
seja Jesus Cristo]!

Estou feliz por me encontrar de novo
aqui, depois de ter partilhado
convosco o LIT Congresso Eucaristico
Internacional. Foi um momento de
graca imensa, cujos frutos espirituais
— estou certo — vos acompanham.
Agradeco a D. Andras Veres a
saudacdo que me dirigiu,
sintetizando o desejo dos catolicos da
Hungria nas seguintes palavras:
«Neste mundo em mudanga,
queremos testemunhar que Cristo é o
nosso futuro». Cristo... Nao, «o futuro
¢ Cristo»; mas Cristo é o nosso futuro.
N&o mudar as coisas! Para nos, uma
das exigéncias mais importantes é
interpretar as mudancas e
transformacdes da nossa época,
procurando enfrentar do melhor
modo possivel os desafios pastorais
com Cristo e em Cristo. Nada é
possivel fora do Senhor; nada, longe
do Senhor.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2021/outside/documents/budapest-slovacchia-2021.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2021/outside/documents/budapest-slovacchia-2021.html

Mas isto € possivel olhando para
Cristo como nosso futuro: Ele é «o
Alfa e 0 Omega, Aquele que é, que
era e que ha de vir, o Todo-
Poderoso» (Ap 1, 8), o principio e o
fim, o fundamento e a meta ultima
da historia da humanidade.
Contemplando neste tempo pascal a
sua gloria, a gloria d’Aquele que € «o
Primeiro e o Ultimo» (Ap 1, 17),
podemos ver as tempestades que as
vezes se abatem sobre o0 nosso
mundo, as rapidas e continuas
mudancas da sociedade e a propria
crise de fé do Ocidente com um olhar
que ndo cede a resignacao nem
perde de vista a centralidade da
Pascoa: Cristo ressuscitado, centro da
historia, é o futuro. Apesar de
permeada pela fragilidade, a nossa
vida esta firmemente colocada nas
maos d’Ele. Se nos esquecermos
disto, iremos também nos, pastores e
leigos, a procura de meios e
instrumentos humanos para nos
defendermos do mundo, fechando-



nos em nossos comodos e tranquilos
odsis religiosos; acabaremos por nos
adequar aos ventos instaveis da
mundanidade e, entdo, 0 nosso
cristianismo perdera vigor e
deixaremos de ser sal da terra.
Voltemos para Cristo, que é o futuro,
para ndo cairmos nos ventos
instaveis da mundanidade, que é o
pior que pode acontecer a Igreja:
uma Igreja mundana.

Trata-se de duas interpretacdes, ou
melhor, duas tentacdes de que
sempre nos devemos defender como
Igreja: uma leitura catastrofica da
historia atual, alimentada pelo
derrotismo de quem repete que tudo
esta perdido, que ja ndo existem o0s
valores de outrora, que nao se sabe
aonde iremos parar. Gostei de ouvir
o Rev. Sdndor manifestar a sua
gratiddo a Deus, que «o libertou do
derrotismo». E que fez ele da sua
vida? Uma grande catedral? Nao!
Apenas uma pequena igreja de



emergéncia, de campanha. Mas fé-la,
ndo se deixou vencer. Obrigado,
irmdo! Temos depois o outro risco: a
leitura ingénua do proprio tempo,
que diversamente se baseia na
comodidade do conformismo,
fazendo-nos crer que no fundo esta
tudo bem, que o mundo mudou e é
preciso adequar-se. Falta
discernimento; isto € mau! Ora
contra o derrotismo catastrofico e o
conformismo mundano, o Evangelho
da-nos olhos novos, da-nos a graca do
discernimento para nos
embrenharmos no nosso tempo com
uma atitude acolhedora, mas
também com um espirito de profecia.
Por outras palavras, com acolhimento
aberto a profecia. Nao gosto de usar o
adjetivo «profético», embora muito
usado. Prefiro o substantivo:
profecia. Estamos a viver uma crise
de substantivos, optando muito
frequentemente pelos adjetivos. Nao
profético, mas profecia. Espirito,



atitude acolhedora, aberta e com
profecia no coracdo.

A propdasito, quero deter-me
brevemente numa expressiva
imagem usada por Jesus: a da
figueira (cf. Mc 13, 28-29). Da-no-la
no contexto do Templo de Jerusalém.
A quem se pusera a admirar as suas
belas pedras vivendo assim uma
espécie de conformismo mundano ao
colocar a propria seguranca no
espaco sagrado e sua imponeéncia,
Jesus diz-lhe que nada se deve
absolutizar nesta terra, pois tudo é
precario e ndo ficara pedra sobre
pedra (na Liturgia das Horas destes
dias, temos lido o livro do Apocalipse,
que nos faz ver como ndao ficara
pedra sobre pedra). Ao mesmo
tempo, porém, o Senhor ndo quer
induzir ao desdnimo ou ao medo e,
por isso, acrescenta: quando tudo
passar, quando cairem os templos
humanos, acontecerem coisas
terriveis e houver perseguicoes



violentas, entdo «verao o Filho do
Homem vir sobre as nuvens com
grande poder e gléria» (Mc 13, 26). E
neste ponto que o Senhor nos
convida a olhar para a figueira:
«Aprendei (...) a parabola da figueira.
Quando ja os seus ramos estdo tenros
e brotam as folhas, sabeis que o
Verdo esta proximo. Assim também
quando virdes acontecer estas coisas,
sabei que Ele esta proximo, as
portas» (13, 28-29). Deste modo
somos chamados a acolher como
uma planta fecunda o tempo que
vivemos, com as suas mudancgas e
desafios, porque é precisamente
através de tudo isso — diz o
Evangelho - que o Senhor Se
aproxima. Enquanto O esperamos,
somos chamados a cultivar esta
nossa estacao, a 1é-la, a semear nela o
Evangelho, a podar os ramos secos
do mal, a dar fruto; somos chamados
a um acolhimento com profecia.



Acolhimento com profecia: trata-se
de aprender a reconhecer os sinais
da presenca de Deus na realidade,
mesmo onde esta ndo nos apareca
marcada explicitamente pelo espirito
cristdo e venha ao nosso encontro
sob a forma de desafio ou de
interpelacgdo. E simultaneamente
trata-se de interpretar tudo a luz do
Evangelho, mas — atencdo! — sem se
mundanizar, como arautos e
testemunhas da profecia crista.
Cuidado com o processo de
mundanizacdo. Cair no mundanismo
talvez seja o pior que pode acontecer
a uma comunidade cristd. Vemos que
também neste pais, onde a tradicao
da fé permanece bem enraizada, se
assiste a difusdo do secularismo e
suas sequelas, frequentemente com o
risco de ameacar a integridade e a
beleza da familia, expor os jovens a
modelos de vida caraterizados pelo
materialismo e o hedonismo,
polarizar o debate sobre tematicas e
desafios novos. E entdo a tentagao



pode ser a de se endurecer,
fechando-se e adotando o
comportamento de «combatentes».
Ora aquelas realidades podem
representar oportunidades para nos,
cristdos, porque estimulam a fé e o
aprofundamento dalguns temas,
convidam a interrogar-nos como
podem tais desafios entrar em
dialogo com o Evangelho, a procurar
novos caminhos, instrumentos e
linguagens. Neste sentido, Bento XVI
afirmava que as diversas épocas de
secularizagdo vieram em auxilio da
Igreja, porque «contribuiram de
modo essencial para a sua
purificacdo e reforma interior. De
facto, as secularizacoes (...) sempre
significaram uma profunda
libertacdo da Igreja de formas de
mundanidade» (Encontro com 0s
catolicos comprometidos na Igreja e
na sociedade, Friburgo, 25/9/2011).
Em qualquer espécie de
secularizacdo, ha um desafio e um
convite para a Igreja se purificar de


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110925_catholics-freiburg.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110925_catholics-freiburg.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110925_catholics-freiburg.html

todo o tipo de mundanidade.
Insistimos nesta palavra e no risco
que esconde: cair na mundanidade é
o pior que nos pode acontecer. £ um
paganismo brando, um paganismo
que ndo te tira a paz. E porqué,
porque é bom? Nao! Mas porque te
anestesiou.

O empenho por entrar em dialogo
com as situacOes de hoje pede a
comunidade crista para estar
presente e dar testemunho, saber
escutar interrogativos e desafios sem
medo nem rigidez. E isto ndo é facil
na situacdo atual, porque nao faltam
dificuldades mesmo no nosso intimo.
Em particular, quero destacar a
sobrecarga de trabalho para os
sacerdotes. De facto, por um lado, sdo
numerosas as exigéncias da vida
paroquial e pastoral, enquanto, por
outro, diminuem as vocagoes e 0S
sacerdotes sdo poucos, muitas vezes
avancados na idade e com alguns
sinais de cansaco. Esta é uma



condicdo comum a muitas realidades
europeias, relativamente a qual é
importante que todos — pastores e
leigos — se sintam corresponsaveis:
antes de mais nada na oracao,
porque as respostas vém do Senhor e
ndo do mundo, do sacrario e nao do
computador. E depois na paixdo pela
pastoral vocacional, procurando
formas de oferecer, com entusiasmo,
aos jovens o fascinio de seguir Jesus
inclusive pelo caminho de especial
consagracao.

Significativo é o que nos contou a
irma Krisztina... A sua, foi uma
vocacao dificil! Pois, para se tornar
dominicana, primeiro foi ajudada
por um sacerdote franciscano, depois
pelos jesuitas com os Exercicios... e,
por fim, tornou-se dominicana. Es
grande! Fizeste um belo percurso! E
significativo o que nos contaste a
propasito de «discutir com Jesus»
acerca da razdao por que a chamou
precisamente a ela (queria que



chamasse, ndo a ela, mas as irmas);
ha necessidade de quem escute e
ajude a discutir bem com o Senhor!
E, de modo mais geral, é preciso
iniciar uma reflexdo eclesial -
sinodal, que deve ser feita
conjuntamente por todos — para
atualizar a vida pastoral, sem se
contentar com repetir o passado e
sem medo de redesenhar a paroquia
no territério, mas pondo como
prioridade a evangelizacdo e
iniciando uma colaboracao ativa
entre padres, catequistas, agentes
pastorais, professores. Sei que ja
estais a caminhar nesta linha: por
favor, ndo pareis! Procurai os
caminhos possiveis para colaborar
com alegria na causa do Evangelho e
juntos, cada um com o proprio
carisma, levar por diante a pastoral
como anuncio, anuncio
querigmatico, isto é, 0 anuncio que
move as consciéncias. Neste sentido,
é belo aquilo que nos disse Dorina
sobre a necessidade de alcangar o



proximo mediante a narracdo, a
comunicacdo, tocando a vida
quotidiana. E aqui paro um pouco
para sublinhar o trabalho admiravel
dos catequistas. Esse antiquum
ministerium! Ha lugares no mundo —
pensemos na Africa, por exemplo —
onde a evangelizacdo é realizada
pelos catequistas. Os catequistas sdo
colunas da Igreja! Obrigado pelo que
fazeis. E agradeco aos didconos e
catequistas, que tém um papel
decisivo na transmissdo da fé as
novas geracoes, e a quantos -
professores e formadores — se
empenham generosamente no
campo educacional: obrigado, muito
obrigado!

Permiti ainda dizer-vos que so €
possivel uma boa pastoral, se formos
capazes de viver aquele amor que
nos mandou o Senhor e que é dom do
seu Espirito. Se estivermos
distanciados ou divididos, se nos
tornarmos rigidos nas posigoes e nos



grupos, ndo damos fruto; pensemos
em nos mesmos, nas nossas ideias e
nas nossas teologias! E triste quando
nos dividimos, porque, em vez de
jogar em equipe, faz-se o jogo do
inimigo: o diabo é aquele que divide,
e é um artista a fazer isso! F a sua
especialidade... E nés vemos 0s
bispos desunidos entre si, os padres
em tensdo com o bhispo, os padres
idosos em conflito com os mais
jovens, os diocesanos com 0S
religiosos, os presbiteros com os
leigos, os latinos com os gregos; ha
polarizacdo em questdes que dizem
respeito a vida da Igreja, mas
também em aspetos politicos e
sociais, refugiando-se em posicoes
ideologicas. Ndo deixeis entrar as
ideologias! A vida de fé, o ato de fé
ndo se pode reduzir a uma ideologia:
isto é do diabo. Isso ndo, por favor! O
primeiro trabalho pastoral é o
testemunho da comunhdo, porque
Deus é comunhdo e esta presente
onde ha caridade fraterna.



Superemos as divisdes humanas,
para trabalhar juntos na vinha do
Senhor! Mergulhemos no espirito do
Evangelho, enraizemo-nos na oracao,
especialmente na adoracdo e na
escuta da Palavra de Deus,
cultivemos a formacdo permanente,
a fraternidade, a proximidade e a
atencdo aos outros. Foi-nos colocado
nas maos um grande tesouro, ndo o
desperdicemos seguindo realidades
secundarias relativamente ao
Evangelho!

Permiti que vos diga: tende cuidado
com a murmuracdo, a murmuracao
entre os bispos, entre os padres,
entre as religiosas, entre os leigos... A
murmuracao destroi. Parece uma
coisa tdo agradavel este tagarelar,
como um rebucado; da gosto
murmurar dos outros. E com
frequéncia caimos nisso. Tende
cuidado, porque é o caminho da
destruicdo. Se um consagrado ou um
leigo, que leva a vida a sério,



conseguir nunca falar mal de
outrem, é um santo, uma santa. Segui
por este caminho: sem murmurar.
«Sim, padre, mas € dificil, porque as
vezes um escorrega. E ouve-se um
comentario, depois outro...» Ha um
bom remédio contra a murmuracao
(oracdo, por exemplo: diz alguém).
Sim, mas hda outro remédio bom:
morder a lingua. Sabeis? Tu mordes
a lingua e acaba-se a murmuracao.
Estais de acordo?

E, para os padres oferecerem ao
santo Povo de Deus o rosto do Pai e
criarem um espirito de familia,
quero dizer-lhes outra coisa:
procuremos nao ser rigidos, mas ter
olhares e abordagens
misericordiosos e compassivos. A
propdadsito quero assinalar uma coisa:
qual é o estilo de Deus? O primeiro
estilo de Deus é um comportamento
feito de proximidade. Disse-o Ele
mesmo no Deuterondémio: «Dizei-me
qual povo tem os seus deuses



proximos dele como tu Me tens
vizinho a Mim?» Deus, 0
comportamento de Deus é
proximidade, com compaixao e
ternura. Proximidade, compaixdo e
ternura: este € o estilo de Deus.
Procedamos segundo este estilo. Eu
estou vizinho as pessoas, ajudo as
pessoas, sou compassivo ou condeno
a todos? Sou terno, suave? Para o ser,
nada de rigidez, mas proximidade,
compaixdo e ternura. A este respeito,
impressionaram-me as palavras do
Padre Jozsef, que nos trouxe a
memoria a dedicacdo e o ministério
de seu irmdo, o Beato Janos Brenner,
barbaramente assassinado com
apenas 26 anos. Quantas
testemunhas e confessores da fé teve
este povo durante os regimes
totalitarios do século passado!
Sofrestes tanto! O Beato Janos viveu
na propria pele tantos sofrimentos
pelo que lhe teria sido facil guardar
rancor, fechar-se, endurecer-se. Pelo
contrario, foi bom pastor. O mesmo



se exige de todos nos, em particular
dos sacerdotes: um olhar
misericordioso, um coracao
compassivo, que perdoa sempre, que
perdoa sempre, que perdoa sempre,
que ajuda a recomecar, que acolhe e
ndo julga nem expulsa, e que
encoraja e ndo critica, serve e ndo
murmura.

Este comportamento treina-nos para
0 acolhimento, um acolhimento que
é profecia, treina-nos para transmitir
a consolacdo do Senhor nas situacdes
de sofrimento e pobreza do mundo,
permanecendo ao lado dos cristdos
perseguidos, dos migrantes em busca
de hospitalidade, das pessoas doutras
etnias, de quem quer que passe
necessidade. Neste sentido, tendes
grandes exemplos de santidade,
como Sdo Martinho. O seu gesto de
repartir o manto com o pobre é
muito mais do que uma simples obra
de caridade: é a imagem de Igreja
para a qual havemos de tender, é



aquilo que a Igreja da Hungria pode
levar como profecia ao coracgdo da
Europa, ou seja, misericordia e
proximidade. Mas quero recordar
também Santo Estévao, cuja reliquia
esta aqui ao meu lado... Ele, que foi o
primeiro a confiar a nacdo a Mae de
Deus, que foi um intrépido
evangelizador e fundador de
mosteiros e abadias, sabia bem
escutar e dialogar com todos e cuidar
dos pobres: por amor deles baixou os
impostos e, quando ia dar esmola,
disfarcava-se para ndo ser
reconhecido. Esta é a Igreja que
devemos sonhar: uma Igreja capaz
de mutua escuta, de dialogo, de
atencdo aos mais frageis; uma Igreja
acolhedora de todos uma Igreja
corajosa em levar a cada um a
profecia do Evangelho.

Irméaos e irmads carissimos, Cristo é o
nosso futuro, porque é Ele que guia a
histdria, Ele é o Senhor da historia.
Disto mesmo estavam firmemente



convencidos o0s vossos Confessores
da fé: tantos bispos, sacerdotes,
religiosas e religiosos martirizados
durante a perseguicdo ateia; eles dao
testemunho da fé granitica dos
hungaros. Nao é exagero! Estou
convencido disto: tendes uma fé
granitica e damos gracas a Deus por
isso. Desejo recordar o Cardeal
Mindszenty, que acreditava na forga
da oracdo até ao ponto de dizer algo
que ainda hoje se repete aqui, como
se fosse um dito popular: «Se houver
um milh&o de hungaros em oracao,
ndo terei medo do futuro». Sede
acolhedores, — sim! Sede
acolhedores... —, sede testemunhas da
profecia do Evangelho, mas
sobretudo sede mulheres e homens
de oracdo, porque a historia e o
futuro dependem disto. Agradeco
pela vossa fé e a vossa fidelidade, por
todo o bem que sois e que fazeis. E
ndo posso esquecer o testemunho
corajoso e paciente das Irmas
hungaras da Sociedade de Jesus, que



encontrei na Argentina depois de
terem deixado a Hungria durante a
perseguicdo religiosa. Eram
mulheres que davam testemunho,
eram estupendas! Fizeram-me muito
bem! Rezo por vos, para que,
seguindo o exemplo das vossas
grandes testemunhas da fé, nunca
vos deixeis dominar pelo cansago
interior que nos leva a mediocridade,
e prossegui com alegria. E peco-vos
que continueis a rezar por mim.

Sabado, 29 de abril de 2023

Encontro com os pobres e os
refugiados na igreja de Santa
Isabel da Hungria

Queridos irmaos e irmas, bom dia!

Estou feliz por me encontrar aqui no
vosso meio. Obrigado, D. Antal, pelas
suas palavras de boas-vindas e por



ter recordado 0 generoso servi¢o que
a Igreja hungara realiza pelos pobres
e com o0s pobres. Os pobres e os
necessitados — nunca o esquec¢amos —
estdo no coracdo do Evangelho: de
facto, Jesus veio «anunciar a Boa-
Nova aos pobres» (Lc 4, 18). Assim
eles indicam-nos um desafio
apaixonante, para que a fé que
professamos nao fique prisioneira
dum culto distante da vida, nem se
torne presa duma espécie de
«egoismo espiritual», isto €, duma
espiritualidade que eu mesmo
construo a medida da minha
tranquilidade interior e da minha
satisfacdo. A verdadeira fé, pelo
contrario, € aquela que desinquieta,
que arrisca, que faz sair ao encontro
dos pobres e nos torna capazes de
falar, com a vida, a linguagem da
caridade. Como afirma Sao Paulo,
podemos falar muitas linguas,
possuir ciéncia e riquezas, mas, se
ndo tivermos caridade, nada temos e
nada somos (cf. 1 Cor 13, 1-13).



Alinguagem da caridade. Foi a
lingua falada por Santa Isabel, por
quem este povo tem grande devocao
e estima. Ao chegar a esta manh§, vi
na praca a sua estatua, com o
pedestal que a representa enquanto
recebe o corddo da ordem
franciscana e, contemporaneamente,
oferece 4gua a um pobre para lhe
matar a sede. £ uma imagem
estupenda da fé: quem «se une a
Deus», como fez Sdo Francisco de
Assis a quem se inspirou Isabel, abre-
se a caridade para com o pobre,
porque, «se alguém disser “Eu amo a
Deus” mas tiver 6dio ao seu irmao,
esse é um mentiroso; pois aquele que
ndo ama o seu irmdo, a quem V&, nao
pode amar a Deus, a quem nao vé» (1
Jo 4, 20). Santa Isabel, filha dum rei,
crescera no conforto da vida de
corte, num ambiente luxuoso e
privilegiado; e contudo, tocada e
transformada pelo encontro com
Cristo, bem depressa sentiu que
devia rejeitar as riquezas e vaidades



do mundo, advertindo o desejo de se
despojar delas e cuidar dos
necessitados. Assim, ndo so gastou os
seus bens, mas também a sua vida a
favor dos ultimos, dos leprosos, dos
doentes até ao ponto de tratar deles
pessoalmente e carrega-los as costas.
Esta é a linguagem da caridade.

Disto mesmo nos falou Brigitta, a
quem agradeco pelo seu testemunho.
Tantas privacdes, tanto sofrimento,
tanto trabalho duro para procurar
seguir em frente e ndo deixar faltar o
pao aos filhos e, no momento mais
dramatico, o Senhor veio ao seu
encontro para a ajudar. Mas -
ouvimo-lo da sua propria boca -
como interveio o Senhor? Ele, que
escuta o clamor de quem € pobre,
«salva os oprimidos, da pao aos que
tém fome, (...) levanta os

abatidos» (Sal 146, 7.8), quase nunca
resolve os nossos problemas 14 do
alto, mas aproxima-Se com o abraco
da sua ternura inspirando a



compaixdo de irmdos que se
apercebem e ndo ficam indiferentes.
Foi o que nos disse Brigitta: pode
experimentar a proximidade do
Senhor gracas a Igreja greco-catolica,
a tantas pessoas que se
prodigalizaram para a ajudar,
encorajar, encontrar um emprego e
sustenta-la nas necessidades
materiais e no caminho da fé. Eis o
testemunho que nos é pedido: a
compaixdo para com todos,
especialmente por quantos estao
marcados pela pobreza, a doenca e o
sofrimento. Compaixao significa
«padecer com». Precisamos duma
Igreja que fale fluentemente a
linguagem da caridade, idioma
universal que todos escutam e
compreendem, mesmo 0S mais
afastados, mesmo aqueles que nao
acreditam.

E a propdsito exprimo a minha
gratiddo a Igreja hungara pelo
empenho posto na caridade, um



empenho capilar: criastes uma rede
que liga muitos agentes pastorais,
muitos voluntarios, as caritas
paroquiais e diocesanas, mas
também grupos de oracao,
comunidades de crentes,
organizacOes pertencentes a outras
Confissdes, mas unidas na comunhao
ecuménica que brota precisamente
da caridade. E obrigado pela forma
como acolhestes —ndo s6 com
generosidade, mas até com
entusiasmo — tantos refugiados da
Ucrania. Escutei emocionado o
testemunho de Oleg e sua familia; a
vossa «viagem rumo ao futuro» — um
futuro diferente, longe dos horrores
da guerra — na verdade comec¢ou com
uma «viagem na memaria», porque
Oleg recordou o caloroso
acolhimento recebido na Hungria ha
alguns anos, quando veio trabalhar
como cozinheiro. A recordacao
daquela experiéncia encorajou-o a
partir com a sua familia vindo para
Budapeste, onde encontrou generosa



hospitalidade. A lembranca do amor
recebido reacende a esperanca,
encoraja a empreender novos
caminhos de vida. Com efeito,
mesmo na tribulacdo e no
sofrimento, encontra-se coragem
para continuar quando se recebeu o
balsamo do amor: e esta é a forga
que ajuda a acreditar que nem tudo
esta perdido e que é possivel um
futuro diferente. O amor que Jesus
nos da e nos manda viver ajuda
assim a erradicar, da sociedade, das
cidades e lugares onde vivemos, 0s
males da indiferenca (a indiferenca é
como uma peste!) e do egoismo, e
reacende a esperanca duma
humanidade nova, mais justa e
fraterna, onde todos possam sentir-se
em casa.

Infelizmente, também aqui muitas
pessoas estdo literalmente privadas
dum teto: muitas irmas e irmaos
marcados pela fragilidade — sozinhos,
com varias limitacdes fisicas e



mentais, destruidos pelo veneno das
drogas, saidos da prisdo ou
abandonados porque idosos — sdo
afetados por formas graves de
pobreza material, cultural e
espiritual, e ndo tém um teto e uma
casa para morar. Zoltan e sua esposa
Anna ofereceram-nos o seu
testemunho acerca desta grande
chaga: obrigado pelas vossas
palavras. E obrigado por terem
acolhido aquela mocéo do Espirito
Santo que vos levou, com coragem e
generosidade, a construir um centro
para acolher pessoas sem-teto.
Impressionou-me ouvir que,
juntamente com as necessidades
materiais, prestais atencao a historia
e a dignidade ferida das pessoas,
ocupando-vos da sua soliddo, da sua
dificuldade em sentir-se amadas e
acolhidas no mundo. Anna disse-nos
que «é€ Jesus, a Palavra viva, que cura
0s seus coracoes e as suas relacoes,
porque a pessoa reconstroi-se a
partir de dentro»; isto é, renasce



quando experimenta que, aos olhos
de Deus, ¢ amada e abencoada. Isto
vale para toda a Igreja: ndo basta dar
0 pdo que alimenta o estdbmago, é
preciso nutrir o coracdo das pessoas!
A caridade ndo é mera assisténcia
material e social, mas preocupa-se
com a pessoa inteira e deseja
reergué-la com o amor de Jesus: um
amor que ajuda a readquirir beleza e
dignidade.

Praticar a caridade significa ter a
coragem de fixar nos olhos. Ndo
podes ajudar o outro, voltando a cara
para o lado oposto. Para praticar a
caridade, é preciso ter a coragem de
tocar: ndo podes deitar a esmola de
longe, sem tocar. Tocar e fixar nos
olhos. E assim, tocando e olhando,
comecas um caminho, um caminho
com aquela pessoa necessitada, que
te fara compreender quao
necessitado, quao necessitada és tu
proprio do olhar e da méo do Senhor.



Irmaos e irmas, encorajo-vos a falar
sempre a linguagem da caridade. A
estatua, nesta praca, representa o
milagre mais famoso de Santa Isabel:
conta-se que o Senhor uma vez
transformou em rosas o pao que ela
levava aos necessitados. O mesmo se
da convosco, quando vos empenhais
em levar o pdo aos famintos, o
Senhor faz florescer a alegria e
perfuma a vossa existéncia com o
amor que dais. Irmaos e irmas, faco
votos de que possais levar sempre o
perfume da caridade a Igreja e ao
vosso pais. E peco-vos, por favor, que
continueis a rezar por mim.

Sabado, 29 de abril de 2023

Encontro com os jovens na "Papp
Laszlo Budapest Sportaréna”

Dicsértessék a Jézus Krisztus
[louvado seja Jesus Cristo]!



Queridos irmdos e irmads, quero
dizer-vos koszonom [obrigado]!
Obrigado pela danca, obrigado pelos
canticos, os vossos testemunhos
corajosos, e obrigado a cada um por
estar aqui: estou feliz por estar
convosco! Obrigado.

O bispo D. Ferenc Cserhati disse-nos
que a juventude é tempo de grandes
perguntas e grandes respostas. E
verdade! Importante é haver alguém
que provoque e ouca as vossas
perguntas e nao vos dé respostas
faceis, respostas pré-fabricadas, mas
vos ajude a enfrentar sem medo a
aventura da vida a procura de
respostas grandes. As respostas pré-
fabricadas ndo ajudam, ndo vos
fazem felizes. Era assim que fazia
Jesus. Bertalan, disseste que Jesus
ndo é personagem dum livro de
fabulas nem super-heroi duma
banda desenhada, mas uma pessoa
verdadeira: Cristo é Deus em carne e
0ss0, é 0 Deus vivo que Se faz



proximo a nos; é o Amigo, o melhor
dos amigos; é o Irmao, o melhor dos
irmaos, e é muito habil a colocar
perguntas. Com efeito, no Evangelho,
Ele, que é o Mestre, antes de dar
respostas, faz perguntas. Recordemos
a atitude d’Ele quando tem diante de
Si aquela mulher adultera contra
quem todos apontavam o dedo
acusador. Jesus intervém; os que a
acusavam, vao-se embora e fica ela
sozinha. Entdo, com delicadeza,
«perguntou-lhe: “Mulher, onde estao
eles? Ninguém te condenou?” Ela
respondeu: “Ninguém, Senhor!”» (Jo
8, 10-11). E assim, ao dizé-lo,
compreende que Deus ndo quer
condenar, mas perdoar. Fixai bem
isto na cabeca! Deus ndo quer
condenar, mas perdoar. Deus perdoa
sempre. Como se diz «Deus perdoa
sempre» em hungaro? [o tradutor di-
lo em hungaro, e o Papa pede aos
jovens para repetirem] Nao vos
esquecais! Ele esta pronto a
reerguer-nos de cada uma das nossas



quedas! Por isso, com Ele, nunca
devemos ter medo de caminhar e
avancar na vida. Pensemos também
em Maria Madalena, que, na manhd
de Pascoa, foi a primeira a ver Jesus
ressuscitado. Tivera um passado
pouco recomenddavel, mas foi a
primeira a vé-Lo. Banhada em
lagrimas estava junto do tumulo
vazio, e Jesus pergunta-lhe: «Mulher,
porque choras? Quem procuras?» (Jo
20, 15). E assim, tocada
profundamente, Maria de Magdala
abre o coracgdo, conta-Lhe as suas
angustias, revela os seus anseios e o
seu amor. «Onde puseram o
Senhor?»

E vejamos o primeiro encontro de
Jesus com aqueles que haviam de se
tornar seus discipulos.
Encaminhados por Joao Batista, dois
deles vao atras de Jesus. O Senhor
volta-Se e faz-lhes uma unica
pergunta: «Que pretendeis?» (Jo 1,
38). Também eu vos faco uma



pergunta, e cada um responde no
coracdo, em siléncio. A minha
pergunta é: «Que pretendeis? Que
procurais na vida? Que procurais em
vosso cora¢do?» Em siléncio, cada
um responde dentro de si. Que
procuro eu? Jesus ndo Se perde em
sermoes, mas caminha, percorre a
estrada juntamente com cada um de
nos. Nao quer que os seus discipulos
sejam alunos que repetem uma licao,
mas que sejam jovens livres e
caminhem, companheiros de estrada
dum Deus que escuta, que escuta as
suas necessidades e esta atento aos
seus sonhos. Bastante tempo depois
daquele primeiro encontro, sucedeu
a dois jovens discipulos uma
escorregadela infeliz (escorregadelas,
os discipulos tiveram tantas!),
fazendo a Jesus um pedido errado:
pedem para ficar a sua direita e a sua
esquerda, quando Ele se tornar Rei.
Queriam trepar! Mas € interessante
ver que Jesus ndo os repreende pelo
atrevimento; nao lhes diz: «Como



ousais pedir isso? Parai de sonhar
com essas coisas!» Jesus ndo derruba
o0s seus sonhos, mas corrige-os
quanto ao modo de os realizar; aceita
0 seu desejo de chegar ao cimo (isso é
bom), mas insiste numa coisa, que
devem ter bem em mente: uma
pessoa ndo se torna grande passando
por cima dos outros, mas abaixando-
se para os outros; ndo a custa dos
outros, mas servindo os outros (cf.
Mc 10, 35-45) [pede ao tradutor para
repetir a ultima frase, em hungaro].
Vede, amigos! Jesus fica feliz, se
alcancarmos metas altas. Ndo nos
quer preguicosos e inativos, ndo nos
quer calados e timidos; quer-nos
Vivos, ativos, protagonistas,
protagonistas da historia. E nunca
desvaloriza as nossas expetativas;
mas, ao contrario, eleva o nivel dos
Nnossos anseios. Jesus estaria de
acordo com um proveérbio vosso
(espero pronuncia-lo bem!): Aki mer
az nyer [quem ousa, vence].



Entretanto poderieis perguntar-me:
como se faz para ser vencedor na
vida? Ha duas coisas fundamentais,
como no desporto: primeira, apostar
alto; segunda, treinar-se. Apostar
alto. Diz-me: possuis um talento? De
certeza que o tens; todos temos! Nao
o ponhas de lado, pensando que,
para ser feliz, basta o minimo
indispensavel: um diploma, um
emprego para ganhar dinheiro,
divertir-se um pouco... Ndo basta!
P6e em campo aquilo que tens.
Possuis uma qualidade boa? Investe
nela, continua sem medo. Sentes no
coracdo que possuis uma capacidade
que pode ser benéfica para tanta
gente? Sentes que é belo amar o
Senhor, criar uma familia numerosa,
ajudar os necessitados? Continua!
Ndao penses que sao desejos
irrealizaveis, mas investe sobre os
grandes objetivos da vida! Esta é
primeira coisa: apostar alto. E a
segunda, treinar-se. Como? Em
dialogo com Jesus, que é o melhor



treinador possivel: Ele ouve-te,
motiva-te, acredita em ti... Sabes?
Jesus acredita em ti, sabe como tirar
o melhor de ti. E sempre nos convida
a fazer equipe: nunca sozinhos, mas
com 0s outros: isto é muito
importante! Se queres amadurecer e
crescer na vida, continua a fazer
equipe na comunidade, vivendo
experiéncias comuns. Penso, por
exemplo, nas Jornadas Mundiais da
Juventude, e aproveito a ocasido para
vos convidar para a proxima, que
serd em Portugal, na cidade de
Lisboa, nos primeiros dias de agosto.
Hoje, porém, a grande tentacdo é
contentar-se com um telemovel e
qualquer amigo. Nao € grande coisa,
por favor! Embora seja isto o que
muitos fazem e ainda que seja
também o que te apetece fazer,
todavia isso ndo te fara feliz. Tu ndo
podes fechar-te num grupinho de
amigos e dialogar apenas atraveés do
telemavel: trata-se duma coisa -



desculpai a palavra — um pouco
estupida.

Ha ainda um elemento importante
no treino que se deve cuidar, um
elemento que tu, Krisztina, nos
lembraste ao dizer que hoje, no meio
de corridas sem conta, tanto
frenesim e velocidade, hd uma coisa
essencial que falta aos jovens, e
também aos adultos. Eis as tuas
palavras: «Nao reservamos tempo
para o siléncio no meio do barulho,
porque temos medo da solidao e,
depois, acabamos os nossos dias,
esgotados». Disseste-lo tu, Krisztina:
obrigado. Deixail que vos diga: nisto,
ndo tenhais medo de ir
contracorrente, encontrando
diariamente um tempo de siléncio a
fim de parar e rezar. Hoje tudo vos
diz que é preciso ser rapido,
eficiente, praticamente perfeito,
como maquinas. Mas, amigos, nds
ndo somos maquinas! E depois damo-
nos conta de que muitas vezes



ficamos sem gasolina e ndo sabemos
o que fazer. E bom saber parar para
abastecer, para recarregar as
baterias. Mas — atencdo! — ndo é para
mergulhar nas proprias melancolias
ou ruminar tristezas, ndo € para
pensar em quem me fez isto ou
aquilo, elaborando teorias sobre o
modo como se comportam oS outros;
isso ndo te faz feliz! Aquilo é um
veneno, ndo se faz!

O siléncio € o terreno onde se pode
cultivar relacdes benéficas, porque
nos permite confiar a Jesus aquilo
que vivemos, apresentar-Lhe rostos e
nomes, entregar-Lhe as
preocupacoes, lembrar os nossos
amigos e rezar por eles. O siléncio
da-nos a possibilidade de ler uma
pagina do Evangelho que fala a nossa
vida, de adorar a Deus
reencontrando assim a paz no
coracdo. O siléncio permite-nos
pegar num livro que ndo somos
obrigados a ler, mas que nos ajuda a



conhecer o espirito humano,
permite-nos observar a natureza
para ndo viver apenas em contacto
com coisas feitas pelos homens mas
descobrir também a beleza que nos
rodeia. Contudo o siléncio ndo é para
ficar preso ao telemaovel e as redes
sociais. Isso ndo, por favor! A vida é
real, ndo virtual; ndo acontece num
visor, a vida acontece no mundo! Por
favor, ndo tornemos a vida virtual.
Repito: ndo tornemos a vida virtual,
porque é concreta. Compreendestes?

Assim o siléncio € a porta da oracdo,
e a oracdo é a porta do amor. Ddra,
quero agradecer-te por teres falado
da fé como duma historia de amor
(isto € lindo; é a tua experiéncia)
onde dia a dia enfrentas as
dificuldades da adolescéncia, mas
sabendo que esta contigo Alguém,
Alguém para ti, e que esse Alguém —
Jesus — ndo tem medo de superar
contigo todo e qualquer obstaculo
que encontres. A oracdo ajuda a fazé-



lo, porque é didlogo com Jesus, tal
como a Missa é encontro com Ele, e a
Confissdo é o abraco que se recebe
d’Ele. Vem-me a mente 0 vosso
grande musico Ferenc Liszt. Durante
uma limpeza do seu piano, foram
encontradas algumas contas do terco
que, talvez por ter rebentado, cairam
14 dentro. E um indicio que nos faz
pensar como ele, antes duma
composicdo ou dum concerto, e
talvez mesmo depois dum momento
de diversdo no piano, tivesse o habito
de rezar: falava ao Senhor, falava a
Nossa Senhora daquilo que amava e
colocava a sua arte e os seus talentos
na oracgdo. Rezar ndo é chato! Somos
nos que o tornamos chato. Rezar é
um encontro, um encontro com o
Senhor: e isto é belo. E quando
rezardes, ndo tenhais medo de levar
até Jesus tudo o que se passa no
vosso mundo interior: afetos, medos,
problemas, expetativas, recordacgoes,
esperancas, tudo, mesmo os pecados.
Ele compreende tudo. A oracao é



dialogo de vida, a oracdo é vida.
Bertalan, hoje ndo tiveste vergonha
de nos contar a todos a ansiedade
que as vezes te paralisa e as
dificuldades que sentes para te
aproximares da fé. Como € belo ter a
coragem de ser verdadeiro, que nao
significa mostrar que nunca se tem
medo, mas abrir-se e partilhar as
proprias fragilidades com o Senhor e
com 0s outros, sem esconder, nem
disfarcar, nem usar mascaras.
Obrigado pelo teu testemunho,
Bertalan. Obrigado! Como vemos
narrado nas paginas do Evangelho, o
Senhor faz coisas grandes, ndo com
pessoas extraordinarias, mas com
pessoas verdadeiras, limitadas como
nos. Pelo contrario, quem se apoia
nas proprias capacidades e vive de
aparéncias para ser bem visto,
mantem Deus longe do coragéo,
porque se ocupa apenas de si
mesmo. Jesus, com as suas
perguntas, o seu amor, o seu Espirito,
escava dentro de nos para nos tornar



pessoas verdadeiras. E hoje ha tanta
necessidade de pessoas verdadeiras!
Digo-vos uma coisa: sabeis qual é
hoje o perigo? Ser uma pessoa
ficticia. Por favor, nunca sejais uma
pessoa ficticia, mas sempre pessoas
verdadeiras, com sua propria
verdade! «Mas, Padre, eu tenho
vergonha, porque a minha realidade
ndo é boa. Sabe, Padre?! Trago coisas
aqui dentro...» Olha para diante,
para o Senhor, tem coragem! O
Senhor quer-nos bem assim como
somos, como somos agora... Ama-nos
assim. Coragem! Avante... Nao vos
assusteis com as vossas misérias.

A propdsito disto, impressionou-me
aquilo que disseste tu, Tédor,
partindo do nome que recebeste em
honra do Beato Teodoro, um grande
Confessor da fé que nos chama a ndo
nos contentarmos com meias
medidas. Quiseste «fazer soar o
despertador», dizendo que o zelo
pela missdo é anestesiado pelo nosso



viver em seguranca e conforto,
enquanto a poucos quilémetros
daqui, na ordem do dia, temos a
guerra e o sofrimento. Dai o convite:
assumir a vida, para ajudar o mundo
a viver em paz. Para isso, deixemo-
nos desinquietar. Cada um de nos
interrogue-se: Que facgo pelos outros,
que faco pela sociedade, que faco
pela Igreja, que faco pelos meus
inimigos? Vivo a pensar s6 no meu
bem ou arrisco pelos outros, sem me
cingir aos meus interesses? Por
favor, interroguemo-nos sobre a
nossa gratuidade, sobre a nossa
capacidade de amar, amar segundo
Jesus, isto é, capacidade de amar e
servir.

Queridos amigos, ha uma ultima
coisa que quero partilhar convosco:
uma pagina do Evangelho, que
resume tudo o que dissemos. Ha ano
e meio, estive aqui para o Congresso
Eucaristico; ora, no capitulo VI do
Evangelho de Jodo, ha uma bela



pagina eucaristica em cujo centro
aparece um jovem. L4 se fala dum
rapaz que estava no meio da
multiddo a escutar Jesus.
Provavelmente pensou que o
encontro se ia prolongar muito e,
previdente que era, trouxe o almoco
consigo. (A propdsito, trouxestes uma
sanduiche?) Ora Jesus, compadecido
da multiddo - eram mais de cinco mil
-, quer alimenta-la; entdo, com o seu
estilo, interroga os discipulos para
despoletar as suas energias. Pergunta
a um deles como fazer para isso, e
chega a resposta dum «contabilista»:
«duzentos dendarios de pao ndo
chegam para cada um comer um
bocadinho» (Jo 6, 7). Por outras
palavras, matematicamente é
impossivel! Entretanto, outro vé
aquele rapaz e faz uma constatacao,
embora também ela pessimista: «Ha
aqui um rapazito que tem cinco paes
de cevada e dois peixes. Mas que é
isso para tanta gente?» (6, 9). Ao
contrario, para Jesus aqueles cinco



pais e dois peixes bastam, bastam e
sobram para realizar o famoso
milagre da multiplicagdo dos paes.
Cada um de nos, as pequenas coisas
que temos, inclusive 0s nossos
pecados, bastam para Jesus. E nds,
que devemos fazer? Deixa-las nas
maos de Jesus: isto basta!

O Evangelho, porém, néo especifica
um detalhe, que deixa a nossa
imaginacdo: como conseguiram 0s
discipulos convencer aquele jovem a
dar tudo o que tinha? Talvez lhe
tenham pedido para disponibilizar o
seu almoco; ele olhou em redor
vendo milhares de pessoas e tera
talvez respondido, como eles,
dizendo: «N&o basta, porque me
pedis a mim e ndo vos encarregais
vOs proprios, que sois os discipulos
de Jesus? Quem sou eu?» Entdo ter-
lhe-a0 dito que foi o proprio Jesus
que pediu. E o rapaz faz uma coisa
extraordindria: confia. Aquele rapaz
que tinha o almogo para si, confia, da



tudo, ndo guarda nada para si. Veio
para receber de Jesus e vé-se na
situacdo de dar a Jesus. Mas € assim
que acontece o milagre. Nasce da
partilha: a multiplicacdo realizada
por Jesus comeca pela partilha
daquele jovem com Ele a favor dos
outros. O pouco daquele rapaz nas
méos de Jesus torna-se muito. E aqui
que conduz a fé: a liberdade de dar,
ao entusiasmo do dom, a superacao
dos medos, a por-se em jogo! Amigos,
cada um de v0s é precioso para Jesus,
e também para mim! Lembra-te que
ninguém pode ocupar o teu lugar na
histdoria do mundo, na histéria da
Igreja: ninguém pode ocupar o teu
lugar, ninguém pode fazer aquilo
que so tu podes fazer. Ajudemo-nos,
entdo, a crer que somos amados e
preciosos, que fomos feitos para
grandes coisas. Rezemos por isso e
encorajemo-nos a isso! E recordai-
vos também de fazer bem a mim com
a vossa oracdo. Koszonom
[obrigado]!



Domingo, 30 de abril de 2023
Santa Misa na Praca Kossuth Lajos

As ultimas palavras que Jesus
pronuncia, no Evangelho que
ouvimos, resumem o sentido da sua
missdo: «Eu vim para que tenham
vida e a tenham em abundéancia» (Jo
10, 10). E isto o que faz um bom
pastor: da a vida pelas suas ovelhas.
Assim Jesus, como um pastor que vai
a procura das ovelhas do seu
rebanho, veio procurar-nos quando
estdvamos perdidos; como um
pastor, veio arrebatar-nos da morte;
como um pastor, que conhece as suas
ovelhas uma por uma e as ama com
infinita ternura, fez-nos entrar no
redil do Pai, tornando-nos seus
filhos.

Contemplemos, pois, a imagem do
bom Pastor, detendo-nos em duas
acoes que Ele, segundo o Evangelho,



realiza pelas suas ovelhas: primeiro
chama-as, depois fa-las sair.

1. Em primeiro lugar, «chama as suas
ovelhas» (10, 3). No inicio da nossa
histdria de salvagdo, ndo estamos nos
com 0S N0SS0S Meritos, as nossas
capacidades, as nossas estruturas; na
origem, esta a chamada de Deus, o
seu desejo de nos alcancar, a sua
solicitude por cada um de nos, a
abundancia da sua misericordia que
nos quer salvar do pecado e da
morte, para nos dar a vida em
abundancia e a alegria sem fim. Jesus
veio como bom Pastor da
humanidade, a fim de nos chamar e
levar para casa. Assim nos, com
memoria agradecida, podemos
recordar o seu amor por nos; por nos
que estavamos longe d’Ele. Sim,
enquanto «todos nés andavamos
desgarrados como ovelhas perdidas,
cada um seguindo o seu caminho» (Is
53, 6), Ele assumiu as nossas
iniquidades e carregou as nossas



culpas, trazendo-nos de volta ao
coracdo do Pai. Assim o ouvimos, do
apostolo Pedro, na segunda Leitura:
«Ereis como ovelhas desgarradas,
mas agora voltastes ao Pastor e
Guarda das vossas almas» (1 Pd 2,
25). E ainda hoje, em cada situacao
da vida, naquilo que trazemos no
coracao, nos nossos extravios, nos
nossos medos, no sentimento de
derrota que as vezes nos assalta, na
prisdo da tristeza que ameaca
enjaular-nos, Ele chama-nos. Vem
como bom Pastor e chama-nos por
nome, para nos dizer quanto somos
preciosos a seus olhos, para curar as
nossas feridas e tomar sobre Si as
nossas fraquezas, para nos reunir em
unidade no seu rebanho e tornar-nos
familiares do Pai e uns dos outros.

Irmaos e irmas, reunidos aqui esta
manhd, sintamos a alegria de ser
povo santo de Deus: todos nascemos
da sua chamada; foi Ele que nos
convocou e, por isso, somos o seu



povo, o seu rebanho, a sua Igreja.
Reuniu-nos aqui para que, embora
sendo diversos uns dos outros e
pertencendo a comunidades
diferentes, a grandeza do seu amor
nos reuna a todos num unico abraco.
E bom estarmos juntos: bispos e
sacerdotes, religiosos e fiéis leigos; e
é bom partilhar esta alegria
juntamente com as Delegacdes
ecumenicas, os chefes da
Comunidade judaica, 0s
representantes das Institui¢des civis
e do Corpo Diplomatico. Isto é
catolicidade: todos nos, chamados
por nome pelo bom Pastor, somos
chamados a acolher e espalhar o seu
amor, a tornar o seu rebanho
inclusivo, e nunca excludente. E, por
conseguinte, somos todos chamados
a cultivar relacdes de fraternidade e
colaboracdo, sem nos dividirmos
entre nos, sem considerar a nossa
comunidade como um ambiente
reservado, sem nos deixarmos tomar
pela preocupacao de defender cada



um o proprio espaco, mas abrindo-
nos ao amor reciproco.

2. Depois de ter chamado as ovelhas,
o Pastor «fa-las sair» (Jo 10, 3).
Primeiro fa-las entrar no redil
chamando-as, agora impele-as para
fora. Primeiro somos reunidos na
familia de Deus para sermos
constituidos seu povo, mas depois
somos enviados ao mundo para nos
tornarmos, com coragem e sem
medo, arautos da Boa Nova,
testemunhas do Amor que nos
regenerou. Este movimento — entrar
e sair —, podemos capta-lo a partir
doutra imagem que Jesus utiliza: a da
porta. Diz Ele: «Eu sou a porta. Se
alguém entrar por Mim, estara salvo;
ha de entrar e sair e achara
pastagem» (10, 9). Ougamos com
atencdo isto: ha de entrar e sair. Por
um lado, Jesus é a porta que se abriu
de par em par a fim de nos fazer
entrar na comunhdo do Pai e
experimentar a sua misericordia;



mas, como todos sabem, uma porta
aberta serve ndo so para entrar, mas
também para sair do lugar onde nos
encontramos. Assim, depois de nos
ter reconduzido ao abraco de Deus e
ao redil da Igreja, Jesus é a porta que
nos faz sair para o mundo: Ele
impele-nos a ir ao encontro dos
irmdos. E - fixemo-lo bem na
memoria! — todos nés, sem excecao,
somos chamados a isto: sair das
nossas comodidades e ter a coragem
de alcancar toda a periferia que
necessita da luz do Evangelho (cf.
Papa Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 20).

Irmaos e irmas, para cada um de nos,
viver «em saida» significa tornar-se,
como Jesus, uma porta aberta. E
triste e custa ver portas fechadas: as
portas fechadas do nosso egoismo em
relacdo a quem caminha diariamente
ao nosso lado; as portas fechadas do
nosso individualismo numa
sociedade que corre o risco de se


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Uma_Igreja_%C2%ABem_sa%C3%ADda%C2%BB
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Uma_Igreja_%C2%ABem_sa%C3%ADda%C2%BB

atrofiar na solidao; as portas
fechadas da nossa indiferenca em
relacdo a quem estd no sofrimento e
na pobreza; as portas fechadas a
quem € estrangeiro, diferente,
migrante, pobre. E até as portas
fechadas das nossas comunidades
eclesiais: fechadas entre nds,
fechadas para o mundo, fechadas
para quem «ndo esta dentro das
normas», fechadas para quem aspira
pelo perdéo de Deus. Irmdos e irmas,
por favor, por favor: abramos as
portas! Procuremos ser também nos
— com as palavras, os gestos, as
atividades quotidianas — como Jesus:
uma porta aberta, uma porta que
nunca se fecha na cara de ninguém,
uma porta que a todos permite
entrar para experimentar a beleza do
amor e do perdao do Senhor.

Repito isto sobretudo para mim
mesmo, para os irméos bispos e
sacerdotes: para nos, pastores.
Porque o pastor — diz Jesus —ndo é



um salteador nem um ladréo (cf. Jo
10, 8); isto é, ndo se aproveita da sua
funcao, ndo oprime o rebanho que
lhe esta confiado, ndo «rouba» o
espaco aos irmdos leigos, ndo exerce
uma autoridade rigida. Irmaos,
encorajemo-nos a ser portas sempre
mais abertas: «facilitadores» da
graca de Deus, peritos de
proximidade, dispostos a oferecer a
vida, como Jesus Cristo, nosso Senhor
e nosso tudo, nos ensina de bracos
abertos a partir da catedra da cruz e
sempre no-lo mostra no altar, Pao
vivo repartido para nos. Digo-o
também aos irmaos e irmas leigos,
aos catequistas, aos agentes
pastorais, a quem tem
responsabilidades politicas e sociais,
aqueles que simplesmente levam
para a frente a sua vida quotidiana,
por vezes com dificuldade: sede
portas abertas. Deixemos entrar no
coracdo o Senhor da vida, a sua
Palavra que consola e cura, para
depois sairmos fora e sermos, nds



mesmos, portas abertas na
sociedade. Estar abertos e ser
inclusivos uns para com 0s outros,
para ajudar a Hungria a crescer na
fraternidade, caminho da paz.

Carissimos, Jesus bom Pastor chama-
nos por nome e cuida de nos com
infinita ternura. E a porta e quem
entra através d’Ele tem a vida eterna:
portanto Ele é o nosso futuro, um
futuro de «vida em abundancia» (Jo
10, 10). Por isso, nunca
desanimemos, nunca deixemos
roubar a alegria e a paz que Ele nos
deu, ndo nos fechemos nos
problemas ou na apatia. Deixemo-
nos acompanhar pelo nosso Pastor:
com Ele resplandecam de vida nova
a nossa propria vida, as nossas
familias, as nossas comunidades
cristds e toda a Hungria!




Domingo, 30 de abril de 2023
Regina Ceeli na Praca Kossuth Lajos

Agradeco ao Cardeal Erdd as suas
palavras. Saudo a Senhora
Presidente, o Primeiro-Ministro e as
Autoridades presentes.
Aproximando-se agora 0 momento
de regressar a Roma, desejo
expressar-vos o meu
reconhecimento, bem como aos
irmdos bispos, aos sacerdotes, as
consagradas e consagrados e a todo o
amado povo hungaro pelo
acolhimento e o afeto que senti
nestes dias. E exprimo a minha
gratiddo a quantos vieram de longe e
a quem trabalhou tanto e tdo bem
para esta visita. A todos digo:
koszonom, Isten fizesse [obrigado;
Deus vos recompense]! Recordo de
forma especial os doentes e idosos, as
pessoas que ndo puderam estar aqui,
quem se sente sozinho e quantos
perderam a fé em Deus e a esperanca



na vida. Estou unido convosco, rezo
por vos e vos abengoo.

Saudo os Diplomatas e os irmdos e
irmas doutras Confissdes cristas.
Obrigado pela vossa presenca! E
obrigado porque, neste pais,
diferentes Confissdes e religides se
encontram e apoiam mutuamente. O
cardeal Erdd disse que aqui se vive
«na fronteira oriental do
cristianismo ocidental, ha mil anos».
E belo que as fronteiras ndo
representem confins que separam,
mas areas de contacto; e que 0s
crentes em Cristo ponham em
primeiro lugar a caridade que une e
ndo as diferencas historicas,
culturais e religiosas que dividem.
Une-nos o Evangelho e é voltando 13,
as fontes, que o caminho entre os
cristaos continuara segundo a
vontade de Jesus, Bom Pastor que
nos quer unidos num so rebanho.



Voltemo-nos agora para Nossa
Senhora. A Ela, Magna Domina
Hungarorum, que invocais como
Rainha e Padroeira, confio todos os
hungaros. E a partir desta grande
cidade e deste nobre pais, quero
colocar no seu Coracao a fé e o futuro
de todo o Continente Europeu, sobre
o qual tenho pensado nestes dias, e
de modo particular a causa da paz.
Virgem Santa, olhai para os povos
que mais sofrem. Olhai sobretudo
para o vizinho povo ucraniano
martirizado e para o povo russo, a
Vos consagrados. Vés sois a Rainha
da paz, infundi nos coragoes dos
homens e dos lideres das nagdes o
desejo de construir a paz, de dar as
jovens geracodes um futuro de
esperanca, ndo de guerra; um futuro
cheio de berc¢os, ndo de tumulos; um
mundo de irmaos, nao de muros.

Os nossos olhos pousam em Vs,
Santa Mdae de Deus: depois da
ressurreicdo de Jesus,



acompanhastes 0s primeiros passos
da comunidade cristd, tornando-a
perseverante e concorde na oragao
(cf. At 1, 14). Assim mantivestes
unidos os crentes, guardando a
unidade com o vosso exemplo ddcil e
servical. Pedimo-Vos pela Igreja na
Europa, para que volte a encontrar a
forca da oracdo, para que redescubra
em VOs a humildade e a obediéncia, o
ardor do testemunho e a beleza do
anuncio. A Vos confiamos esta Igreja
e este pais. V0s, que exultastes pelo
vosso Filho ressuscitado, enchei os
nossos coracodes da vossa alegria.

Queridos irmaos e irmas, isto vos
desejo: que possais espalhar a alegria
de Cristo: Isten éltessen [felicidades]!
Agradecido por estes dias, levo-vos
Nno coracao e peco que rezeis por
mim. Isten ald meg a magyart [Deus
abencoe os hungaros]!




Domingo, 30 de abril de 2023

Encontro com o mundo
universitario e da cultura na
Faculdade de Informatica e
Ciéncias Bionicas da Universidade
Catolica “Péter Pazmany”

Queridos irmdos e irmds, boa tarde!

Saudo a cada um de v0s e agradeco
pelas belas palavras que foram ditas
e sobre as quais me deterei daqui a
pouco. Este é o ultimo encontro da
minha visita a Hungria e, de coracgao
agradecido, apraz-me pensar no
curso do Danubio, que liga este pais a
muitos outros, unindo a sua
geografia e também a histdria. Em
certo sentido, a cultura é como um
grande rio: une e percorre varias
regioes da vida e da historia
relacionando-as, permite navegar
pelo mundo e abracar paises e terras
distantes, sacia a mente, irriga a
alma, faz crescer a sociedade. A
propria palavra cultura deriva do



verbo cultivar: o saber requer uma
sementeira diaria que, mergulhando
nos sulcos da realidade, da fruto.

Ha cem anos, Romano Guardini,
grande intelectual e homem de fé,
precisamente enquanto se
encontrava imerso numa paisagem
tornada unica pela beleza das aguas,
teve uma fecunda intuicdo cultural.
Escreveu: «Nestes dias, compreendi
melhor do que nunca que ha duas
formas de conhecimento (...), uma
leva a mergulhar no objeto e seu
contexto, de modo que o homem que
deseja conhecer procura viver nele; a
outra, pelo contrario, reune as coisas,
decompde-nas, ordena-as em alineas,
adquire pericia e posse delas,
domina-as» (Cartas do Lago de Como.
A tecnologia e o homem, Brescia 2022,
p- 55). Distingue entre um
conhecimento humilde e relacional,
que é como «um reinado que se
obtém por meio do servigo; uma
criacdo conforme a natureza, que



ndo ultrapassa os limites
estabelecidos» (p. 57), e a outra
modalidade de saber que «ndo
observa, mas analisa (...), ja ndo se
imerge no objeto, mas agarra-o» (p.
56).

Ora, nesta segunda maneira de
conhecer, «as energias e as
substancias sdo feitas convergir para
um unico fim: a maquina» (p. 58), e
«assim se desenvolve uma tecnologia
da submissdo do ser vivo» (pp.
59-60). Guardini ndo demoniza a
tecnologia, a qual permite viver
melhor, comunicar e ter muitas
vantagens, mas alerta para o risco de
ela se tornar reguladora, se ndo
dominadora, da vida. Neste sentido,
via um grande perigo: «O homem
perde todos os lagos interiores que
lhe conferem um sentido organico da
medida e das formas de expressdo
em harmonia com a natureza» e,
«enquanto no seu ser interior fica
sem contornos, sem medida, sem



direcdo, ele estabelece
arbitrariamente os seus fins e
constringe as forcas da natureza, por
ele dominadas, a realiza-los» (p. 60).
E deixava aos vindouros uma
pergunta inquietante: «Que sera da
vida, se ela acabar sob este jugo? (...)
Que acontecera (...), quando nos
encontrarmos perante o prevalecer
dos imperativos da tecnologia? A
vida, entdo, fica enquadrada num
sistema de maquinas. (...) Num tal
sistema, pode a vida permanecer
vivivel?» (p. 61).

A vida pode permanecer vivivel? E
uma questdo que serd bom pormo-
nos, especialmente neste lugar onde
se aprofundam a informatica e as
«ciéncias bionicas». De facto, aquilo
que Guardini vislumbrou, é hoje
evidente: pensemos na crise
ecoldgica, com a natureza que esta
simplesmente a reagir ao uso
instrumental que dela fizemos.
Pensemos na falta de limites, na



l6gica do «se pode ser feito, € licito».
Pensemos também na vontade de
colocar no centro de tudo, ndo a
pessoa e as suas relacdes, mas o
individuo centrado nas suas proprias
necessidades, avido de lucros e voraz
no aferrar a realidade. E pensemos
depois na erosdo dos lagos
comunitarios, pelo que a solidao e o
medo parecem transformar-se, de
condic¢oOes existenciais, em condi¢des
sociais. Quantos individuos isolados
— muita rede social, mas pouco
sociais — recorrem, como num circulo
vicioso, as consolacdes da tecnologia
para preencher o vazio que sentem,
correndo de forma ainda mais
frenética, enquanto, sucubos dum
capitalismo selvagem, sentem como
mais dolorosas as suas fragilidades,
numa sociedade onde a velocidade
exterior anda de maos dadas com a
fragilidade interior. Este € o drama.
Ndao quero, com isto, gerar
pessimismo — seria contrario a fé que
tenho a alegria de professar —, mas



refletir sobre esta «petulancia de ser
e ter», que ja nos alvores da cultura
europeia, Homero via como
ameacadora e que o paradigma
tecnocratico exacerba, com um certo
uso dos algoritmos que pode
representar mais um risco de
desestabilizacdo do humano.

Num romance que ja mencionei
varias vezes, O senhor do mundo, de
Robert Benson, observa-se «que a
complexidade mecanica nao é
sinonimo de verdadeira grandeza e
que, na exterioridade mais
sumptuosa, se esconde a cilada mais
subtil» (Verona 2014, 24-25). Escrito
ha mais de um século, este livro — em
certo sentido «profético» — descreve
um futuro dominado pela tecnologia
onde, em nome do progresso, tudo é
uniformizado: por toda a parte se
proclama um novo «humanitarismo»
que anula as diferencas, apagando as
vidas dos povos e abolindo as
religides. Abolindo as diferencgas,



todas. Ideologias opostas convergem
numa homogeneizacao que coloniza
ideologicamente. Este é o drama: a
colonizacao ideoldgica; o homem, em
contacto com as maquinas, torna-se
cada vez mais igual, enquanto a vida
comum se torna triste e rarefeita.
Neste mundo avancado, mas
sombrio, descrito por Benson, onde
todos parecem entorpecidos e
anestesiados, apresenta-se como
obvio descartar os doentes e aplicar
a eutanasia, bem como abolir as
linguas e culturas nacionais para
alcancar a paz universal, o que, na
realidade, se transforma numa
perseguicdo fundada na imposicdo
do consenso, a ponto de um
protagonista afirmar que «o mundo
parece a mercé duma vitalidade
perversa, que tudo corrompe e
confunde» (p. 145).

Demorei-me neste exame em tons
sombrios, porque € precisamente em
tal contexto que melhor



resplandecem os papéis da cultura e
da universidade. De facto a
universidade, como o proprio nome
indica, é o lugar onde o pensamento
nasce, cresce e matura aberto e
sinfonico: ndo monocorde, nem
fechado, mas aberto e sinfénico. E o
«templo» onde o conhecimento é
chamado a libertar-se dos limites
estreitos do ter e do possuir para se
tornar cultura, isto é, «cultivacdo» do
homem e das suas relagoes
fundantes: com o transcendente, com
a sociedade, com a histdria, com a
criacdo. A proposito, afirma o
Concilio Vaticano II que «a cultura
deve orientar-se para a perfeicdo
integral da pessoa humana, para o
bem da comunidade e de toda a
sociedade. Por isso, é necessario
cultivar o espirito de modo a
desenvolver-lhe a capacidade de
admirar, de intuir, de contemplar, de
formar um juizo pessoal e de cultivar
o sentido religioso, moral e

social» (Const. past. Gaudium et spes,



59). Ja na antiguidade se dizia que o
filosofar tem o seu inicio na
admiracdo, na capacidade de
admirar. Nesta perspetiva, muito
apreciei as palavras de Monsenhor
Reitor, quando disse que, «em todo o
verdadeiro cientista, ha algo do
escriba, do sacerdote, do profeta e do
mistico»; e ainda que, «com a ajuda
da ciéncia, ndo queremos apenas
compreender, mas queremos
também fazer a coisa justa, isto é,
construir uma civilizacdo humana e
solidaria, uma cultura e um
ambiente sustentaveis. E com o
coracdo humilde que podemos subir
nao s6 ao monte do Senhor, mas
também ao monte da ciéncia».

E verdade! Os grandes intelectuais
sdo humildes. Alids o mistério da
vida desvenda-se a quem sabe
penetrar nas pequenas coisas.
Estupendo € a este respeito o que nos
disse Dorottya: «Descobrindo cada
vez mais pequenos detalhes,



mergulhamos na complexidade da
obra de Deus». Assim entendida, a
cultura representa verdadeiramente
a salvaguarda do humano. Mergulha
na contemplacdo e molda pessoas
que ndo estdo a mercé das modas do
momento, mas bem radicadas na
realidade das coisas. E que, humildes
discipulas do conhecimento, sentem
que devem ser abertas e
comunicativas, nunca rigidas e
combativas. De facto, quem ama a
cultura nunca sente ter chegado ao
fim acomodando-se, mas sente
dentro de si uma saudavel
inquietacdo. Investiga, questiona,
arrisca, explora; sabe sair das
proprias certezas para se aventurar,
humildemente, no mistério da vida,
que se une com a inquietude, ndo
com o habito; que se abre as outras
culturas e sente a necessidade de
partilhar o saber. Este é o espirito da
universidade, e agradeco-vos por o
viverdes assim, como nos disse o
Professor Major, que nos falou da



beleza de cooperar com outras
realidades educativas, através de
programas de investigacao
partilhados e também acolhendo
estudantes originarios doutras
regioes do mundo, como o Médio
Oriente, em particular da
martirizada Siria. E abrindo-se aos
outros que se conhece melhor a si
mesmo. A abertura aos outros é
como um espelho: faz-me conhecer
melhor a mim mesmo.

A cultura acompanha-nos no
conhecimento de nos mesmos.
Recorda-no-lo o pensamento classico,
que nunca deve ter ocaso. Vém a
mente as célebres palavras do
oraculo de Delfos: «Conhece-te a ti
mesmo». F uma das duas frases
orientadoras que vos quero deixar ao
concluir. Mas que significa conhece-
te a ti mesmo? Quer dizer saber
reconhecer os proprios limites e,
consequentemente, conter a propria
presuncdo de autossuficiéncia. Faz-



nos bem, porque é primariamente
reconhecendo-nos como criaturas
que nos tornamos criativos,
mergulhando-nos no mundo em vez
de o dominar. E enquanto o
pensamento tecnocrata persegue um
progresso que ndo admite limites, o
homem real é feito também de
fragilidades, e muitas vezes é
precisamente ai que compreende ser
dependente de Deus e conexo com 0s
outros e com a criagdo. Por
conseguinte a frase do oraculo de
Delfos convida a um conhecimento
que, partindo da humildade,
partindo do limite, partindo da
humildade do limite, descobre as
proprias potencialidades
maravilhosas, que vdo muito além
das da tecnologia. Por outras
palavras, conhecer-se a si mesmo
requer que se mantenham juntas,
numa dialética virtuosa, a fragilidade
e a grandeza do homem. Da
maravilha por este contraste, surge a
cultura: nunca satisfeita e sempre a



procura, inquieta e comunitaria,
disciplinada na sua finitude e aberta
ao absoluto. Desejo que possais
cultivar esta apaixonante descoberta
da verdade!

A segunda frase orientadora refere-
se precisamente a verdade. E uma
frase de Jesus Cristo: «A verdade vos
tornara livres» (Jo 8, 32). A Hungria
viu uma sucessdo de ideologias que
se impunham como verdades, mas
ndo davam liberdade. E ainda hoje o
risco ndo desapareceu: penso na
passagem do comunismo ao
consumismo. A acomunar ambos o0s
«ismos» é uma falsa ideia de
liberdade; a do comunismo era uma
«liberdade» forcada, limitada de fora,
decidida por outrem; a do
consumismo é uma «liberdade»
libertina, hedonista, nivelada sobre
si mesma, que torna escravos do
consumo e das coisas. E quao facil é
passar dos limites impostos ao
pensar, como no comunismo, ao



pensar-se sem limites, como no
consumismo; duma liberdade
frenada a uma liberdade sem freios!
Em vez disso, Jesus oferece um
caminho de saida, dizendo que é
verdadeiro o que liberta, o que
liberta o homem dos seus vicios e dos
seus isolamentos. A chave para ter
acesso a esta verdade é um
conhecimento nunca desligado do
amor, relacional, humilde e aberto,
concreto e comunitario, corajoso e
construtivo. E isto que as
Universidades sdo chamadas a
cultivar, e a fé a nutrir. Assim, eis os
votos que formulo, para esta e para
todas as Universidades: que sejam
um centro de universalidade e
liberdade, um fecundo estaleiro de
humanismo, um laboratdério de
esperanca. De coracdo vos abengoo e
agradeco por tudo o que fazeis.
Muito obrigado!

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/viagem-
apostolica-do-santo-padre-a-hungria/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-santo-padre-a-hungria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-santo-padre-a-hungria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-santo-padre-a-hungria/

	Viagem Apostólica do Santo Padre à Hungria

