
opusdei.org

Viagem Apostólica
do Papa Francisco ao
Cazaquistão

Intervenções do Papa Francisco
na viagem Apostólica de 13 a 15
de setembro ao Cazaquistão,
país de maioria muçulmana,
para o VII Congresso de Líderes
das Religiões Mundiais e
Tradicionais na capital de Nur-
Sultan. «Será uma
oportunidade para encontrar
muitos representantes
religiosos e dialogar como
irmãos, animados pelo desejo
comum de paz, paz da qual
nosso mundo está sedento».



16/09/2022

O Papa Francisco definiu a sua
viagem ao Cazaquistão para
participar no Congresso de Líderes
das Religiões Mundiais e Tradicionais
como uma «peregrinação de diálogo
e de paz» e pediu a oração dos fiéis
para que o acompanhassem na sua
viagem

Links relacionados: histórias de
pessoas do Opus Dei no Cazaquistão.

Terça-feira, 13 de setembro de 2022

ROMA – NURSULTAN

7h15
Partida do Aeroporto
Internacional de Roma/
Fiumicino para Nursultan

17h45
Chegada ao Aeroporto
Internacional de Nursultan

17h45 Receção oficial

https://opusdei.org/pt-pt/tag/cazaquistao/
https://opusdei.org/pt-pt/tag/cazaquistao/


18h30
Cerimónia de boas-vindas
no Palácio Presidencial de
Nursultan

18h45
Visita de cortesia ao
Presidente da República

19h30

Encontro com as
Autoridades, com a
Sociedade Civil e com o
Corpo Diplomático no
"Qazaq Concert Hall"

Quarta-feira, 14 de setembro de
2022

NURSULTAN

10h
Oração em silêncio com os
Líderes Religiosos

Abertura e Sessão Plenária
do "VII Congress of Leaders
of World and traditional
Religions" no Palácio da
Independência

12h



Encontros privados com
alguns Líderes Religiosos no
Palácio da Independência

16h45 Santa Missa na Praça Expo

Quinta-feira, 15 de setembro de
2022

NURSULTAN – ROMA

9h

Encontro privado com os
membros da Companhia de
Jesus na Nunciatura
Apostólica

10h30

Encontro com os Bispos, os
Sacerdotes, os Diáconos, os
Consagrados, os
Seminaristas e os Agentes
Pastorais na Catedral Mãe de
Deus do Perpétuo Socorro

15h
Leitura da Declaração final
e conclusiva do Congresso
no Palácio da Independência



16h15
Cerimónia de despedida no
Aeroporto Internacional de
Nursultan

16h45
Partida do Aeroporto
Internacional de Nursultan
para Roma

20h15
Chegada ao Aeroporto
Internacional de Roma/
Fiumicino 

Terça-feira, 13 de setembro de 2022

Encontro com as Autoridades, com
a Sociedade Civil e com o Corpo
Diplomático no "Qazaq Concert
Hall"

Senhor Presidente da República,

Distintos Membros do Governo e do
Corpo Diplomático,



Ilustres Autoridades religiosas e
civis,

Insignes Representantes da
sociedade civil e do mundo da
cultura,

Senhoras e Senhores!

Saúdo-vos cordialmente e agradeço
ao Senhor Presidente as palavras que
me dirigiu. Sinto-me honrado por
estar aqui convosco, nesta terra tão
extensa como antiga, aonde venho
como peregrino de paz à procura de
diálogo e de unidade. Disto, tem
urgente necessidade o nosso mundo:
precisa de voltar a encontrar
harmonia. Esta, podemos vê-la bem
representada num instrumento
musical, tradicional e caraterístico
deste país, que conheci: a dombra.
Constitui um emblema cultural e um
dos símbolos mais importantes do
Cazaquistão, a ponto de lhe ter sido
dedicado, recentemente, um dia
específico. Gostaria precisamente de



assumir a dombra como elemento à
volta do qual articular quanto desejo
partilhar convosco.

Ao preparar-me para esta viagem,
vim a saber que algumas versões da
dombra eram tocadas já na época
medieval e que, ao longo dos séculos,
acompanhou os contos musicais de
sagas e obras poéticas, ligando o
passado ao presente. Símbolo de
continuidade na diversidade, marca
a cadência da memória do país e,
face às rápidas mudanças
económicas e sociais em curso,
recorda a importância de não se
transcurar os laços com a vida de
quem nos precedeu, inclusive
através das tradições que permitem
fazer tesouro do passado e valorizar
tudo o que se herdou. Penso, por
exemplo, no significativo e difuso
costume de cozer, na manhã de
sexta-feira, sete pães em honra dos
antepassados.



A memória do Cazaquistão, que o
Papa João Paulo II – aqui peregrino –
definiu como «Terra de mártires e de
crentes, Terra de deportados e de
heróis, Terra de pensadores e
artistas» (Discurso na Cerimónia de
Boas-vindas, 22/IX/2001), traz
impressa uma gloriosa história de
cultura, humanidade e sofrimento.
Como não lembrar, em particular, os
campos de detenção e as deportações
em massa que viram a opressão de
tantas populações nas cidades e
estepes infindas destas regiões? Mas
os cazaques não se deixaram cair
reféns destes abusos: da memória da
reclusão floresceu o cuidado pela
inclusão. Nesta terra, percorrida
desde a antiguidade por grandes
deslocamentos de povos, a
recordação do sofrimento e das
provações vividas seja uma bagagem
indispensável para se encaminhar
para o futuro, colocando em
primeiro lugar a dignidade do

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/2001/travels/documents/trav_kazakhstan-armenia-2001.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010922_kazakhstan-astana-arrival.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010922_kazakhstan-astana-arrival.html


homem, de cada homem e de cada
grupo étnico, social, religioso.

Voltemos à dombra… É tocada
dedilhando as suas duas cordas.
Também o Cazaquistão se carateriza
pela capacidade de avançar criando
harmonia entre «duas cordas
paralelas»: temperaturas tão rígidas
no inverno como elevadas no verão;
tradição e progresso, bem
simbolizados pelo encontro de
cidades históricas a par doutras
modernas, como esta capital. E
sobretudo ressoam, no país, as notas
de duas almas, a asiática e a
europeia, que fazem dele uma
permanente «missão de ligação entre
dois continentes» (João Paulo II, 
Discurso aos jovens, 23/IX/2001),
«uma ponte entre a Europa e a Ásia»,
um «elo de união entre o Oriente e o
Ocidente» (Idem, Discurso na
cerimónia de despedida, 25/IX/2001).
Habitualmente, as cordas da dombra
são tocadas juntamente com outros

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010923_kazakhstan-astana-youth.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010925_departure-astana.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010925_departure-astana.html


instrumentos de arco típicos destes
lugares: a harmonia matura e cresce
no conjunto, no coro que torna
harmoniosa a vida social. «A fonte do
sucesso é a unidade»: reza um belo
provérbio local. Se isto é válido em
todo o lado, é-o de modo particular
aqui: os cerca de cento e cinquenta
grupos étnicos e as mais de oitenta
línguas presentes no país, com
histórias, tradições culturais e
religiosas variegadas, compõem uma
sinfonia extraordinária e fazem do
Cazaquistão um laboratório
multiétnico, multicultural e
multirreligioso único, revelando a
sua peculiar vocação que é a de ser 
país do encontro.

Estou aqui para sublinhar a
importância e a urgência deste
aspeto, para o qual são chamadas a
contribuir de modo particular as
religiões; por isso terei a honra de
participar no sétimo Congresso dos
Líderes das Religiões Mundiais e



Tradicionais. Apropriadamente, a
Constituição do Cazaquistão, ao
defini-lo como um Estado laico, prevê
a liberdade de religião e de crença.
Uma laicidade sã, que reconheça o
papel precioso e insubstituível da
religião e contraste o extremismo
que a corrói, representa uma
condição essencial para o équo
tratamento de todo o cidadão, além
de favorecer o sentimento de
pertença ao país por parte de todas
as suas componentes étnicas,
linguísticas, culturais e religiosas.
Com efeito as religiões, enquanto
desempenham o papel insubstituível
de buscar e testemunhar o Absoluto,
precisam da liberdade de se
expressar. E assim a liberdade
religiosa constitui o álveo melhor
para a convivência civil.

Trata-se duma necessidade inscrita
no nome deste povo: a palavra
«cazaque» evoca precisamente o
caminhar livre e independente. A



tutela da liberdade, aspiração
inscrita no coração de cada ser
humano, única condição para que o
encontro entre as pessoas e os
grupos seja real e não artificial,
traduz-se na sociedade civil
principalmente através do 
reconhecimento dos direitos,
acompanhados pelos deveres. Deste
ponto de vista, quero manifestar
apreço pela afirmação do valor da
vida humana através da abolição da
pena de morte, em nome do direito à
esperança para todo e cada um dos
seres humanos. A par disto, é
importante garantir a liberdade de
pensamento, consciência e
expressão, para dar espaço ao papel
único e paritário que cada um
reveste para o conjunto.

Também nisto, pode servir-nos de
estímulo a dombra. É principalmente
um instrumento musical popular e,
como tal, comunica a beleza de
preservar o génio e a vivacidade



dum povo. Isto está confiado em
primeiro lugar às autoridades civis,
primeiras responsáveis pela
promoção do bem comum, e realiza-
se de modo especial através do apoio
à democracia, que constitui a forma
mais adequada para que o poder se
traduza em serviço a favor de todo o
povo, e não só de alguns. Sei que foi
lançado, sobretudo nos últimos
meses, um processo de
democratização tendente a reforçar
as competências do Parlamento e das
Autoridades locais e, de modo mais
geral, uma maior distribuição do
poder. Trata-se dum trajeto meritório
e exigente, com certeza não breve,
que exige prosseguir para a meta
sem se voltar para trás. De facto,
cresce a confiança em quem governa,
quando as promessas resultam não
instrumentais, mas efetivamente
implementadas.

Por toda a parte é preciso que a
democracia e a modernização não



sejam relegadas a proclamações, mas
confluam num serviço concreto ao
povo: uma boa política feita de
escuta do povo e de resposta às suas
legítimas carências, de envolvimento
constante da sociedade civil e das
organizações não-governamentais e
humanitárias, de particular atenção
aos trabalhadores, jovens e às faixas
mais débeis; e feita também de
medidas (no mundo, todos os países
precisam delas!) para combater a
corrupção. Este estilo político
realmente democrático é a resposta
mais eficaz a possíveis extremismos,
personalismos e populismos, que
ameaçam a estabilidade e o bem-
estar dos povos. Penso também na
necessidade duma certa segurança
económica, que foi invocada, ao
início do ano, aqui em regiões onde,
apesar dos consideráveis recursos
energéticos, várias dificuldades se
fazem sentir. É um desafio que diz
respeito não só ao Cazaquistão, mas
a todo o mundo, cujo



desenvolvimento integral se vê
refém duma generalizada injustiça,
aparecendo distribuídos de forma
desigual os recursos. E é missão do
Estado, mas também do setor
privado, tratar todas as componentes
da população com justiça e igualdade
de direitos e deveres, e promover o
desenvolvimento económico, não
com base no lucro de poucos, mas na
dignidade de cada trabalhador.

Voltemos pela última vez à dombra
(ainda vão dizer que este Papa é
músico!)… A dombra associa o
Cazaquistão a vários países da área
circundante e contribui para
difundir a sua cultura no mundo.
Espero que, de forma análoga,
continue o nome deste grande país a
ser sinónimo de harmonia e de paz.
O Cazaquistão configura-se como
encruzilhada de relevantes nós
geopolíticos, revestindo
consequentemente um papel
fundamental na mitigação da



conflitualidade. Aqui veio João Paulo
II semear esperança logo a seguir aos
trágicos atentados de 2001. Por
minha vez, chego cá no curso da
louca e trágica guerra originada pela
invasão da Ucrânia, enquanto outros
confrontos e ameaças de conflito
colocam em risco os nossos tempos.
Venho para amplificar o clamor de
tantos que imploram a paz, caminho
de desenvolvimento essencial para o
nosso mundo globalizado. E a paz é
isto: um caminho de
desenvolvimento essencial para o
nosso mundo globalizado.

Assim é cada vez mais premente a
necessidade de ampliar o empenho
diplomático a favor do diálogo e do
encontro, porque o problema de
qualquer um é hoje problema de
todos, e quem mais poder detém no
mundo, maior responsabilidade tem
para com os outros, especialmente
com os países colocados em maior
crise por lógicas conflituais. Era isto



que se deveria ter em consideração, e
não apenas os interesses finalizados
a vantagem própria. É hora de evitar
a acentuação de rivalidades e o
reforço de blocos contrapostos.
Precisamos de líderes que, a nível
internacional, permitam aos povos
compreenderem-se e dialogarem, e
gerem um novo «espírito de
Helsínquia», a vontade de reforçar o
multilateralismo, de construir um
mundo mais estável e pacífico
pensando nas novas gerações. E,
para fazer isto, é preciso
compreensão, paciência e diálogo
com todos. Repito: com todos.

Pensando precisamente no empenho
global pela paz, exprimo vivo apreço
pela renúncia às armas nucleares
empreendida com determinação por
este país; bem como pelo
desenvolvimento de políticas
energéticas e ambientais centradas
na descarbonização e no
investimento em fontes limpas, que



há cinco anos pôs em destaque a
Exposição Internacional. Juntamente
com a solicitude pelo diálogo inter-
religioso, são sementes concretas de
esperança plantadas no terreno
comum da humanidade, que cabe a
nós cultivar para as gerações
vindouras; para os jovens, a cujos
desejos é preciso olhar ao
empreender as decisões de hoje e de
amanhã. A Santa Sé está solidária
convosco neste percurso: há trinta
anos, logo depois da independência
do país, foram estabelecidas relações
diplomáticas e sinto-me feliz por
visitar o país na iminência deste
aniversário. Asseguro que os
católicos, presentes na Ásia central
desde tempos antigos, desejam
continuar a testemunhar o espírito
de abertura e diálogo respeitoso que
carateriza esta terra. E fazem-no,
sem espírito de proselitismo.

Senhor Presidente, queridos amigos,
agradeço-vos o acolhimento que me



reservastes e que revela o vosso
conhecido sentido de hospitalidade,
bem como a oportunidade de passar
estes dias de diálogo fraterno
juntamente com os líderes de muitas
religiões. O Altíssimo abençoe a
vocação de paz e unidade do
Cazaquistão, país do encontro. A vós,
que tendes a responsabilidade
prioritária do bem comum, e a cada
um dos seus habitantes, expresso a
minha alegria por estar aqui e a
vontade de acompanhar com a
oração e a proximidade cada esforço
para um futuro próspero e
harmonioso deste grande país. 
Raqmét! [obrigado]. Deus abençoe o
Cazaquistão!

Quarta-feira, 14 de setembro de
2022



Abertura e Sessão Plenária do "VII
Congress of Leaders of World and
traditional Religions" no Palácio
da Independência

Irmãos e irmãs!

Permiti que vos trate assim com estas
palavras diretas e familiares:
«irmãos e irmãs». É deste modo que
vos desejo saudar, Líderes religiosos
e Autoridades, membros do Corpo
Diplomático e das Organizações
Internacionais, Representantes de
instituições académicas e culturais,
da sociedade civil e de várias
organizações não-governamentais,
em nome daquela fraternidade que a
todos nos une enquanto filhos e filhas
do mesmo Céu.

Frente ao mistério do infinito que
nos sobrepuja e atrai, as religiões
lembram-nos que somos criaturas:
não somos omnipotentes, mas
mulheres e homens em caminho
para a mesma meta celeste. Assim a



dimensão de criatura que
partilhamos estabelece uma
comunhão, uma real fraternidade.
Recorda-nos que o sentido da vida
não se pode reduzir aos nossos
interesses pessoais, mas inscreve-se
na fraternidade que nos carateriza.
Só crescemos com os outros e graças
aos outros. Amados Líderes e
Representantes das religiões
mundiais e tradicionais, encontramo-
nos numa terra que, ao longo dos
séculos, foi percorrida por grandes
caravanas: nestes lugares, incluindo
através da antiga rota da seda,
entrelaçaram-se tantas histórias,
ideias, crenças e esperanças. Possa o
Cazaquistão continuar a ser uma 
terra de encontro entre quem está
distante. Possa abrir uma nova rota
de encontro, centrada sobre as
relações humanas: no respeito, na
honestidade do diálogo, no valor
imprescindível de cada um, na
colaboração; uma rota fraterna para
caminhar juntos rumo à paz.



Ontem tomei, emprestada, a imagem
da dombra; hoje, quero associar ao
instrumento musical uma voz, a do
poeta mais famoso do país, pai da
sua literatura moderna, o educador e
compositor muitas vezes
representado precisamente junto
com a dombra. Abai (1845-1904) –
como é conhecido popularmente –
deixou-nos escritos impregnados de
religiosidade, nos quais transparece
a alma melhor deste povo: uma
sabedoria harmoniosa, que deseja a
paz e procura-a interrogando-se com
humildade, anelando por uma
sabedoria digna do homem, nunca
fechada em visões restritas e
apertadas, mas pronta a deixar-se
inspirar pelas mais variadas
experiências. Abai provoca-nos com
um interrogativo atemporal: «Que
beleza pode ter a vida, se não se vai
em profundidade?» (Poesia, 1898).
Outro poeta interrogava-se sobre o
sentido da existência, colocando nos
lábios dum pastor destas terras



infindas da Ásia uma pergunta
igualmente essencial: «Para onde
tende este meu breve vagar?» (G.
Leopardi, Canto noturno dum pastor
errante da Ásia). São questões como
estas que suscitam a necessidade da
religião, que nos lembram que nós,
seres humanos, não existimos tanto
para satisfazer interesses terrenos e
tecer relações apenas de natureza
económica, como sobretudo para
caminhar juntos como viandantes
com o olhar voltado para o Céu.
Precisamos de encontrar um sentido
para as questões últimas, cultivar a
espiritualidade; temos necessidade –
dizia Abai – de manter «desperta a
alma e límpida a mente» (Palavra 6).

Irmãos e irmãs, o mundo espera de
nós o exemplo de almas despertas e
mentes límpidas, espera uma
religiosidade autêntica. Chegou a
hora de despertar daquele
fundamentalismo que polui e corrói
toda a crença, chegou a hora de



tornar límpido e compassivo o
coração. Mas é hora também de
deixar apenas aos livros de história
os discursos que por demasiado
tempo, aqui e noutras partes,
inculcaram suspeitas e desprezo a
respeito da religião, como se esta
fosse um fator desestabilizador da
sociedade moderna. Nestes lugares, é
bem conhecida a herança do ateísmo
de Estado, imposto durante decénios,
aquela mentalidade opressiva e
sufocante para a qual o mero uso da
palavra «religião» já gerava
embaraço. Na realidade, as religiões
não são problema, mas parte da
solução para uma convivência mais
harmoniosa. Com efeito a busca da
transcendência e o valor sagrado da
fraternidade podem inspirar e
iluminar as opções a tomar no
contexto das crises geopolíticas,
sociais, económicas, ecológicas, mas –
na sua raiz – espirituais, que
atravessam muitas instituições de
hoje, incluindo as democracias,



comprometendo a segurança e a
concórdia entre os povos. Portanto
precisamos de religião para
responder à sede de paz do mundo e
à sede de infinito que habita o
coração de cada homem.

Por isso, condição essencial para um
desenvolvimento verdadeiramente
humano e integral é a liberdade
religiosa. Irmãos, irmãs, somos
criaturas livres. O nosso Criador
«pôs-Se de lado por nós», «limitou»
por assim dizer a sua liberdade
absoluta para fazer também de nós
criaturas livres. Então como
podemos coagir irmãos em nome
d’Ele? «Enquanto acreditamos e
adoramos – ensinava Abai –, não
devemos dizer que podemos
constranger os outros a crer e a
adorar» (Palavra 45). A liberdade
religiosa constitui um direito
fundamental, primário e inalienável,
que é preciso promover em todos os
lugares e que não se pode limitar



apenas à liberdade de culto. De facto,
é direito de cada pessoa prestar
testemunho público da sua própria
crença: propô-lo, sem nunca o impor.
É a prática correta do anúncio,
diferente daquele proselitismo e
doutrinamento de que todos são
chamados a manter-se distantes.
Relegar para a esfera privada a
crença mais importante da vida
privaria a sociedade duma riqueza
imensa; ao contrário, favorecer
contextos onde se respira uma
convivência respeitosa das
diversidades religiosas, étnicas e
culturais é a forma melhor de
valorizar os traços específicos de
cada um, de unir os seres humanos
sem os uniformizar, de promover as
suas aspirações mais altas sem cortar
as asas ao seu impulso.

Uma vez afirmado o valor imortal da
religião, vejamos na atualidade o seu
valor, que o Cazaquistão
admiravelmente promove,



hospedando há vinte anos este
Congresso de relevância mundial. A
presente edição leva-nos a refletir
sobre o nosso papel no
desenvolvimento espiritual e social
da humanidade durante este período
pós-pandémico.

Por entre vulnerabilidade e
tratamento, a pandemia representa o
primeiro de quatro desafios globais
que quero delinear convocando a
todos – mas de modo especial as
religiões – para uma maior unidade
de intentos. A Covid-19 colocou-nos a
todos no mesmo plano. Fez-nos
compreender que «não somos
demiurgos – como dizia Abai –, mas
mortais» (Ibid.): todos nos sentíamos
frágeis, todos necessitados de
assistência; ninguém plenamente
autónomo, ninguém completamente
autossuficiente. Mas agora não
podemos delapidar aquela
necessidade de solidariedade que
sentíamos, prosseguindo como se



nada tivesse acontecido, sem nos
deixarmos interpelar pela exigência
de enfrentar juntos as urgências que
a todos dizem respeito. A isto, não
devem ficar indiferentes as religiões:
são chamadas a estar na vanguarda,
a ser promotoras de unidade face às
provas que arriscam a família
humana a dividir-se ainda mais.

Especificamente cabe a nós, que
acreditamos no Divino, ajudar os
irmãos e irmãs do nosso tempo a não
esquecer a vulnerabilidade que nos
carateriza para não cair em falsas
presunções de omnipotência
suscitadas por progressos técnicos e
económicos, que por si sós não
bastam; não se deixar enrodilhar nos
laços do proveito e do lucro, como se
fossem remédio para todos os males;
não favorecer um progresso
insustentável que não respeite os
limites impostos pela criação; não se
deixar anestesiar pelo consumismo
que estonteia, porque os bens são



para o homem e não o homem para
os bens. Em suma, a nossa
vulnerabilidade comum, que veio ao
de cima durante a pandemia, deveria
estimular-nos a continuar, não como
antes, mas com mais humildade e
clarividência.

Além de sensibilizar para a nossa
fragilidade e responsabilidade, os
crentes na pós-pandemia são
chamados ao cuidado: a cuidar da
humanidade em todas as suas
dimensões, tornando-se artesãos de
comunhão – repito a expressão:
artesãos de comunhão –,
testemunhas duma colaboração que
supere as barreiras da própria
pertença comunitária, étnica,
nacional e religiosa. Mas como
empreender uma missão tão árdua?
Donde começar? Da escuta dos mais
vulneráveis, de dar voz aos mais
frágeis, de fazer-se eco duma
solidariedade global que diga
respeito em primeiro lugar a eles,



aos pobres, aos necessitados que
mais sofreram com a pandemia,
tendo esta posto prepotentemente a
descoberto a iniquidade das
desigualdades no planeta. Quantos
não têm, ainda hoje, fácil acesso às
vacinas! Tantos… Estejamos da sua
parte, e não da parte de quem tem
mais e dá menos; tornemo-nos
consciências proféticas e corajosas,
façamo-nos próximo a todos, mas
especialmente aos demasiado
esquecidos de hoje, aos
marginalizados, às camadas mais
vulneráveis e pobres da sociedade,
àqueles que sofrem escondidos e em
silêncio, longe dos holofotes. Aquilo
que vos proponho não é apenas um
caminho para ser mais sensíveis e
solidários, mas um percurso de cura
para as nossas sociedades. Sim,
porque é precisamente a indigência
que permite a propagação de
epidemias e os outros grandes males
que prosperam no terreno das
contrariedades e desigualdades. O



maior fator de risco do nosso tempo
continua a ser a pobreza. A propósito
e sabiamente, Abai perguntava-se:
«Poderão quantos têm fome guardar
uma mente límpida (...) e mostrar
diligência em aprender? Pobreza e
lites (…) geram (…) violência e
ganância» (Palavra 25). Enquanto
continuarem a assolar disparidades e
injustiças, não poderão cessar os
vírus piores do que a Covid, ou seja,
os do ódio, da violência, do
terrorismo.

E isto leva-nos ao segundo desafio
planetário, que interpela de maneira
particular os crentes: o desafio da
paz. Nas últimas décadas, o diálogo
entre os responsáveis das religiões
incidiu principalmente sobre esta
temática. No entanto, vemos os
nossos dias ainda marcados pelo
flagelo da guerra, por um clima de
confrontos exasperados, pela
incapacidade de recuar um passo e
estender a mão ao outro. É preciso,



irmãos e irmãs, um abanão da nossa
parte. Se o Criador, a quem
dedicamos a existência, deu origem à
vida humana, como podemos nós –
que nos professamos crentes –
consentir que a mesma seja
destruída? E como podemos pensar
que os homens do nosso tempo –
muitos dos quais vivem como se
Deus não existisse – estejam
motivados para se comprometer
num diálogo respeitoso e
responsável, se as grandes religiões,
que constituem a alma de tantas
culturas e tradições, não se
empenham ativamente pela paz?

Recordados dos horrores e erros do
passado, unamos os esforços para
que o Omnipotente nunca mais
acabe refém da vontade de potência
humana. Abai lembra que «aquele
que permite o mal e não se opõe ao
mal, não pode ser considerado um
verdadeiro crente, mas, no melhor
dos casos, um crente tíbio» (cf. 



Palavra 38). Irmãos e irmãs, há
necessidade, para todos e cada um,
duma purificação do mal. O grande
poeta cazaque insistia neste aspeto,
escrevendo que quem «abandona a
aprendizagem priva-se duma
bênção» e «quem não é severo
consigo mesmo e não é capaz de
compaixão, não pode ser
considerado crente» (Palavra 12).
Irmãos e irmãs, purifiquemo-nos,
pois, da presunção de nos sentir
justos e de não ter nada a aprender
dos outros; libertemo-nos das
conceções redutoras e ruinosas que
ofendem o nome de Deus com
rigidezes, extremismos e
fundamentalismos, e o profanam por
meio do ódio, do fanatismo e do
terrorismo, desfigurando inclusive a
imagem do homem. Sim, porque «a
fonte da humanidade – lembra Abai
– é amor e justiça, (...) são eles as
coroas da criação divina» (Palavra
45). Nunca justifiquemos a violência.
Não permitamos que o sagrado seja



instrumentalizado por aquilo que é
profano. O sagrado não seja suporte
do poder, e o poder não se valha de
suportes de sacralidade!

Deus é paz, e sempre conduz à paz,
nunca à guerra. Por isso
empenhemo-nos ainda mais a
promover e reforçar a necessidade
de que os conflitos sejam resolvidos
não com as razões inconclusivas da
força, com as armas e as ameaças,
mas com os únicos meios abençoados
pelo Céu e dignos do homem: o
encontro, o diálogo, as negociações
pacientes, que se levam por diante a
pensar particularmente nas crianças
e nas jovens gerações. Elas encarnam
a esperança de que a paz não seja o
frágil resultado de frenéticas
negociações, mas o fruto dum
constante empenho educativo que
promova os seus sonhos de progresso
e de futuro. Neste sentido, Abai
encorajava a expandir o saber,
ultrapassar a fronteira da própria



cultura, abraçar o conhecimento, a
história e a literatura dos outros.
Invistamos, por favor, nisto! Não nos
armamentos, mas na instrução.

Depois dos desafios da pandemia e
da paz, abracemos um terceiro
desafio: o do acolhimento fraterno.
Hoje sente-se grande fadiga para
aceitar o ser humano. Todos os dias
são descartados nascituros e
crianças, migrantes e idosos. Existe
uma cultura do descarte. Muitos
irmãos e irmãs morrem sacrificados
no altar do lucro, envolvidos pelo
incenso sacrílego da indiferença. E
contudo é sacro todo o ser humano.
«Homo sacra res homini»: diziam os
antigos (Séneca, Epistulae morales ad
Lucilium, 95, 33). É tarefa primária
nossa, isto é, das religiões, recordá-lo
ao mundo. Nunca antes tínhamos
assistido, como agora, a tão grandes
deslocamentos de populações,
causados por guerras, pobreza,
alterações climáticas, pela busca dum



bem-estar que o mundo globalizado
permite conhecer, mas se revela
frequentemente de difícil acesso.
Está em curso um grande êxodo: das
áreas mais desfavorecidas procura-se
chegar às mais abastadas. Vemo-lo
todos os dias no mundo inteiro, nas
diferentes migrações. Não é notícia
dos jornais, mas é um facto histórico
que requer soluções partilhadas e
clarividentes. Certamente, é
instintivo defender as próprias
certezas adquiridas e fechar as
portas por medo; é mais fácil
suspeitar do estrangeiro, acusá-lo e
condená-lo do que conhecê-lo e
compreendê-lo. Mas é nosso dever
lembrar que o Criador, que vela
sobre os passos cada criatura, nos
exorta a ter um olhar semelhante ao
d’Ele, um olhar que reconheça o
rosto do irmão. Ao irmão migrante, é
preciso recebê-lo, acompanhá-lo,
promovê-lo e integrá-lo.



A língua cazaque convida a este
olhar acolhedor: nela, o termo
«amar» significa literalmente «ter
um olhar bom sobre alguém». E a
cultura tradicional destas regiões
afirma a mesma coisa através dum
lindo provérbio popular: «Se
encontras alguém, procura fazê-lo
feliz; talvez seja a última vez que o
vês». Se o culto da hospitalidade,
nestas estepes, lembra o valor
insuprível de cada ser humano, Abai
sanciona isso mesmo dizendo que «o
homem deve ser amigo do homem» e
que tal amizade se baseia numa
partilha universal, porque as
realidades importantes da vida e
para além da vida são comuns. E
coerentemente declara: «todas as
pessoas são hóspedes umas das
outras» e «o próprio homem é um
hóspede nesta vida» (Palavra 34).
Redescubramos a arte da
hospitalidade, do acolhimento, da
compaixão. E aprendamos também a
corar: sim, a sentir aquela saudável



vergonha que nasce da piedade pelo
homem que sofre, da comoção e
estupefação pela sua condição, pelo
seu destino de que nos sentimos
parte. É o caminho da compaixão,
que nos torna mais humanos e mais
crentes. Cabe a nós, além de afirmar
a dignidade inviolável de todo o
homem, ensinar a chorar pelos
outros, porque só seremos
verdadeiramente humanos, se
sentirmos como nossas as fadigas da
humanidade.

Há um último desafio global que nos
interpela: a custódia da casa comum.
À vista das convulsões climáticas, é
preciso protegê-la, para que não
fique sujeita às lógicas do lucro, mas
seja preservada para as gerações
futuras, em louvor do Criador.
Escrevia Abai: «Que mundo
maravilhoso nos deu o Criador! Com
magnanimidade e generosidade nos
deu a sua luz. Quando a mãe-terra
nos alimentava ao seu seio, era o



nosso Pai celeste que Se inclinava
carinhosamente sobre nós» (Poesia
«Primavera»). Com amoroso cuidado,
o Altíssimo providenciou uma casa
comum para a vida. E como podemos
nós, que nos professamos Seus,
permitir que aquela seja poluída,
maltratada e destruída? Unamos
esforços também neste desafio. Não é
o último, em importância. Na
verdade está ligado ao primeiro, ao
pandémico. Vírus como a Covid-19
que, apesar de microscópicos, são
capazes de esfrangalhar as grandes
ambições do progresso,
frequentemente estão relacionados
com um equilíbrio deteriorado, em
grande parte por nossa causa, na
natureza que nos rodeia. Pensemos
por exemplo na desflorestação, no
comércio ilegal de animais vivos, nas
explorações agropecuárias
intensivas; é a mentalidade da
exploração a devastar a casa onde
habitamos. Mais: leva a eclipsar
aquela visão respeitosa e religiosa do



mundo desejada pelo Criador. Por
isso, é imprescindível favorecer e
promover a custódia da vida em
todas as suas formas.

Queridos irmãos e irmãs, avancemos
juntos, para que seja cada vez mais
amistoso o caminho das religiões.
Abai dizia que «o falso amigo é como
uma sombra: quando o sol brilha
sobre ti, não te livrarás dele, mas
quando as nuvens se acumularem
sobre ti, não se fará ver em parte
alguma» (Palavra 37). Que isso não
aconteça connosco! O Altíssimo
liberte-nos das sombras da suspeita e
da falsidade; conceda-nos cultivar
amizades ensolaradas e fraternas,
através do diálogo frequente e da
sinceridade luminosa das intenções.
E desejo agradecer aqui o esforço do
Cazaquistão neste ponto: sempre
procura unir, sempre procura
incentivar o diálogo, sempre procura
construir a amizade. Isto é um
exemplo que o Cazaquistão dá a



todos nós e devemos segui-lo, apoiá-
lo. Não procuremos falsos
sincretismos conciliatórios – não
servem –, mas guardemos as nossas
identidades abertas à coragem da
alteridade, ao encontro fraterno. Só
assim, por este caminho, nos tempos
sombrios que vivemos, poderemos
irradiar a luz do nosso Criador. A
todos vós, obrigado!

Quarta-feira, 14 de setembro de
2022

Santa Missa na Praça Expo

A cruz é um patíbulo de morte, mas,
neste dia de festa, celebramos a
exaltação da Cruz de Cristo. Porque,
naquele madeiro, Jesus tomou sobre
Si o nosso pecado e o mal do mundo,
e derrotou-os com o seu amor. É por
isso que fazemos festa hoje. A
Palavra de Deus que escutamos



narra-nos isso mesmo, contrapondo,
por um lado, as serpentes que
mordem e, por outro, a serpente que
salva. Detenhamo-nos sobre estas
duas imagens.

Em primeiro lugar, as serpentes que
mordem. Atacam o povo, que se
deixou cair mais uma vez no pecado
da murmuração. Murmurar contra
Deus não significa apenas falar mal e
lamentar-se d’Ele; quer dizer
também, e mais profundamente, que,
no coração dos israelitas, esmoreceu
a confiança n’Ele, na sua promessa.
Com efeito, o povo de Deus
encontrava-se a caminhar no deserto
rumo à Terra Prometida e sente-se
dominado pelo cansaço, não suporta
a viagem (cf. Nm 21, 4). Então
desanima, perde a esperança e, a
certa altura, é como se esquecesse a
promessa do Senhor: aquelas pessoas
já não têm a força de acreditar que é
Ele quem guia o seu caminho para
uma terra rica e fecunda.



Não é por acaso que o povo, tendo-se
esgotado a confiança em Deus, acaba
mordido por serpentes que matam.
Eles lembram-se da primeira
serpente de que fala a Bíblia no livro
do Génesis: o tentador que envenena
o coração do homem para o fazer
duvidar de Deus. De facto o diabo,
precisamente sob a forma de
serpente, enfeitiça Adão e Eva, gera
neles a desconfiança convencendo-os
de que Deus não é bom, antes é
invejoso da sua liberdade e
felicidade. E agora, no deserto,
voltam as serpentes, «serpentes
ardentes» (Nm 21, 6); isto é, volta o
pecado das origens: os israelitas
duvidam de Deus, não se fiam d’Ele,
murmuram, rebelam-se contra
Aquele que lhes deu a vida e, assim,
vão ao encontro da morte. Eis aonde
leva a desconfiança do coração!

Queridos irmãos e irmãs, esta
primeira parte da narração pede
para vermos atentamente os



momentos da nossa história pessoal
e comunitária nos quais veio a faltar
a confiança no Senhor e entre nós.
Quantas vezes estiolamos,
desanimados e impacientes, nos
nossos desertos, perdendo de vista a
meta do caminho! Aqui, no
Cazaquistão, também existe o deserto
que, a par da paisagem esplêndida
que nos oferece, fala-nos
simultaneamente do cansaço, da
aridez que às vezes trazemos no
coração: são os momentos de cansaço
e de prova, em que já não temos
forças para olhar para cima, olhar
para Deus; são as situações de vida
pessoal, eclesial e social em que
somos mordidos pela serpente da
desconfiança, injetando em nós os
venenos da desilusão e do
desconsolo, do pessimismo e da
resignação, fechando-nos no nosso
eu, apagando o entusiasmo.

Mas, na história desta terra, não
faltaram outras mordeduras



dolorosas: penso nas serpentes
ardentes da violência, da perseguição
ateísta, penso naquele caminho por
vezes conturbado durante o qual foi
ameaçada a liberdade do povo e
ferida a sua dignidade. Faz-nos bem
guardar a recordação daquilo que
sofremos: certas brumas, é preciso
não as cancelar da memória; caso
contrário, pode-se pensar que sejam
água passada e que o caminho do
bem esteja delineado para sempre. E
não! A paz nunca está conquistada
duma vez por todas; há de ser
conquistada cada dia, como também
a convivência entre etnias e
tradições religiosas diversas, o
desenvolvimento integral, a justiça
social. E, para que o Cazaquistão
cresça ainda mais «na fraternidade,
no diálogo e na compreensão (...)
para “lançar pontes” de cooperação
solidária com os outros povos,
nações e culturas» (S. João Paulo II, 
Discurso na cerimónia de boas-vindas,
22/IX/2001), há necessidade do

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010922_kazakhstan-astana-arrival.html


empenho de todos. E ainda antes há
necessidade dum renovado ato de
confiança no Senhor: olhar para
cima, olhar para Ele, aprender com o
seu amor universal e crucificado.

Passamos assim à segunda imagem: a
serpente que salva. Enquanto o povo
vai morrendo por causa das
serpentes ardentes, Deus escuta a
oração de intercessão de Moisés e
diz-lhe: «Faz para ti uma serpente
abrasadora e coloca-a num poste.
Sucederá que todo aquele que tiver
sido mordido, se olhar para ela,
ficará vivo» (Nm 21, 8). De facto,
«quando alguém era mordido por
uma serpente e olhava para a
serpente de bronze, vivia» (21, 9).
Poderíamos, porém, interrogar-nos:
porque é que Deus, em vez de dar
estas instruções laboriosas a Moisés,
não destruiu simplesmente as
serpentes venenosas? Este modo de
proceder revela-nos o seu modo de
agir perante o mal, o pecado e a



difidência da humanidade. Então
como agora, na grande batalha
espiritual que habita a história até ao
fim, Deus não aniquila as baixezas
que o homem segue livremente: as
serpentes venenosas não
desaparecem, continuam a existir;
estão à espreita, sempre podem
morder. Que mudou então? Que faz
Deus?

Jesus explica-o no Evangelho: «Assim
como Moisés ergueu a serpente no
deserto, assim também é necessário
que o Filho do Homem seja erguido
ao alto, a fim de que todo o que n’Ele
crê tenha a vida eterna» (Jo 3, 14-15).
Eis aqui a viragem! Chegou entre nós
a serpente que salva: Jesus, elevado
no poste da cruz, não permite às
serpentes venenosas, que nos
assaltam, não lhes permite levar-nos
à morte. Perante as nossas baixezas,
Deus aponta- nos uma nova altura: se
mantivermos o olhar voltado para
Jesus, as mordeduras do mal já não



nos podem dominar, porque Ele, na
cruz, tomou sobre Si o veneno do
pecado e da morte, e aniquilou a sua
força destruidora. Aqui temos o que
fez o Pai perante a propagação do
mal no mundo; deu-nos Jesus, que Se
aproximou de nós como nunca
poderíamos ter imaginado: «Aquele
que não havia conhecido o pecado,
Deus O fez pecado por nós» (2 Cor 5,
21). Tal é a grandeza infinita da
misericórdia divina: Jesus que Se
«fez pecado» em nosso favor, Jesus
que na cruz – poderíamos dizer – «Se
fez serpente» a fim de que, olhando
para Ele, possamos resistir às
mordeduras venenosas das serpentes
malignas que nos assaltam.

Irmãos e irmãs, esta é a estrada, a
estrada da nossa salvação, do nosso
renascimento e ressurreição: olhar
para Jesus crucificado. Daquela
altura, podemos ver de maneira nova
a nossa vida e a história dos nossos
povos. Porque, a partir da Cruz de



Cristo, aprendemos o amor, não o
ódio; aprendemos a compaixão, não
a indiferença; aprendemos o perdão,
não a vingança. Os braços abertos de
Jesus são o abraço de ternura com
que Deus nos quer acolher. E
mostram-nos a fraternidade que
somos chamados a viver entre nós e
com todos. Indicam-nos o caminho, o
caminho cristão: não o da imposição
e constrição, da força e da
exuberância; nunca o que levanta a
cruz de Cristo contra outros irmãos e
irmãs por quem Ele deu a vida! É
outro o caminho de Jesus, o caminho
da salvação: é o caminho do amor
humilde, gratuito e universal, sem
«se» nem «mas».

Sim, porque, no madeiro da cruz,
Cristo tirou o veneno à serpente do
mal, e ser cristão significa viver sem
venenos: não nos mordermos entre
nós, não murmurar, não acusar, não
criticar os outros, não disseminar as
obras do mal, não poluir o mundo



com o pecado e a desconfiança que
vem do Maligno. Irmãos e irmãs,
renascemos do lado aberto de Jesus
na cruz: não haja em nós qualquer
veneno de morte (cf. Sab 1, 14). Pelo
contrário, rezemos para que, pela
graça de Deus, possamos tornar-nos
cada vez mais cristãos: testemunhas
alegres de vida nova, de amor, de
paz.

_____________________________________________

Agradecimento do Santo Padre no
final da Eucaristia

Obrigado, D. Tomash Peta, pelas suas
palavras! Obrigado por todo o
esforço feito para preparar esta
Celebração e a minha visita. A
propósito, desejo renovar a minha
cordial gratidão às Autoridades civis
e religiosas do país. Saúdo a todos
vós, irmãos e irmãs, em particular
aqueles que vieram doutros países
da Ásia central e dos lugares mais
distantes desta terra infinda.



Abençoo de coração os idosos e os
doentes, as crianças e os jovens.

Hoje, festa da Exaltação da Santa
Cruz, sentimo-nos espiritualmente
unidos ao Santuário nacional da
Rainha da Paz em Ozyornoje. D.
Tomash lembrou que lá se encontra
uma grande cruz na qual, entre
outras coisas, está escrito: «Ao povo
do Cazaquistão, gratidão» e «aos
homens, paz». A gratidão ao Senhor
pelo santo povo de Deus, que vive
neste grande país, junta-se à gratidão
pelo seu empenho na promoção do
diálogo, e transforma-se numa
imploração de paz; paz de que está
sequioso o nosso mundo.

Penso em tantos lugares
martirizados pela guerra, sobretudo
na querida Ucrânia. Não nos
habituemos à guerra, não nos
resignemos à sua inevitabilidade.
Socorramos quem sofre e insistamos
para que se tente verdadeiramente



alcançar a paz. Que mais terá ainda
de acontecer? Quantos mortos
teremos ainda de contar antes de as
contraposições cederem o passo ao
diálogo para bem das pessoas, dos
povos e da humanidade? A única
saída é a paz, e a única estrada para
se chegar lá é o diálogo. Soube com
preocupação que, nestas horas,
surgiram novos focos de tensão na
região do Cáucaso. Continuemos a
rezar para que, também nestes
territórios, o confronto pacífico e a
concórdia prevaleçam sobre as
disputas. Continuemos a rezar para
que o mundo aprenda a construir a
paz, inclusive limitando a corrida aos
armamentos e convertendo os
enormes gastos de guerra em apoio
concreto às populações. Obrigado a
todos aqueles que acreditam nisto!
Obrigado a vós e a quantos são
mensageiros de paz e de unidade!



Quinta-feira, 15 de setembro de
2022

Encontro com os Bispos, os
Sacerdotes, os Diáconos, os
Consagrados, os Seminaristas e os
Agentes Pastorais na Catedral Mãe
de Deus do Perpétuo Socorro

Amados irmãos bispos, sacerdotes e
diáconos, caros consagrados e
consagradas, seminaristas e agentes
pastorais, bom dia!

Estou feliz por me encontrar aqui no
vosso meio, saudar a Conferência
Episcopal da Ásia Central e ver uma
Igreja feita de muitos rostos,
histórias e tradições diferentes, mas
todos unidos por uma única fé em
Cristo Jesus. D. Mumbiela Sierra,
cujas palavras de saudação agradeço,
disse: «Na maior parte, somos
estrangeiros». É verdade, porque
vindes de lugares e países diferentes,
mas a beleza da Igreja está nisto: em
sermos uma única família, na qual



ninguém é estrangeiro. Repito:
ninguém é estrangeiro na Igreja,
somos um único Povo santo de Deus,
rico de tantos povos! E a força do
nosso povo sacerdotal e santo está
precisamente em fazer da
diversidade uma riqueza através da
partilha daquilo que somos e temos;
a nossa pequenez multiplica-se, se a
partilharmos.

Afirma-o precisamente a passagem
da Palavra de Deus escutada: o
mistério de Deus – diz São Paulo – foi
revelado a todos os povos; não só ao
povo eleito ou a uma elite de pessoas
religiosas, mas a todos. Todo o
homem pode ter acesso a Deus,
porque – como explica o Apóstolo –
todos os povos «são admitidos à
mesma herança, membros do mesmo
corpo e participantes da mesma
promessa, em Cristo Jesus, por meio
do Evangelho» (Ef 3, 6).



Gostaria de sublinhar duas palavras
usadas por Paulo: herança e 
promessa. Uma Igreja, por um lado,
sempre herda uma história, é sempre
filha dum primeiro anúncio do
Evangelho, dum evento que a
precede, doutros apóstolos e
evangelizadores que a estabeleceram
sobre a palavra viva de Jesus; por
outro, é também a comunidade
daqueles que viram cumprir-se em
Jesus a promessa de Deus e, como
filhos da ressurreição, vivem na
esperança da sua realização futura. É
verdade! Somos destinatários da
glória prometida, que anima com a
esperança o nosso caminho. Herança
e promessa: a herança do passado é a
nossa memória, a promessa do
Evangelho é o futuro de Deus que
vem ao nosso encontro. Gostaria de
me deter nisto convosco: uma Igreja
que caminha na história entre 
memória e futuro.



Em primeiro lugar, a memória. Se
hoje neste vasto país, multicultural e
multirreligioso, podemos ver
comunidades cristãs vibrantes e um
sentido religioso que permeia a vida
da população, deve-se sobretudo à
rica história que vos precedeu. Penso
na difusão do cristianismo na Ásia
central, que sucedeu já nos primeiros
séculos, penso em tantos
evangelizadores e missionários que
se dedicaram a difundir a luz do
Evangelho, fundando comunidades,
santuários, mosteiros e lugares de
culto. Existe, pois, uma herança
cristã, ecuménica, que deve ser
honrada e guardada, uma
transmissão da fé que viu como
protagonistas também muitas
pessoas simples, tantos avôs e avós,
pais e mães. No caminho espiritual e
eclesial, não devemos perder a
lembrança de quantos nos
anunciaram a fé, porque fazer
memória ajuda-nos a desenvolver o
espírito de contemplação das



maravilhas que Deus operou na
história, mesmo no meio das fadigas
da vida e das fragilidades pessoais e
comunitárias.

Mas tenhamos cuidado! Não se trata
de olhar para trás com nostalgia,
ficando bloqueados nas coisas do
passado e deixando-nos paralisar no
imobilismo: esta é a tentação de
retroceder. Quando se volta para
fazer memória, o olhar cristão 
pretende abrir-nos à estupefação
perante o mistério de Deus,
enchendo o nosso coração de louvor
e gratidão por tudo o que realizou o
Senhor. Um coração agradecido, que
transborda de louvor, não cultiva
lamentos, mas acolhe como uma
graça o hoje que vive. E quer pôr-se a
caminho, ir para diante, comunicar
Jesus, como as mulheres e os
discípulos de Emaús no dia de
Páscoa.



É esta memória viva de Jesus que nos
enche de maravilha e nos faz tirar
sobretudo do Memorial eucarístico a
força de amor que nos impele. É o
nosso tesouro. Por isso, sem
memória, não há estupefação. Se
perdemos a memória viva, então a
fé, as devoções e as atividades
pastorais correm o risco de
esmorecer, sendo como fogos de
palha que acendem imediatamente
mas depressa se apagam. Quando
perdemos a memória, esgota-se a
alegria; e esmorece também a
gratidão a Deus e aos irmãos, porque
caímos na tentação de pensar que
tudo depende de nós. O padre Ruslan
lembrou-nos uma coisa boa: já é
muito o ser padre, porque, na vida
sacerdotal, apercebemo-nos de que
não é obra nossa aquilo que
acontece, mas dom de Deus. E a irmã
Clara, ao falar da sua vocação, quis
antes de tudo agradecer àqueles que
lhe anunciaram o Evangelho.
Obrigado por estes testemunhos, que



nos convidam a fazer grata memória
da herança recebida.

Se olharmos para esta herança, que
vemos? Vemos que a fé não foi
transmitida de geração em geração
como um conjunto de coisas que se
devem compreender e fazer, como
um código fixo duma vez por todas.
Não! A fé passou com a vida, com o
testemunho que levou o fogo do
Evangelho ao coração das situações
para iluminar, purificar e difundir o
calor consolante de Jesus, a alegria
do seu amor que salva, a esperança
da sua promessa. Assim, ao fazer
memória, aprendemos que a fé
cresce com o testemunho; o resto
vem depois. Isto é um apelo para
todos e quero reiterá-lo a todos, fiéis-
leigos, bispos, sacerdotes, diáconos,
consagrados e consagradas que
trabalham de variados modos na
vida pastoral das comunidades: não
nos cansemos de testemunhar o
coração da salvação, a novidade de



Jesus, a novidade que é Jesus! A fé
não é uma bela exposição de coisas
do passado – isto seria um museu –,
mas um evento sempre atual, o
encontro com Cristo que acontece
aqui e agora na vida. Por isso não se
comunica apenas com a repetição
das coisas de sempre, mas
transmitindo a novidade do
Evangelho. Assim a fé permanece
viva e tem futuro; por isso gosto de
dizer que a fé deve ser transmitida
«em dialeto».

E vemos aparecer aqui a segunda
palavra: futuro. A memória do
passado não nos fecha em nós
mesmos, mas abre-nos à promessa
do Evangelho. Jesus garantiu-nos que
estaria sempre connosco: por
conseguinte não se trata duma
promessa que aponta apenas para
um futuro distante, mas somos
chamados a acolher hoje a renovação
que o Ressuscitado leva por diante
na vida. Apesar das nossas



fraquezas, Ele não Se cansa de estar
connosco, construindo juntamente
connosco o futuro da sua e nossa
Igreja.

Com certeza, à vista de tantos
desafios da fé – especialmente
relativos à participação das jovens
gerações –, bem como dos problemas
e fadigas da vida e perante a leitura
das estatísticas na vastidão dum país
como este, poder-se-ia sentir
«pequenos» e inadequados. Contudo,
se adotarmos o olhar esperançoso de
Jesus, faremos uma descoberta
surpreendente: o Evangelho diz que
ser pequeno, pobre em espírito, é uma
bem-aventurança, a primeira bem-
aventurança (cf. Mt 5, 3), porque a
pequenez entrega-se, humildemente,
ao poder de Deus e leva-nos a não
apoiar a ação eclesial sobre as nossas
capacidades. Isto é uma graça!
Repito: há uma graça escondida no
facto de se constituir uma pequena
Igreja, um pequeno rebanho; em vez



de exibir as nossas forças, os nossos
números, as nossas estruturas e
todas as outras formas de relevância
humana, deixamo-nos guiar pelo
Senhor e colocamo-nos, com
humildade, ao lado das pessoas.
Ricos de nada, pobres de tudo,
caminhamos com simplicidade,
próximo das irmãs e irmãos do nosso
povo, levando às situações da vida a
alegria do Evangelho. Como
fermento na massa e como a menor
das sementes lançadas à terra (cf. Mt
13, 31-33), vivemos os
acontecimentos felizes e tristes da
sociedade onde vivemos para a
servir a partir de dentro.

Ser pequeno lembra-nos que não
somos autossuficientes: que
precisamos de Deus, mas também
dos outros, de todos eles: das irmãs e
irmãos doutras confissões, de quem
professa um credo religioso diferente
do nosso, de todos os homens e
mulheres animados de boa vontade.



Damo-nos conta, com espírito de
humildade, de que só juntos, no
diálogo e no acolhimento recíproco,
se pode verdadeiramente realizar
algo de bom para todos. É a tarefa
peculiar da Igreja neste país: não um
grupo que se arrasta nas coisas de
sempre ou se fecha na própria
concha porque se sente pequeno,
mas uma comunidade aberta ao
futuro de Deus, abrasada pelo fogo
do Espírito: viva, esperançosa,
disponível às novidades d’Ele e aos
sinais dos tempos, animada pela
lógica evangélica da semente que
frutifica no amor humilde e fecundo.
Deste modo, abre caminho não só
para nós, mas realiza-se também
para os outros, a promessa de vida e
de bênção que Deus Pai derrama
sobre nós por meio de Jesus.

E realiza-se sempre que vivemos a 
fraternidade entre nós, que cuidamos
dos pobres e de quem está ferido na
vida, sempre que testemunhamos a



justiça e a verdade nas relações
humanas e sociais, dizendo «não» à
corrupção e à falsidade. Que as
comunidades cristãs, em particular o
Seminário, sejam «escolas de
sinceridade»: não ambientes rígidos
e formais, mas ginásios de treino
para a verdade, a abertura e a
partilha. E recordemo-nos de que,
nas nossas comunidades, somos
todos discípulos do Senhor: todos
discípulos, todos essenciais, todos
com igual dignidade. Não só os
bispos, os sacerdotes e os
consagrados, mas todos os batizados
foram imersos na vida de Cristo e
n'Ele – como nos recordava São Paulo
– são chamados a receber a herança
e acolher a promessa do Evangelho.
Por isso deve-se dar espaço aos 
leigos: far-vos-á bem, para que as
comunidades não se tornem rígidas
nem se clericalizem. Uma Igreja
sinodal, em caminho para o futuro
do Espírito, é uma Igreja
participativa, corresponsável. É uma



Igreja capaz de sair ao encontro do
mundo, porque treinada na
comunhão. Surpreendeu-me que isto
aparecesse em todos os testemunhos:
não só o padre Ruslan e as irmãs,
mas também Kirill, pai de família,
lembraram-nos que na Igreja, em
contacto com o Evangelho,
aprendemos a passar do egoísmo ao
amor incondicional. É a saída de si
mesmo, de que todo o discípulo tem
constante necessidade; precisa de
alimentar o dom recebido no
Batismo, que em todo o lado, nos
nossos encontros eclesiais, nas
famílias, no trabalho, na sociedade,
nos impele a tornar-nos homens e
mulheres de comunhão e de paz, que
semeiam o bem onde quer que se
encontrem. A abertura, a alegria e a
partilha são os sinais da Igreja
primitiva; mas são também os sinais
da Igreja do futuro. Sonhemos e, com
a graça de Deus, construamos uma
Igreja mais habitada pela alegria do
Ressuscitado, que rejeite medos e



lamentos, que não se deixe
endurecer por dogmatismos e
moralismos.

Amados irmãos e irmãs, peçamos
tudo isto às grandes testemunhas da
fé deste país. Quero recordar em
particular o Beato Bukowiński,
sacerdote que gastou a sua existência
a cuidar dos doentes, dos
necessitados e dos marginalizados,
pagando a fidelidade ao Evangelho
na própria pele com a prisão e os
trabalhos forçados. Disseram-me
que, ainda antes da sua Beatificação,
havia sempre flores frescas e uma
vela acesa no seu túmulo. É a
confirmação de que o povo de Deus
sabe reconhecer onde existe a
santidade, onde há um pastor
apaixonado pelo Evangelho. Quero
dizer de modo particular aos bispos e
aos sacerdotes, mas também aos
seminaristas, que a nossa missão não
é ser administradores do sagrado ou
polícias preocupados em fazer



respeitar as normas religiosas, mas
pastores próximos do povo, ícones
vivos do coração compassivo de
Cristo. Recordo também os Beatos
mártires greco-católicos, o Bispo D.
Budka, o padre Zaryczkyj e Gertrude
Detzel, cujo processo de beatificação
já começou. Eles, como nos disse a
senhora Miroslava, trouxeram o
amor de Cristo ao mundo. Vós sois a
sua herança: sede promessa de novas
santidades!

Estou unido a vós e vos encorajo:
vivei com alegria esta herança e
testemunhai-a com generosidade,
para que quantos encontrardes,
possam dar-se conta de que há uma
promessa de esperança também para
eles. Acompanho-vos com a oração e,
agora, confiemo-nos de modo
particular ao Coração de Maria
Santíssima, que venerais de modo
especial como Rainha da Paz. Li
algures este admirável sinal
materno, que aconteceu em tempos



difíceis: enquanto muitas pessoas
deportadas estavam condenadas a
passar fome e frio, Ela, Mãe terna e
carinhosa, escutou a prece que os
seus filhos Lhe dirigiam. Num dos
invernos mais rígidos, a neve
derreteu-se rapidamente fazendo
emergir um lago com muitos peixes,
que saciaram tantas pessoas
famintas. Que Nossa Senhora derreta
o frio dos corações, infunda nas
nossas comunidades um renovado
calor fraterno e nos dê esperança e
um novo entusiasmo pelo Evangelho!
Com afeto, vos abençoo e agradeço. E
peço-vos, por favor, que rezeis por
mim.

Quinta-feira, 15 de setembro de
2022



Leitura da Declaração final e
conclusiva do Congresso no Palácio
da Independência

Amados Irmãos e irmãs!

Caminhamos juntos. Obrigado por
terem vindo de diversas partes do
mundo, trazendo aqui a riqueza das
vossas crenças e das vossas culturas.
Obrigado por terdes vivido
intensamente estes dias de partilha,
trabalho e empenho sob o signo do
diálogo, ainda mais precioso neste
período tão difícil sobre o qual grava,
para além da pandemia, a loucura
insensata da guerra. Há demasiados
ódios e divisões, demasiada falta de
diálogo e compreensão do outro: isto,
no mundo globalizado, é ainda mais
perigoso e escandaloso. Não
podemos avançar assim, ora unidos
ora separados, ora interligados ora
dilacerados por demasiadas
desigualdades. Obrigado, pois, pelos
esforços que visam a paz e a



unidade. Obrigado às Autoridades
locais, que nos acolheram,
preparando e organizando com
grande cuidado este Congresso, e à
população do Cazaquistão, amiga e
corajosa, capaz de abraçar as outras
culturas preservando a sua nobre
história e as suas preciosas tradições.
Kiop raqmet! Bolshoe spasibo! Thank
you very much!

A minha visita, que está agora a
terminar, teve como lema 
Mensageiros de paz e de unidade. Está
no plural, porque o caminho é
comum. E este sétimo Congresso, que
o Altíssimo nos deu a graça de viver,
marcou uma etapa importante.
Desde o seu nascimento em 2003, o
evento teve como modelo o Dia de
Oração pela paz no mundo,
convocado no ano de 2002 por João
Paulo II, em Assis, a fim de reafirmar
a contribuição positiva das tradições
religiosas para o diálogo e a
concórdia entre os povos. Depois do

https://www.vatican.va/special/assisi_20020124_po.html
https://www.vatican.va/special/assisi_20020124_po.html


que sucedeu a 11 de setembro de
2001, era necessário reagir, e reagir
juntos, ao clima incendiário a que a
violência terrorista queria incitar e
que se arriscava a fazer da religião
um fator de conflito. Entretanto o
terrorismo de matriz
pseudorreligiosa, o extremismo, o
radicalismo, o nacionalismo
amantado de sacralidade ainda
fomentam medos e preocupações a
respeito da religião. Assim foi
providencial reencontrarmo-nos
nestes dias e reafirmarmos a sua
essência verdadeira e irrenunciável.

A propósito, a Declaração do nosso
Congresso afirma que o extremismo,
o radicalismo, o terrorismo e
qualquer outro incentivo ao ódio, à
hostilidade, à violência e à guerra –
seja qual for a motivação ou objetivo
que se proponham – nada têm a ver
com o autêntico espírito religioso e
devem ser rejeitados nos termos
mais decididos que for possível (cf. n.



5); condenados, sem «se» nem «mas».
Além disso, com base no facto de que
o Omnipotente criou todas as pessoas
iguais, independentemente da sua
pertença religiosa, étnica ou social,
concordamos em afirmar que o
respeito mútuo e a compreensão
devem ser considerados essenciais e
imprescindíveis no ensinamento
religioso (cf. n. 13).

O Cazaquistão, no coração deste
grande e decisivo continente asiático,
proporcionou-nos o local natural
para nos encontrarmos. A sua
bandeira lembrou-nos a necessidade
de preservar uma saudável relação
entre política e religião. De facto, se a
águia dourada, presente no
estandarte, evoca a autoridade
terrena, lembrando antigos impérios,
o fundo azul evoca a cor do céu, a
transcendência. Há, portanto, uma
ligação saudável entre política e
transcendência, uma sã coexistência
que mantém distintos os dois



âmbitos. Distinção, não confusão
nem separação. «Não» à confusão,
para bem do ser humano que
precisa, como a águia, dum céu livre
para voar, dum espaço livre e aberto
para o infinito que não seja limitado
pelo poder terreno. Uma
transcendência que entretanto não
deve ceder à tentação de se
transformar em poder; caso
contrário, o céu precipitaria sobre a
terra, o Além divino ficaria preso no
hoje terrestre, e o amor ao próximo
em escolhas de parte. Por isso, «não»
à confusão; mas «não» também à
separação entre política e
transcendência, pois as mais altas
aspirações humanas não podem ser
excluídas da vida pública e relegadas
para o âmbito meramente privado.
Por isso, há de ser sempre e em toda
parte tutelado quem deseja exprimir,
de modo legítimo, o próprio credo.
Contudo, ainda hoje quantas pessoas
são perseguidas e discriminadas pela
sua fé! Pedimos veementemente aos



governos e às competentes
organizações internacionais que
assistam os grupos religiosos e as
comunidades étnicas que sofreram
violações dos seus direitos humanos
e liberdades fundamentais, e
violências da parte de extremistas e
terroristas, inclusive em
consequência de guerras e conflitos
militares (cf. n. 6). É preciso
sobretudo empenhar-se para que a
liberdade religiosa seja, não um
conceito abstrato, mas um direito
concreto. Defendamos para todos o
direito à religião, à esperança, à
beleza… ao Céu. Pois não só o
Cazaquistão – como proclama o seu
hino – é um «sol dourado no céu»,
mas também cada ser humano: cada
homem e mulher, na sua irrepetível
unicidade, se estiver em contacto
com o divino, é capaz de irradiar
uma luz particular sobre a terra.

Por isso a Igreja Católica, que não se
cansa de anunciar a dignidade



inviolável de cada pessoa, criada «à
imagem de Deus» (cf. Gn 1, 26), crê
também na unidade da família
humana. Crê que «os homens
constituem todos uma só
comunidade; todos têm a mesma
origem, pois foi Deus quem fez
habitar em toda a terra o inteiro
género humano» (Conc. Ecum. Vat. II,
Decl. Nostra aetate, 1). Por este
motivo, desde o início do presente
Congresso, a Santa Sé, especialmente
através do Dicastério para o Diálogo
Inter-religioso, participou ativamente
nele. E quer continuar assim: o
caminho do diálogo inter-religioso é
um caminho comum de paz e para a
paz, e, como tal, é necessário e sem
retorno. O diálogo inter-religioso já
não é apenas uma oportunidade, mas
um serviço urgente e insubstituível à
humanidade, para louvor e glória do
Criador de todos.

Irmãos, irmãs, pensando neste
caminho comum, pergunto-me: Qual

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html


é o nosso ponto de convergência?
João Paulo II, que visitou o
Cazaquistão há vinte e um anos,
neste mesmo mês, tinha afirmado
que «todos os caminhos da Igreja
levam ao homem» e que o homem é
«o caminho da Igreja» (Carta enc. 
Redemptor hominis, 14). Hoje quero
afirmar que o homem é também o
caminho de todas as religiões. Sim, o
ser humano concreto, debilitado pela
pandemia, prostrado pela guerra,
ferido pela indiferença! O homem,
criatura frágil e maravilhosa, que,
«sem o Criador, se obscurece» (Conc.
Ecum. Vat. II, Const. past Gaudium et
spes, 36) e, sem os outros, não
subsiste! Antes de tomar decisões
importantes, olhe-se mais para o bem
do ser humano do que para os
objetivos estratégicos e económicos,
para os interesses nacionais,
energéticos e militares. Para se fazer
escolhas que sejam verdadeiramente
grandes, olhe-se para as crianças, os
jovens e o seu futuro, para os idosos

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/2001/travels/documents/trav_kazakhstan-armenia-2001.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/2001/travels/documents/trav_kazakhstan-armenia-2001.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


e a sua sabedoria, para a gente
comum e as suas reais necessidades.
E nós ergamos a voz para gritar que
a pessoa humana não se reduz ao
que produz e ganha; que deve ser
acolhida e nunca descartada; que a
família – em língua cazaque, «ninho
da alma e do amor» – é o álveo
natural e insubstituível que deve ser
protegido e promovido para que
cresçam e maturem os homens e as
mulheres de amanhã.

As grandes sabedorias e religiões são
chamadas a testemunhar, a todos os
seres humanos, a existência dum
património espiritual e moral
comum, que assenta sobre dois
pilares: a transcendência e a
fraternidade. A transcendência, o
Além, a adoração. É belo pensar que
todos os dias milhões e milhões de
homens e mulheres, de várias idades,
culturas e condições sociais, se
reúnem para rezar em inúmeros
locais de culto. É a força escondida



que faz avançar o mundo. E, depois,
a fraternidade, o outro, a
proximidade: pois não pode
professar verdadeira adesão ao
Criador quem não ama as suas
criaturas. Este é o espírito que
permeia a Declaração do nosso
Congresso, da qual – para concluir –
gostaria de destacar três palavras.

A primeira é a síntese de tudo, a
expressão dum grito do coração, o
sonho e a meta do nosso caminho: a
paz! Beybitşilik, mir, peace! A paz é
urgente, porque hoje qualquer
conflito militar ou foco de tensão e
confronto não pode deixar de
provocar um nefasto «efeito
dominó», comprometendo
seriamente o sistema de relações
internacionais (cf. n. 4). Mas a paz
«não é ausência de guerra, nem se
reduz ao estabelecimento do
equilíbrio entre as forças adversas;
nem resulta duma dominação
despótica», mas é «obra da



justiça» (Gaudium et spes, 78). Brota,
pois, da fraternidade, cresce através
da luta contra a injustiça e as
desigualdades, constrói-se
estendendo a mão aos outros. Nós,
que cremos no Criador de todos,
devemos estar na vanguarda da
difusão da convivência pacífica.
Devemo-la testemunhar, pregar,
implorar. Por isso, a Declaração
exorta os líderes mundiais a
cessarem em todo o lado conflitos e
derramamentos de sangue e a
abandonarem retóricas agressivas e
destrutivas (cf. n. 7). Pedimo-vos, em
nome de Deus e para bem da
humanidade: empenhai-vos pela paz,
não pelos armamentos! Só servindo a
paz é que permanecerá grande na
história o vosso nome.

Se falta a paz, é porque falta atenção,
ternura e capacidade de gerar vida.
Consequentemente, aquela deve ser
procurada envolvendo mais – e é a
segunda palavra – a mulher. Porque

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


a mulher presta cuidados e dá vida
ao mundo: é caminho para a paz. Por
isso defendemos a necessidade de
proteger a sua dignidade e melhorar
a sua condição social, enquanto
membro de igual direito na família e
na sociedade (cf. n. 23). Às mulheres,
devem também ser confiadas
funções e responsabilidades maiores.
Quantas opções de morte seriam
evitadas se estivessem precisamente
as mulheres no centro das decisões!
Empenhemo-nos para que sejam
mais respeitadas, reconhecidas e
envolvidas.

Finalmente, a terceira palavra: os
jovens. São eles os mensageiros de
paz e de unidade de hoje e de
amanhã. São eles, mais do que
quaisquer outros, que invocam a paz
e o respeito pela casa comum da
criação. Enquanto as lógicas de
domínio e exploração, o
açambarcamento de recursos, os
nacionalismos, as guerras e as áreas



de influência delineiam um mundo
velho, os jovens rejeitam um mundo
fechado aos seus sonhos e
esperanças. E de igual modo se pode
dizer que religiosidades rígidas e
sufocantes não pertencem ao futuro,
mas ao passado. A pensar nas novas
gerações, afirmou-se aqui a
importância da instrução, que
reforça o recíproco acolhimento e a
convivência respeitosa entre
religiões e culturas (cf. n. 21). Na mão
dos jovens coloquemos
oportunidades de instrução, não
armas de destruição! E escutemo-los,
sem medo de nos deixar interpelar
por eles. Sobretudo construamos um
mundo a pensar neles!

Irmãos, irmãs, a população do
Cazaquistão, aberta ao amanhã e
testemunha de tantos sofrimentos
passados, oferece-nos, com a sua
multirreligiosidade e
multiculturalidade extraordinária,
um exemplo de futuro. Convida-nos



a construí-lo sem esquecer a
transcendência e a fraternidade, a
adoração do Altíssimo e o
acolhimento do outro. Avancemos
assim, caminhando juntos na terra
como filhos do Céu, tecedores de
esperança e artesãos de concórdia,
mensageiros de paz e de unidade!

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/viagem-
apostolica-do-papa-francisco-ao-

cazaquistao/ (13/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-ao-cazaquistao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-ao-cazaquistao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-ao-cazaquistao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-ao-cazaquistao/

	Viagem Apostólica do Papa Francisco ao Cazaquistão

