
opusdei.org

Viagem Apostólica
do Papa Francisco ao
Canadá

Intervenções do Papa Francisco
na Viagem Apostólica ao
Canadá (24-30 de julho de
2022).

28/07/2022

Segunda-feira, 25 de julho

Encontro com as populações
indígenas First Nations, Métis e 
Inuit, em Maskwacis
Encontro com as populações
indígenas e com os membros da

• 

• 



comunidade paroquial, na
igreja do Sagrado Coração, em
Edmonton

Terça-feira, 26 de julho

Santa Misa junto ao
"Commonwealth Stadium", em
Edmonton
Participação na "Lac Ste. Anne
Pilgrimage" e Liturgia da
Palavra, em Lac Ste. Anne

Quarta-feira, 27 de julho

Encontro com as autoridades
civis, com os representantes das
populações indígenas e com o
Corpo Diplomático, na "Citadelle
de Québec"

Quinta-feira, 28 de julho

Santa Missa no Santuário
Nacional de Santa Ana de
Beaupré

• 

• 

• 

• 



Vésperas com os bispos, os
sacerdotes, os diáconos, os
consagrados, os seminaristas e
os agentes da Pastoral, na
Catedral Notre-Dame do Quebec

Sexta-feira, 29 de julho

Encontro com uma delegação
de indígenas presentes no
Quebec, no Arcebispado do
Quebec
Encontro com os jovens e os
idosos na praça da escola de
ensino fundamental, em Iqaluit

25 de julho

Encontro com as populações
indígenas First Nations, Métis e 
Inuit, em Maskwacis

Senhora Governadora Geral,

• 

• 

• 



Senhor Primeiro-Ministro,

Queridas populações indígenas de
Maskwacis e desta terra canadiana,

Queridos irmãos e queridas irmãs!

Aguardava pelo momento de chegar
ao vosso meio. Quero iniciar daqui,
deste lugar tristemente evocativo, o
que tenho em mente fazer: uma
peregrinação, uma peregrinação
penitencial. Chego às vossas terras
nativas para vos exprimir,
pessoalmente, o meu pesar, implorar
de Deus perdão, cura e reconciliação,
manifestar-vos a minha
proximidade, rezar convosco e por
vós.

Recordo os encontros que tivemos
em Roma, há quatro meses. Naquela
altura, foram-me entregues, como
penhor, dois pares de mocassins,
sinal das tribulações sofridas pelas
crianças indígenas, particularmente
por aquelas que, infelizmente, não



mais regressaram a casa das escolas
residenciais. Pediram-me para
restituir os mocassins quando
chegasse ao Canadá; trouxe-os e
restituí-los-ei no final destas
palavras, inspiradas precisamente
neste símbolo que foi reavivando em
mim, nos meses passados, o pesar, a
indignação e a vergonha. A
recordação daqueles meninos
infunde consternação e incita a agir
para que toda a criança seja tratada
com amor, veneração e respeito. Mas
estes mocassins falam-nos também
dum caminho, dum percurso que
desejamos fazer juntos. Caminhar
juntos, rezar juntos, trabalhar juntos,
para que os sofrimentos do passado
deem lugar a um futuro de justiça,
cura e reconciliação.

Por isso mesmo, a primeira etapa da
minha peregrinação entre vós
desenrola-se nesta região que
conhece, desde tempos imemoriais, a
presença das populações indígenas. É



um território que nos fala, que
permite fazer memória.

Fazer memória: irmãos e irmãs,
vivestes neste território, durante
milhares de anos, com estilos de vida
que respeitaram a própria terra,
herdada das gerações passadas e
guardada para as futuras. Tratastes-
la como um dom do Criador que há
de ser partilhado com os outros e
amado na harmonia com tudo o que
existe, numa interconexão vital de
todos os seres vivos. Assim
aprendestes a nutrir um sentido de
família e de comunidade, e
desenvolvestes laços sólidos entre as
gerações, honrando os idosos e
cuidando dos pequeninos. Quantos
bons costumes e ensinamentos,
centrados na atenção pelos outros e
no amor pela verdade, na coragem e
no respeito, na humildade e na
honestidade, na sabedoria de vida!



Mas, se estes foram os primeiros
passos dados nestes territórios, a
memória leva-nos, tristemente, aos
seguintes. O lugar, onde agora nos
encontramos, faz repercutir em mim
um grito de dor, um brado sufocado
que me acompanhou nestes meses.
Repasso o drama sofrido por muitos
de vós, pelas vossas famílias, pelas
vossas comunidades; repasso o que
partilhastes comigo sobre as
tribulações sofridas nas escolas
residenciais. São traumas que, de
certo modo, revivem sempre que se
evocam, dando-me conta de que
também o nosso encontro de hoje
pode despertar recordações e feridas
e muitos de vós poderiam sentir
embaraço enquanto falo. Mas é justo
fazer memória, porque o
esquecimento leva à indiferença e,
como já foi dito, «o contrário do
amor não é o ódio, é a indiferença
(...), o contrário da vida não é a
morte, mas a indiferença face à vida
ou à morte» (E. Wiesel). Fazer



memória das experiências
devastadoras que aconteceram nas
escolas residenciais impressiona-nos,
indigna-nos e entristece-nos, mas é
necessário.

É necessário recordar como as
políticas de assimilação e alforria,
que incluíam o sistema das escolas
residenciais, foram devastadoras
para as pessoas destas terras.
Quando os colonizadores europeus
chegaram aqui pela primeira vez,
deparava-se-lhes a grande
oportunidade de desenvolver um
encontro fecundo entre culturas,
tradições e espiritualidades. Mas isso,
em grande parte, não aconteceu. E
voltam-me à mente os vossos relatos:
de como as políticas de assimilação
acabaram por marginalizar
sistematicamente os povos indígenas;
de como as vossas línguas e as vossas
culturas, também através do sistema
das escolas residenciais, foram
denegridas e suprimidas; de como as



crianças foram submetidas a abusos
físicos e verbais, psicológicos e
espirituais; de como foram levadas
das suas casas quando eram
pequeninas e de como isso afetou
indelevelmente a relação entre os
pais e os filhos, os avós e os netos.

Agradeço-vos por me terdes feito
entrar no coração tudo isto, por
terdes mostrado os fardos pesados
que carregais no vosso íntimo, por
terdes partilhado comigo esta
memória sanguinolenta. Encontro-
me hoje nesta terra que, a par duma
memória antiga, guarda as cicatrizes
de feridas ainda abertas. Estou aqui,
porque o primeiro passo desta
peregrinação penitencial no meio de
vós é o de vos renovar o pedido de
perdão e dizer com todo o coração
que o deploro profundamente: peço
perdão pelas formas em que muitos
cristãos, infelizmente, apoiaram a
mentalidade colonizadora das
potências que oprimiram os povos



indígenas. Sinto pesar. Peço perdão,
em particular pelas formas em que
muitos membros da Igreja e das
comunidades religiosas cooperaram,
inclusive através da indiferença,
naqueles projetos de destruição
cultural e assimilação forçada dos
governos de então, que culminaram
no sistema das escolas residenciais.

Embora estivesse presente a caridade
cristã e tivesse havido não poucos
casos exemplares de dedicação às
crianças, as consequências globais
das políticas ligadas às escolas
residenciais foram catastróficas. A fé
cristã diz-nos que se tratou dum erro
devastador, incompatível com o
Evangelho de Jesus Cristo. Pesa saber
que sobre aquele terreno compacto
de valores, língua e cultura, que
conferiu às vossas populações um
genuíno sentido de identidade, se
tenha abatido a erosão, de que
continuais a pagar as consequências.
Perante este mal que indigna, a



Igreja ajoelha-se diante de Deus e
implora o perdão para os pecados
dos seus filhos (cf. S. João Paulo II,
Bula Incarnationis mysterium, 29 de
novembro de 1998, 11: AAS 91, 1999,
140). Desejo reiterá-lo claramente e
com vergonha: peço humildemente
perdão pelo mal cometido por tantos
cristãos contra as populações
indígenas.

Queridos irmãos e irmãs, muitos de
vós e dos vossos representantes
afirmaram que o pedido de desculpa
não é ponto de chegada. Concordo
perfeitamente: constituem apenas o
primeiro passo, o ponto de partida.
Estou ciente, também eu, de que,
«olhando para o passado, nunca será
suficiente o que se faça para pedir
perdão e procurar reparar o dano
causado», e de que, «olhando para o
futuro, nunca será pouco tudo o que
for feito para gerar uma cultura
capaz de evitar que essas situações
não só não aconteçam, mas que não

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/bulls/documents/hf_jp-ii_doc_19981129_bolla-incarnationis-mysterium.html


encontrem espaços para serem
ocultadas e perpetuadas» (Francisco, 
Carta ao Povo de Deus, 20 de agosto
de 2018). Parte importante deste
processo é efetuar uma busca séria
da verdade sobre o passado e ajudar
os sobreviventes das escolas
residenciais a empreender percursos
de cura dos traumas sofridos.

Rezo e espero que os cristãos e a
sociedade desta terra cresçam na
capacidade de acolher e respeitar a
identidade e a experiência das
populações indígenas. Faço votos de
que se encontrem vias concretas
para as conhecer e apreciar,
aprendendo a caminhar todos juntos.
Da minha parte, continuarei a
encorajar o empenho de todos os
católicos em favor dos povos
indígenas. Já o fiz noutras ocasiões e
em vários lugares, por meio de
encontros, apelos e mesmo através
duma Exortação Apostólica. Sei que
tudo isto requer tempo e paciência:

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html


trata-se de processos que devem
penetrar nos corações, e a minha
presença aqui e o empenho dos
Bispos canadianos dão testemunho
da vontade de avançar por este
caminho.

Queridos amigos, embora esta
peregrinação se estenda por alguns
dias e toque lugares distantes entre
si, todavia não me permitirá atender
a muitos convites recebidos para
visitar centros como Kamloops,
Winnipeg, vários lugares em
Saskatchewan, no Yukon e nos
Territórios do Noroeste. Apesar disso
não ser possível, sabei que vos tenho
a todos no meu pensamento e na
minha oração. Sabei que conheço o
sofrimento, os traumas e os desafios
dos povos indígenas em todas as
regiões deste país. As minhas
palavras pronunciadas ao longo
deste caminho penitencial são
dirigidas a todas as comunidades e



pessoas nativas, que abraço de
coração.

Nesta primeira etapa, quis dar
espaço à memória. Hoje, estou aqui a
recordar o passado, chorar convosco,
contemplar em silêncio a terra, rezar
junto das sepulturas. Deixemos que o
silêncio nos ajude, a todos, a
interiorizar o pesar. Silêncio. E
oração: frente ao mal, rezamos ao
Senhor do bem; frente à morte,
rezamos ao Deus da vida. Dum
túmulo – termo último da esperança
perante o qual se desvaneceram
todos os sonhos ficando apenas
pranto, pesar e resignação – o Senhor
Jesus Cristo fez o lugar do
renascimento, da ressurreição,
donde partiu uma história de vida
nova e reconciliação universal. Não
bastam os nossos esforços para curar
e reconciliar, é precisa a sua graça:
precisamos da sabedoria serena e
forte do Espírito, da ternura do
Consolador. Seja Ele a preencher as



expetativas dos corações. Seja Ele a
tomar-nos pela mão. Seja Ele a fazer-
nos caminhar juntos.

25 de julho

Encontro com as populações
indígenas e com os membros da
comunidade paroquial, na igreja
do Sagrado Coração em Edmonton

Queridos irmãos e irmãs, boa tarde!

Estou feliz por me encontrar no
vosso meio e rever os rostos de
vários representantes indígenas que,
há poucos meses, me foram visitar a
Roma. Foi muito significativa para
mim aquela visita: agora estou eu na
vossa casa, como amigo e peregrino,
estou na vossa terra, no templo onde
vos reunis para louvar a Deus como
irmãos e irmãs. Em Roma, depois de
vos ter escutado, disse que «um



processo de cura eficaz requer gestos
concretos» (Discurso às Delegações
dos Povos Indígenas do Canadá, 1 de
abril de 2022). Apraz-me ver que
nesta paróquia, para onde confluem
pessoas das diferentes comunidades
das Firts Nations, dos Métis e dos 
Inuit juntamente com população não
indígena da localidade e diversos
irmãos e irmãs imigrantes, tal
processo já começou. Esta é uma casa
para todos, aberta e inclusiva como
deve ser a Igreja, família dos filhos
de Deus, onde a hospitalidade e o
acolhimento – valores típicos da
cultura indígena – são essenciais;
onde se deve sentir bem-vindo cada
um, independentemente das
vicissitudes passadas e das
circunstâncias individuais da vida.
Uma coisa que me toca muito e vos
quero agradecer: a proximidade
concreta a tantos pobres (que são
numerosos também neste país rico)
através da caridade. É o que deseja
Jesus, o Qual nos disse e continua a

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/april/documents/20220401-popoli-indigeni-canada.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/april/documents/20220401-popoli-indigeni-canada.html


repetir no Evangelho: «Sempre que
fizestes isto a um destes meus irmãos
mais pequeninos, a Mim mesmo o
fizestes» (Mt 25, 40). Neles Jesus está
presente.

E ao mesmo tempo não devemos
esquecer que, também na Igreja, a
cizânia se mistura com o trigo bom.
Mesmo na Igreja. Foi precisamente
por causa dessa cizânia que desejei
fazer esta peregrinação penitencial e
iniciá-la, esta manhã, recordando o
mal sofrido pelas populações
indígenas, da parte de tantos
cristãos, e pedindo perdão
lamentando-o. Custa-me pensar que
católicos tenham contribuído para as
políticas de assimilação e alforria
que transmitiam um sentido de
inferioridade, despojando
comunidades e pessoas das suas
identidades culturais e espirituais,
cortando as suas raízes e
alimentando atitudes
preconceituosas e discriminatórias, e



que isso tenha sido feito também em
nome duma educação que se
supunha cristã. A educação deve
partir sempre do respeito e da
promoção dos talentos que já
existem nas pessoas. Não é, nem
jamais poderá ser, algo pré-
confecionado que se há de impor,
porque educar é a aventura de
explorar e descobrir, juntos, o
mistério da vida. Graças a Deus,
através do encontro em paróquias
como esta, edificam-se dia após dia
as bases para a cura e a
reconciliação. Cura, reconciliação.
Gostaria de dizer algo que não está
escrito aqui. Quero agradecer de
maneira especial o trabalho que
fizeram os Bispos para eu poder vir
aqui e para vós poderdes ir lá [a
Roma]. Uma Conferência Episcopal
unida faz gestos grandes, dá muito
fruto. Muito obrigado à Conferência
Episcopal!



Reconciliação: sobre esta palavra
quero, nesta tarde, partilhar algumas
reflexões. Que nos sugere Jesus
quando fala de reconciliação? Ou
quando nos incute a reconciliação?
Que significado tem a reconciliação
para nós hoje? Queridos amigos, a
reconciliação realizada por Cristo
não foi um acordo externo de paz,
uma espécie de compromisso para
contentar as várias partes. Tampouco
foi uma paz caída do Céu, chegada
por imposição do alto ou por
apropriação do outro. O apóstolo
Paulo explica que Jesus reconcilia
juntando, fazendo de duas realidades
distantes uma única realidade, uma
coisa só, um só povo. E como o faz?
Por meio da cruz (cf. Ef 2, 14-16). É
Jesus que nos reconcilia uns com os
outros na cruz, naquela árvore da
vida, como gostavam de lhe chamar
os antigos cristãos. A cruz, árvore da
vida.



Vós, queridos irmãos e irmãs
indígenas, tendes muito a ensinar
sobre o significado vital da árvore,
que, unida à terra pelas raízes, nos
dá oxigénio através das folhas e
nutre com os seus frutos. E é belo ver
a simbologia da árvore representada
na fisionomia desta igreja, onde um
tronco une ao terreno o altar sobre o
qual Jesus nos reconcilia na
Eucaristia, «ato de amor cósmico»
que «une o céu e a terra, abraça (...)
toda a criação» (Francisco, Carta enc.
Laudato si’, 236). Este simbolismo
litúrgico recorda-me uma frase
estupenda pronunciada por São João
Paulo II neste país: «Trata-se de fazer
que Cristo anime o centro mesmo de
toda a cultura. Deste modo, não só o
cristianismo é relevante para as
populações indígenas, mas Cristo,
nos membros do seu Corpo, torna-Se
Ele mesmo indígena» (Celebração da
Palavra com os Índios do Canadá, 15
de setembro de 1984). Ele reconcilia
na cruz; une mesmo o que antes

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#236


parecia impensável e imperdoável;
abraça tudo e todos. Tudo e todos: as
populações indígenas atribuem um
forte significado cósmico aos pontos
cardeais, vistos não só como pontos
de referência geográfica, mas
também como dimensões que
abraçam a realidade inteira e
indicam o caminho para a sanar,
representado pela chamada «roda da
medicina». Este templo assume tal
simbologia dos pontos cardeais e dá-
lhes um significado cristológico.
Através das extremidades da sua
cruz, Jesus abraça os pontos cardeais
e reúne os povos mais distantes,
Jesus tudo sana e pacifica (cf. Ef 2,
14-16). Lá cumpre este desígnio de
Deus: «reconciliar todas as
coisas» (cf. Col 1, 20).

Irmãos, irmãs, que significa isto para
quem carrega dentro de si feridas tão
dolorosas? Naqueles que sofreram
tremendamente por causa de
homens e mulheres que deviam dar



testemunho de vida cristã, imagino a
dificuldade que podem sentir em
divisar qualquer perspetiva de
reconciliação. A dignidade violada, o
mal suportado, a confiança traída,
nada os pode cancelar. Tampouco se
deve jamais cancelar a vergonha
sentida por nós, crentes. Mas é
necessário recomeçar, e Jesus
propõe-nos, não palavras e bons
propósitos, mas a cruz, aquele amor
escandaloso que se deixa trespassar
os pés e os pulsos por cravos, e
perfurar a cabeça de espinhos. Tal é
a direção a seguir: olhar juntos para
Cristo, o amor traído e crucificado
por nós; olhar para Jesus, crucificado
em tantos alunos das escolas
residenciais. Se queremos
verdadeiramente reconciliar-nos
entre nós e dentro de nós,
reconciliar-nos com o passado, com
as injustiças sofridas e com a
memória ferida, com vicissitudes
traumatizantes que nenhuma
consolação humana pode curar, há



que elevar o olhar para Jesus
crucificado, a paz deve ser bebida do
seu altar. Porque é precisamente na
árvore da cruz que o sofrimento se
transforma em amor, a morte em
vida, a deceção em esperança, o
abandono em comunhão, a distância
em unidade. A reconciliação não é
tanto obra nossa, é uma prenda, é
um dom que brota do Crucificado, é
paz que vem do Coração de Jesus, é
uma graça que deve ser implorada. A
reconciliação é uma graça que deve
ser pedida.

Há outro aspeto da reconciliação, de
que vos quero falar. O apóstolo Paulo
explica que Jesus, por meio da cruz,
nos reconciliou num só corpo (cf. Ef
2, 14-16). De que corpo fala ele? Fala
da Igreja: a Igreja é este corpo vivo de
reconciliação. Mas, se o nosso
pensamento se fixa no sofrimento
incancelável suportado nestes
lugares por tantos no seio de
instituições eclesiais, a única coisa



que sentimos é cólera, a única coisa
que sentimos é vergonha. Isso
aconteceu quando os crentes se
deixaram mundanizar e, em vez de
promover a reconciliação,
impuseram o seu modelo cultural.
Este comportamento, irmãos e irmãs,
é difícil fazê-lo morrer, mesmo do
ponto de vista religioso. De facto,
parecer-nos-ia mais conveniente
inculcar Deus nas pessoas, do que
permitir que as pessoas se
aproximem de Deus: uma
contradição! Isto, porém, nunca
funciona, porque o Senhor não age
assim: não força, não sufoca, nem
oprime; pelo contrário, sempre ama,
liberta e deixa livres. Não sustenta
com o seu Espírito quem subjuga os
outros, quem confunde o Evangelho
da reconciliação com o proselitismo.
Pois não se pode anunciar Deus de
modo contrário a Deus. E todavia,
quantas vezes sucedeu na história!
Enquanto Deus se limita
humildemente a propor-Se, nós



temos sempre a tentação de O impor
e de nos impormos em seu nome. É a
tentação mundana de fazê-Lo descer
da cruz, para O manifestar com a
força e a aparência. Mas Jesus
reconcilia na cruz, não descendo da
cruz. Em terra, à volta da cruz,
estavam aqueles que pensavam em si
mesmos e tentavam Cristo repetindo-
Lhe que Se salvasse a Si mesmo (cf. 
Lc 23, 35.36), sem pensar nos outros.
Irmãos e irmãs, em nome de Jesus,
peço que não se volte mais a
proceder assim na Igreja. Que Jesus
seja anunciado como Ele deseja, na
liberdade e na caridade, e cada
pessoa crucificada que encontrarmos
não seja para nós um caso a resolver,
mas um irmão ou irmã a amar, carne
de Cristo a amar. Que a Igreja, Corpo
de Cristo, seja corpo vivo de
reconciliação!

A própria palavra reconciliação é,
praticamente, sinónimo de Igreja.
Com efeito, o termo significa «fazer



de novo concílio»: reconciliação,
fazer um concílio novo. A Igreja é a
casa onde conciliar-se de novo, onde
reunir-se para recomeçar e crescer
juntos. É o lugar onde se deixa de
imaginar como indivíduos para se
reconhecer como irmãos, fixando-se
olhos nos olhos, acolhendo as
histórias e a cultura do outro,
deixando que a mística do conjunto,
que muito agrada ao Espírito Santo,
favoreça a cura da memória ferida.
Este é o caminho: não decidir pelos
outros, não encaixar todos dentro de
esquemas pré-estabelecidos, mas
colocar-se diante do Crucificado e
diante do irmão para aprender a
caminhar juntos. Isto é a Igreja, e
assim deve ser: o lugar onde a
realidade é sempre superior à ideia.
Isto é a Igreja, e assim deve ser: não
um conjunto de ideias e preceitos a
incutir nas pessoas; a Igreja é uma
casa acolhedora para todos! Isto é a
Igreja, e assim deve ser: um templo
com as portas sempre abertas, como



ouvimos estes nossos dois irmãs
dizer, que esta paróquia é um templo
com as portas sempre abertas, onde
todos nós, templos vivos do Espírito,
nos encontramos, servimos e
reconciliamos. Queridos irmãos e
irmãs, os gestos e as visitas podem
ser importantes, mas a maior parte
das palavras e atividades de
reconciliação verificam-se a nível
local, em comunidades como esta,
onde as pessoas e as famílias
caminham lado a lado, dia após dia.
O rezar juntos, auxiliar juntos,
partilhar histórias de vida, alegrias e
lutas comuns, abre a porta à obra
reconciliadora de Deus.

Para concluir, deixo-vos uma
imagem que nos pode ajudar. Neste
templo, por cima do altar e do
sacrário, vemos os quatro pálios
duma típica tenda indígena (soube
que se chamava tepee). A tenda tem
um grande significado bíblico.
Quando Israel caminhava pelo



deserto, Deus habitava numa tenda
que era montada sempre que o povo
fazia uma paragem: era a Tenda do
Encontro. Isso lembra-nos que Deus
caminha connosco e gosta de nos
encontrar juntos, em convénio, em
concílio. E quando Se fez homem –
escreve literalmente o Evangelho –
«colocou a sua tenda no meio de
nós» (cf. Jo 1, 14). Deus é Deus da
proximidade; em Jesus, ensina-nos a
linguagem da compaixão e da
ternura. Isto deve ser percebido
sempre que vimos à igreja, onde Ele
está presente no sacrário, no
tabernáculo (palavra que significa,
precisamente, tenda). Portanto Deus
ergue a sua tenda entre nós,
acompanha-nos ao longo dos nossos
desertos: não habita em palácios
celestes, mas na nossa Igreja,
desejando que ela seja casa de
reconciliação.

Ó Jesus, crucificado e ressuscitado,
que habitais neste povo, que é vosso;



Senhor, que desejais resplandecer
através das nossas comunidades e
das nossas culturas; Jesus, tomai-nos
pela mão e, mesmo nos desertos da
história, guiai os nossos passos pelo
caminho da reconciliação. Amen.

26 de julho

Santa Misa junto ao
"Commonwealth Stadium", em
Edmonton

Hoje é a festa dos avós de Jesus; o
Senhor quis que nos encontrássemos
em tão grande número precisamente
nesta ocasião muito querida tanto
para vós como para mim. Na casa de
Joaquim e Ana, o pequenito Jesus
conheceu os idosos da sua família e
experimentou a proximidade, a
ternura e a sabedoria dos avós.
Pensemos, também nós, nos nossos



avós e reflitamos sobre dois aspetos
importantes.

O primeiro: somos filhos duma
história que devemos guardar. Não
somos indivíduos isolados, não
somos ilhas; ninguém vem ao mundo
desligado dos outros. As nossas
raízes, o amor com que fomos
aguardados e que recebemos ao vir
ao mundo, os ambientes familiares
onde crescemos, fazem parte duma
única história, que nos precedeu e
gerou. Não a escolhemos nós, mas
recebemo-la de prenda; é uma
prenda que somos chamados a
guardar. Pois, como nos lembrou o
livro de Ben Sira, somos «a
posteridade» de quem nos precedeu,
somos a sua «rica herança» (cf. Sir
44, 11). Uma herança cujo centro,
mais do que nas proezas ou na
autoridade de uns, na inteligência ou
na criatividade do canto e da poesia
de outros, está na justiça, na
fidelidade a Deus e à sua vontade. E



isto no-lo transmitiram. Para acolher
verdadeiramente quem somos e
quão preciosos somos, precisamos de
assumir em nós aqueles de quem
descendemos, aqueles que não
pensaram só em si mesmos, mas
transmitiram-nos o tesouro da vida.
Estamos aqui graças aos pais, mas
também graças aos avós que nos
fizeram experimentar ser bem-
vindos no mundo. Muitas vezes
foram eles a amar-nos sem reservas
e sem nada esperar de nós: tomaram-
nos pela mão quando tínhamos
medo, tranquilizaram-nos na
escuridão da noite, encorajaram-nos
quando, à luz do sol, devíamos
enfrentar as opções da vida. Graças
aos nossos avós, recebemos uma
carícia da parte da história que nos
precedeu: aprendemos que o bem, a
ternura e a sabedoria são raízes
sólidas da humanidade. Na casa dos
avós, muitos de nós respiramos o
perfume do Evangelho, a força duma
fé que tem o sabor de casa. Graças a



eles, descobrimos uma fé familiar,
uma fé doméstica; sim, porque é
deste modo que se comunica
essencialmente a fé: comunica-se
«em dialeto», comunica-se através do
afeto e do encorajamento, da
solicitude e da proximidade.

Esta é a nossa história que se deve
guardar, a história de que somos
herdeiros: somos filhos, porque
somos netos. Os avós imprimiram em
nós o cunho original do seu modo de
ser, dando-nos dignidade, confiança
em nós e nos outros. Transmitiram-
nos algo que não poderá jamais ser
cancelado dentro de nós e, ao mesmo
tempo, permitiram-nos ser pessoas
únicas, originais e livres. Assim, foi
precisamente dos avós que
aprendemos que o amor nunca é
constrição, nunca priva o outro da
sua liberdade interior. Joaquim e
Ana amaram Maria e Jesus assim; e
Maria amou assim Jesus, com um
amor que nunca O sufocou nem



tolheu, mas encaminhou a fim de
abraçar a missão para a que veio ao
mundo. Procuremos aprender isto
seja como indivíduos, seja como
Igreja: nunca oprimir a consciência
do outro, nunca acorrentar a
liberdade de quem está à nossa
frente e sobretudo nunca faltar ao
amor e respeito pelas pessoas que
nos precederam e estão confiadas,
tesouros preciosos que guardam uma
história maior do que eles.

E o livro de Ben Sira diz-nos ainda
que, guardar a história que nos
gerou, significa não ofuscar a
«glória» dos antepassados: não
perder a sua memória, não nos
esquecermos da história que deu à
luz a nossa vida, recordarmo-nos
sempre daquelas mãos que nos
acarinharam e seguraram nos
braços, porque é nesta fonte que
encontramos consolação nos
momentos de desânimo, luz no
discernimento, coragem para



enfrentar os desafios da vida. Mas
guardar a história que nos gerou
significa também voltar sempre
àquela escola, onde aprendemos e
vivemos o amor. Significa perguntar-
nos, perante as opções que devemos
tomar hoje, que fariam no nosso
lugar os idosos mais sábios que
conhecemos, que nos aconselham ou
aconselhariam os nossos avós e
bisavós.

Queridos irmãos e irmãs,
perguntemo-nos então: Somos filhos
e netos que sabemos guardar a
riqueza recebida? Recordamos os
bons ensinamentos herdados?
Falamos com os nossos idosos,
reservamos tempo para os escutar? E
ainda: nas nossas casas, cada vez
melhor equipadas, modernas e
funcionais, sabemos preparar um
espaço digno para conservar as suas
recordações, um lugar próprio, um
pequeno Oratório familiar que nos
permita, através de imagens e



objetos queridos, elevar também o
pensamento e a oração por quem nos
precedeu? Conservamos a Bíblia e o
terço dos nossos antepassados?
Devemos rezar por eles e em união
com eles, dedicar tempo a repassá-los
na memória, guardar a herança: na
bruma do esquecimento que invade
os nossos tempos vertiginosos,
irmãos e irmãs, é fundamental cuidar
das raízes. É assim que cresce a
árvore; é assim que se constrói o
futuro.

Chegamos assim ao segundo aspeto,
sobre o qual queremos refletir: além
de filhos duma história a guardar,
somos artesãos duma história a
construir. Cada um pode reconhecer
aquilo que é, com as suas luzes e
sombras, conforme o amor que
recebeu ou que lhe faltou. O mistério
da vida humana é este: todos somos
filhos de alguém, gerados e
plasmados por alguém, mas, uma vez
tornados adultos, somos também



chamados a ser geradores, pais, mães
e avós de outrem. Por conseguinte,
olhando para a pessoa que somos
hoje, que queremos fazer de nós
mesmos? Os avós de quem
descendemos, os idosos que
sonharam, esperaram e se
sacrificaram por nós, lançam-nos
uma pergunta fundamental: Que
sociedade queremos construir?
Recebemos tanto das mãos de quem
nos precedeu, que queremos deixar
em herança à nossa posteridade?
Uma fé viva ou uma fé tipo «água de
colónia», uma sociedade fundada no
lucro dos indivíduos ou na
fraternidade, um mundo em paz ou
em guerra, uma criação devastada ou
uma casa ainda acolhedora?

E não nos esqueçamos de que este
movimento que dá vida sobe das
raízes para os ramos, as folhas, as
flores, os frutos da árvore. A
verdadeira tradição expressa-se
nesta dimensão vertical: de baixo



para o alto. Tenhamos cuidado para
não cair numa caricatura da
tradição, que não se moveria numa
linha vertical – das raízes para os
frutos –, mas numa linha horizontal –
da frente para trás – que nos leva à
cultura do «retrogradismo» como um
refúgio egoísta e que se limita a
encaixar o presente, conservá-lo na
lógica do «sempre se fez assim».

No Evangelho que ouvimos, Jesus diz
aos discípulos que são bem-
aventurados porque podem ver e
ouvir o que muitos profetas e justos
só puderam desejar (cf. Mt 13, 16-17).
Com efeito muitos acreditaram na
promessa de Deus sobre a vinda do
Messias, prepararam-Lhe o caminho,
anunciaram a sua chegada. Mas,
agora que o Messias chegou, quantos
O podem ver e ouvir são chamados a
acolhê-Lo e anunciá-Lo.

Irmãos e irmãs, isto vale também
para nós. Aqueles que nos



precederam transmitiram-nos uma
paixão, uma força e um anseio, um
fogo que nos cabe reavivar; não se
trata de guardar cinzas, mas reavivar
o fogo que eles acenderam. Os nossos
avós e os nossos idosos desejaram
ver um mundo mais justo, mais
fraterno e mais solidário, e lutaram
para nos dar um futuro. Agora, a nós,
cabe não os dececionar. Cabe-nos
cuidar dessa tradição que recebemos,
porque a tradição é a fé viva dos
nossos mortos. Por favor, não a
transformemos em tradicionalismo
que, como disse um pensador, é a fé
morta dos vivos. Sustentados por
eles, pelos nossos idosos, que são as
nossas raízes, toca-nos a nós dar
fruto. Somos nós os ramos que
devem florescer e introduzir
sementes novas na história.
Coloquemo-nos, pois, uma pergunta
concreta: Eu, perante a história de
salvação a que pertenço e face a
quem me precedeu e amou, que
faço? Tenho um papel único e



insubstituível na história… que rasto
estou a deixar para trás no meu
caminho, que estou a fazer, que
estou a deixar para quem me segue,
que estou a dar de mim? Muitas
vezes avalia-se a vida com base no
dinheiro que se ganha, na carreira
que se faz, no sucesso e consideração
que se recebem dos outros. Mas estes
não são critérios geradores. O
problema é: que estou a gerar? Estou
a gerar vida? Estou introduzindo na
história um novo e renovado amor?
Estou a anunciar o Evangelho onde
estou a viver, estou a servir alguém
gratuitamente, como fez comigo
quem me precedeu? Que faço pela
minha Igreja, pela minha cidade e a
sociedade? Irmãos e irmãs, é fácil
criticar, mas o Senhor não nos quer
apenas críticos do sistema, não nos
quer fechados, não nos quer
«retrógrados», do número daqueles
que se voltam para trás, como diz o
autor da Carta aos Hebreus (cf. 10,
39) mas quer que sejamos artesãos



duma história nova, tecelões de
esperança, construtores do futuro,
operadores de paz.

Joaquim e Ana intercedam por nós!
Ajudem-nos a guardar a história que
nos gerou e a construir uma história
geradora. Que eles nos lembrem a
importância espiritual de honrar os
nossos avós e os nossos idosos,
aprender com a sua presença para
construir um futuro melhor: um
futuro onde os idosos não sejam
descartados porque «já não são de
utilidade»; um futuro que não julgue
o valor das pessoas só pelo que
produzem; um futuro que não seja
indiferente com quem, já em idade
avançada, precisa de mais tempo,
escuta e solicitude; um futuro onde,
para ninguém, se repita a história de
violência e marginalização sofrida
pelos nossos irmãos e irmãs
indígenas. É um futuro possível se,
com a ajuda de Deus, não
quebrarmos o vínculo com quem nos



precedeu e alimentarmos o diálogo
com quem virá depois de nós: jovens
e idosos, avós e netos, em conjunto.
Avancemos juntos, sonhemos juntos.
E não esqueçamos o conselho de
Paulo ao seu discípulo Timóteo:
«Recorda-te da tua mãe e da tua
avó» (cf. 2 Tim 1, 5).

26 de julho

Participação na "Lac Ste. Anne
Pilgrimage" e Liturgia da Palavra,
em Lac Ste. Anne

Queridos irmãos e irmãs, âba-wash-
did! Tansi! Oki! [boa tarde]

Como é bom encontrar-me aqui,
peregrino convosco e no meio de vós.
Nestes dias, sobretudo hoje, fiquei
impressionado com o som dos
tambores que me acompanharam
por onde tenho andado. Neste



batimento dos tambores, parecia
ecoar o palpitar de muitos corações:
os corações que, ao longo dos séculos,
vibraram junto destas águas; os
corações de tantos peregrinos que
concordaram juntos o passo para
chegar a este «lago de Deus»! Aqui
pode-se verdadeiramente captar a
palpitação unânime dum povo
peregrino, de gerações que se
puseram em caminho rumo ao
Senhor, para experimentar a sua
obra de cura. Quantos corações
chegaram aqui ansiosos e
trepidantes, sobrecarregados pelo
peso da vida, e junto destas águas
encontraram a consolação e a força
para continuar! Também aqui,
imerso na criação, há outro
batimento que podemos escutar: a
palpitação materna da terra. E assim
como o batimento dos bebés, ainda
no seio materno, está em harmonia
com o das mães, assim para crescer
como seres humanos precisamos de
cadenciar os ritmos da existência



com os da criação que nos dá vida.
Portanto voltemos hoje às nossas
fontes de vida: a Deus, aos pais e,
neste dia e na casa de Santa Ana, aos
avós, que saúdo com grande afeto.

E aqui estamos, agora, transportados
por estas palpitações vitais, em
silêncio, contemplando as águas
deste lago. Isto ajuda-nos a voltar
também às fontes da fé. De facto,
permite-nos peregrinar idealmente
até aos Lugares Santos: imaginar
Jesus, que realizou grande parte do
seu ministério precisamente nas
margens dum lago, o Lago da
Galileia. Lá escolheu e chamou os
Apóstolos, proclamou as Bem-
Aventuranças, contou a maior parte
das parábolas, realizou sinais e
curas. Ora, aquele lago constituía o
coração da «Galileia dos gentios» (Mt
4, 15), uma zona periférica, de
comércio, para onde confluíam as
mais variadas populações, colorindo
a região de tradições e cultos



diversos. Tratava-se do lugar mais
distante, geográfica e culturalmente,
da pureza religiosa que se
concentrava em Jerusalém, no
templo. Por isso podemos imaginar
aquele lago, chamado Mar da
Galileia, como um condensado de
diferenças: nas suas margens,
encontravam-se pescadores e
cobradores de impostos, centuriões e
escravos, fariseus e pobres, homens e
mulheres das mais variadas
proveniências e estratos sociais. E foi
lá, precisamente, que Jesus pregou o
Reino de Deus: não a um escol de
pessoas muito devotas, mas a
populações diferenciadas que
acorriam de várias partes como hoje,
pregou acolhendo a todos num
cenário natural como este. Deus
escolheu aquele contexto poliédrico e
heterogéneo para anunciar ao
mundo algo revolucionário: por
exemplo, «oferecei a outra face, amai
os inimigos, vivei como irmãos para
serdes filhos do Pai do Céu que faz



brilhar o sol sobre os bons e os maus
e faz cair a chuva sobre os justos e os
injustos» (cf. Mt 5, 38-48). E assim
precisamente aquele lago, uma
«mestiçagem de diversidades»,
tornou-se a sede dum inaudito 
anúncio de fraternidade; duma
revolução sem mortos nem feridos, a
revolução do amor. E aqui, nas
margens deste lago, o som dos
tambores que atravessa os séculos e
une povos diferentes, remete-nos
para aquela época. Recorda-nos que
a fraternidade é verdadeira se une os
distantes, que a mensagem de
unidade que o Céu envia à terra não
teme as diferenças e convida-nos à
comunhão, à comunhão das
diferenças, para recomeçar juntos,
porque todos – todos! – somos
peregrinos a caminho.

Irmãos e irmãs peregrinos, que
podemos receber destas águas? A
Palavra de Deus ajuda-nos a
descobri-lo. O profeta Ezequiel



repetiu, por duas vezes, que as águas
que jorram a partir do templo para o
povo de Deus «dão vida» e
«curam» (cf. Ez 47, 8-9).

Dão vida. Penso nas avós que estão
aqui connosco. Tantas! Caríssimas, os
vossos corações são fontes donde
jorra a água viva da fé, com a qual
saciastes a sede de filhos e netos.
Impressiona-me o papel vital das
mulheres nas comunidades
indígenas: ocupam um lugar de
relevo enquanto fontes abençoadas
de vida, não apenas física, mas
também espiritual. E, ao pensar nas
vossas kokum, recordo também a
minha avó. Dela recebi o primeiro
anúncio da fé e aprendi que é assim
que se transmite o Evangelho:
mediante a ternura do trato e da
sabedoria da vida. A fé raramente
nasce lendo sozinhos um livro na
varanda, mas difunde-se num clima
familiar, transmite-se na língua das
mães, com o doce canto em dialeto



das avós. Inflama-me o coração ver
aqui tantos avós e bisavós. Obrigado!
Agradeço-vos e quero dizer a quantos
têm idosos em casa, na família:
tendes um tesouro! Dentro das
vossas paredes, guardais uma fonte
de vida; por favor, cuidai dela, como
se fosse a herança mais preciosa a
amar e proteger.

O profeta dizia que as águas, além de
dar vida, curam. Este aspeto leva-nos
de novo às margens do lago da
Galileia, onde Jesus «curou muitos
enfermos atormentados por toda a
espécie de males» (Mc 1, 34). Lá, «à
noitinha, depois do sol-pôr,
trouxeram-Lhe todos os
enfermos» (1, 32). Nesta tarde,
imaginemo-nos ao redor do lago com
Jesus, enquanto Ele Se aproxima,
inclina-Se com paciência, compaixão
e ternura, cura muitos doentes no
corpo e no espírito:
endemoninhados, leprosos,
paralíticos, cegos, mas também



pessoas exaustas e desanimadas,
transviadas e feridas. Jesus veio, e
continua a vir, cuidar de nós,
consolar e sarar a nossa humanidade
abandonada e exausta. A todos, e
também a nós, dirige o mesmo
convite: «Vinde a Mim, todos os que
estais cansados e oprimidos, que Eu
hei de aliviar-vos» (Mt 11, 28). Ou,
como no texto que ouvimos esta
tarde: «Se alguém tem sede, venha a
Mim e beba» (Jo 7, 37).

Irmãos, irmãs, todos nós precisamos
da cura de Jesus, médico das almas e
dos corpos. Senhor, como as pessoas
nas margens do Mar da Galileia não
tinham medo de dizer em alta voz as
suas necessidades. Também nós esta
tarde, Senhor, vimos a Vós, com a dor
que temos no nosso íntimo. Trazemo-
Vos a nossa aridez e as nossas
fadigas, trazemo-Vos os traumas das
violências sofridas pelos nossos
irmãos e irmãs indígenas. Neste
lugar abençoado, onde reinam a



harmonia e a paz, apresentamo-Vos
as desarmonias das nossas histórias,
os terríveis efeitos da colonização, a
dor indelével de tantas famílias, avós
e crianças. Senhor, ajudai-nos a
curar as nossas feridas. Sabemos que
isto exige empenho, cuidado e factos
concretos da nossa parte; mas
sabemos também, Senhor, que
sozinhos não o conseguimos fazer.
Entregamo-nos a Vós e à intercessão
da vossa Mãe e da vossa avó.

Sim, Senhor, confiamo-nos à
intercessão da vossa Mãe e da vossa
avó, porque as mães e as avós
ajudam a sarar as feridas do coração.
Durante os dramas da conquista, foi
Nossa Senhora de Guadalupe que
transmitiu a reta fé aos indígenas,
falando a sua língua, vestindo os seus
trajes, sem violências nem
imposições. E pouco depois, com a
chegada da imprensa, foram
publicadas as primeiras gramáticas e
os primeiros catecismos nas línguas



indígenas. Quanto bem fizeram os
missionários, autenticamente
evangelizadores, nesta linha a fim de
preservar as línguas e culturas
autóctones em tantas partes do
mundo! No Canadá, esta
«inculturação materna» deu-se por
obra de Santa Ana, unindo a beleza
das tradições indígenas e a da fé e
plasmando-as com a sabedoria duma
avó, que é mãe duas vezes. Também
a Igreja é mulher, também a Igreja é
mãe. De facto, nunca houve um
momento na sua história em que a fé
não fosse transmitida em língua
materna pelas mães e pelas avós.
Aliás, parte da dolorosa herança que
estamos a enfrentar nasce do facto
de se ter impedido às avós indígenas
de transmitirem a fé na sua língua e
na sua cultura. Sem dúvida, esta
perda é uma tragédia, mas a vossa
presença aqui é um testemunho de
resiliência e de recomeço, de
peregrinação rumo à cura, de
abertura do coração a Deus que sara



o nosso sermos comunidade. Ora
todos nós, como Igreja, precisamos
de cura: precisamos de ser curados
da tentação de nos fecharmos em nós
mesmos, de escolhermos a defesa da
instituição em vez da busca da
verdade, de preferirmos o poder
mundano ao serviço evangélico.
Queridos irmãos e irmãs, ajudemo-
nos a fim de dar a nossa contribuição
para construir com a ajuda de Deus
uma Igreja mãe como Ele gosta: uma
Igreja capaz de abraçar cada filho e
filha; aberta a todos e que fale a cada
um e a cada uma; que não vai contra
ninguém, mas que vai ao encontro de
quem quer que seja.

As multidões do lago da Galileia que
se aglomeravam à volta de Jesus
eram compostas principalmente por
gente comum, gente simples, que Lhe
apresentava as próprias
necessidades e feridas. De forma
idêntica, se quisermos cuidar e sanar
a vida das nossas comunidades, não



podemos começar senão pelos
pobres, pelos mais marginalizados.
Demasiadas vezes deixamo-nos guiar
pelos interesses de alguns que estão
bem; é preciso olhar mais para as
periferias e pôr-se à escuta do clamor
dos últimos; é necessário saber
escutar a dor de quantos, muitas
vezes em silêncio, gritam nas nossas
cidades sobrelotadas e
despersonalizadas: «Não nos deixeis
sozinhos». É também o grito dos
idosos que correm o risco de morrer
sozinhos em casa ou abandonados
numa instituição, ou dos doentes
incómodos que, em lugar do afeto,
lhes é subministrada a morte. É o
grito sufocado de adolescentes,
moços e moças, mais criticados do
que escutados, que delegam a sua
liberdade a um telemóvel, enquanto
nas mesmas ruas outros dos seus
coetâneos vagueiam errantes,
anestesiados por qualquer diversão,
à mercê de dependências que os
tornam tristes e ansiosos, incapazes



de acreditar em si mesmos, de amar
aquilo que são e a beleza da vida que
têm. Não nos deixeis sozinhos é o
grito de quem quereria um mundo
melhor, mas não sabe por onde
começar.

Jesus, que nos cura e consola com a
água viva do seu Espírito, no
Evangelho desta tarde pede-nos que
também de nós, do seio de quem
acredita, corram «rios de água
viva» (cf. Jo 7, 38). E nós... Sabemos
saciar a sede dos nossos irmãos e
irmãs? Enquanto continuamos a
pedir consolação a Deus, sabemos dá-
la também aos outros? Quantas vezes
nos libertamos de tantos pesos
interiores, como por exemplo, o de
não nos sentirmos amados e
respeitados, precisamente
começando a amar de forma gratuita
os outros! Nas nossas solidões e
ansiedades, Jesus impele-nos a sair,
impele-nos a dar, impele-nos a amar.
E então pergunto-me: Que faço eu



por quem tem necessidade de mim?
Concretamente pelas populações
indígenas, pensando nas suas
histórias e nas tribulações que
suportaram, que faço eu por elas?
Limito-me a escutar com um pouco
de curiosidade mundana,
escandalizo-me com tudo o que
aconteceu no passado, ou faço algo
de concreto por elas? Rezo, encontro,
leio, fundamento-me, deixo-me tocar
pelas suas histórias? E, olhando para
mim mesmo, se me encontro no
sofrimento, escuto Jesus que me quer
fazer sair do recinto da minha
ansiedade e convida-me a recomeçar,
a ir mais além, a amar? Às vezes,
uma boa maneira de ajudar outra
pessoa é não lhe dar imediatamente
o que pede, mas acompanhá-la,
convidá-la a amar, a doar-se. Pois
deste modo, através do bem que
puder fazer aos outros, é que
descobrirá os seus rios de água viva,
descobrirá o tesouro único e precioso
que é.



Queridos irmãos e irmãs indígenas,
vim como peregrino também para
vos dizer quão preciosos sois para
mim e para a Igreja. Desejo que entre
vós a Igreja esteja tão unida, como
estreitos e unidos estão os fios das
faixas coloridas que muitos de vós
usais. Que o Senhor nos ajude a
avançar no processo de cura, rumo a
um futuro sempre mais sadio e
renovado. Creio que seja também o
desejo das vossas avós e dos vossos
avôs, das nossas avós e dos nossos
avôs. Que os avós de Jesus, São
Joaquim e Santa Ana, abençoem o
nosso caminho.

27 de julho

Encontro com as autoridades civis,
com os representantes das
populações indígenas e com o



Corpo Diplomático, na "Citadelle
de Québec"

Senhora Governadora Geral,

Senhor Primeiro-Ministro,

Distintas Autoridades civis e
religiosas,

Amados Representantes das
populações indígenas,

Ilustres Membros do Corpo
Diplomático,

Senhoras e Senhores!

Saúdo-vos cordialmente e agradeço à
senhora Mary Simon e ao senhor
Justin Trudeau as suas amáveis
palavras. Estou feliz por me dirigir a
vós, que tendes a responsabilidade
de servir os habitantes deste grande
país que, «de mar a mar», oferece um
património natural extraordinário.
Dentre as muitas belezas, penso nas
imensas e espetaculares florestas de



aceráceas, que tornam única e
colorida a paisagem canadiana.
Quero aproveitar precisamente o
símbolo por excelência destas terras,
a folha de acerácea, que dos brasões
do Québec se espalhou rapidamente
até se tornar o emblema que
sobressai na bandeira do país.

Se isto aconteceu em tempos
bastante recentes, as aceráceas
guardam a memória de muitas
gerações passadas, bem antes de os
colonos chegarem ao solo canadiano.
As populações nativas extraíam delas
a seiva com que faziam xaropes
nutrientes. Isto leva-nos a pensar na
sua laboriosidade, sempre atentas a
salvaguarda a terra e o meio-
ambiente, fiéis a uma visão
harmoniosa da criação, livro aberto
que ensina o homem a amar o
Criador e a viver em simbiose com os
outros seres vivos. Há muito que
aprender disto, a começar pela
capacidade de colocar-se à escuta de



Deus, das pessoas e da natureza.
Temos necessidade disto sobretudo
no frenesi vertiginoso do mundo de
hoje, caraterizado por uma constante
«rapidación», que torna difícil um
desenvolvimento realmente humano,
sustentável e integral (cf. Francisco,
Carta enc. Laudato si’, 18), acabando
por gerar uma «sociedade do cansaço
e da desilusão» que sente dificuldade
em reencontrar o gosto da
contemplação, o sabor genuíno das
relações, a mística do conjunto.
Quanta necessidade temos de nos
ouvir uns aos outros e dialogar, para
nos afastarmos do individualismo
dominante, dos juízos precipitados,
da crescente agressividade, da
tentação de dividir o mundo em bons
e maus! As grandes folhas de
acerácea, que absorvem ar poluído e
restituem oxigénio, convidam a
maravilhar-nos com a beleza da
criação e deixar-nos atrair pelos
saudáveis valores presentes nas
culturas indígenas: estes servem de

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#18


inspiração para todos nós e podem
contribuir para sanar o hábito
nocivo de explorar. Explorar a
criação, as relações, o tempo, e
regular a atividade humana apenas
com base na utilidade e no lucro.

Todavia estes ensinamentos vitais
foram violentamente combatidos no
passado. Penso sobretudo nas
políticas de assimilação e alforria,
incluindo também o sistema escolar
residencial, que prejudicou muitas
famílias indígenas, minando a sua
língua, cultura e visão de mundo.
Naquele deplorável sistema
promovido pelas autoridades
governamentais da época, que
separou tantas crianças das suas
famílias, estiveram envolvidas várias
instituições católicas locais; exprimo
vergonha e pesar por isso e,
juntamente com os Bispos deste país,
renovo o meu pedido de perdão pelo
mal cometido por tantos cristãos
contra as populações indígenas. Por



tudo isto peço perdão. É trágico
quando crentes, como sucedeu
naquele período histórico, se
adequam mais às conveniências do
mundo do que ao Evangelho. Se a fé
cristã desempenhou um papel
essencial na modelação dos ideais
mais elevados do Canadá, que se
caraterizam pelo desejo de construir
um país melhor para todo o seu
povo, é necessário – admitindo as
próprias culpas – empenhar-se juntos
na realização daquilo que sei que
todos vós compartilhais: promover
os direitos legítimos das populações
nativas e favorecer processos de cura
e reconciliação entre elas e os não
indígenas do país. Isto reflete-se no
vosso empenho por responder
adequadamente aos apelos da 
Comissão em prol da Verdade e da
Reconciliação, bem como na
solicitude em reconhecer os direitos
dos povos indígenas.



A Santa Sé e as comunidades
católicas locais nutrem o desejo
concreto de promover as culturas
indígenas, com caminhos espirituais
específicos e adequados, que incluam
também a atenção às tradições
culturais, costumes, línguas e
processos educativos próprios, no
espírito da Declaração das Nações
Unidas sobre os Direitos dos Povos
Indígenas. É nosso desejo renovar a
relação entre a Igreja e as populações
indígenas do Canadá, uma relação
marcada quer por um amor que deu
excelentes frutos, quer – infelizmente
– por feridas que nos estamos
esforçando por compreender e
sanar. Estou muito grato por ter
encontrado e ouvido vários
representantes das populações
indígenas nos meses passados em
Roma, e poder reforçar aqui, no
Canadá, as boas relações
estabelecidas com eles. Os momentos
que vivemos juntos deixaram marcas
em mim, nomeadamente o firme



desejo de dar seguimento à
indignação e à vergonha pelos
sofrimentos suportados pelos
indígenas, levando por diante um
caminho fraterno e paciente com
todos os canadianos segundo a
verdade e a justiça, trabalhando pela
cura e a reconciliação, sempre
animados pela esperança.

Aquela «história de sofrimento e
desprezo», originada por uma
mentalidade colonizadora, «não se
cura facilmente». Ao mesmo tempo
alerta-nos para o facto de que «a
colonização não para; embora em
muitos lugares se transforme,
disfarce e dissimule» (Francisco,
Exort. ap. Querida Amazonia, 16). É o
caso das colonizações ideológicas. Se
outrora a mentalidade colonialista
transcurou a vida concreta das
pessoas, impondo modelos culturais
pré-estabelecidos, também hoje não
faltam colonizações ideológicas que
afrontam a realidade da existência,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#16


sufocam o apego natural aos valores
dos povos, tentando desenraizar as
suas tradições, a história e os laços
religiosos. Trata-se duma
mentalidade que, com a presunção
de ter superado «as páginas negras
da história», abre espaço à cultura do
cancelamento que avalia o passado
com base apenas em certas
categorias atuais. Assim estabelece-
se uma moda cultural que
uniformiza, torna tudo igual, não
tolera diferenças e concentra-se
apenas no momento presente, nas
necessidades e direitos dos
indivíduos, negligenciando muitas
vezes os deveres para com os mais
débeis e frágeis: pobres, migrantes,
idosos, doentes, nascituros… São eles
os esquecidos nas sociedades do
bem-estar; são eles que, na
indiferença geral, acabam
descartados como folhas secas para
queimar.



A ramagem frondosa e multicolorida
das aceráceas lembra-nos, ao
contrário, a importância do conjunto,
de construir comunidades humanas
não uniformizadas, mas realmente
abertas e inclusivas. E como cada
folha é fundamental para enriquecer
a ramagem, assim também cada
família, célula essencial da
sociedade, há de ser valorizada,
porque «o futuro da humanidade
passa pela família» (S. João Paulo II,
Exort. ap. Familiaris consortio, 86). É
a primeira realidade social concreta,
mas está ameaçada por muitos
fatores: violência doméstica, frenesi
do trabalho, mentalidade
individualista, carreirismo
desenfreado, desemprego, solidão
dos jovens, abandono dos idosos e
dos enfermos... As populações
indígenas têm tanto para nos ensinar
sobre a guarda e a tutela da família,
onde se aprende, já desde criança, a
reconhecer o que está certo e o que é
errado, dizer a verdade, partilhar,

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html


corrigir os erros, recomeçar, animar-
se, reconciliar-se. Que o mal sofrido
pelos povos indígenas, do qual agora
nos envergonhamos, nos sirva hoje
de alerta, para que o cuidado e os
direitos da família não sejam postos
de lado em nome de eventuais
exigências produtivas e interesses
individuais.

Voltemos à folha de acerácea. Nos
tempos de guerra, os soldados
usavam-nas como ligaduras e
medicamentos para as feridas. Hoje,
face à loucura insensata da guerra,
precisamos novamente de lenir os
extremismos da contraposição e
curar as feridas do ódio. Uma
testemunha de trágicas violências do
passado disse, recentemente, que «a
paz tem um seu segredo: nunca odiar
ninguém. Se se quer viver, não se
deve jamais odiar» («Entrevista a E.
Bruck»: Avvenire, 8 de março de
2022). Não precisamos de dividir o
mundo em amigos e inimigos,



manter as distâncias e voltar a
armar-nos até aos dentes: não serão
as corridas aos armamentos e as
estratégias de dissuasão que trarão
paz e segurança. Não há necessidade
de perguntar-se como continuar as
guerras, mas como pará-las. Há
necessidade de impedir que os povos
voltem a ser reféns da trituração de
espaventosas guerras frias que ainda
se alargam. Há necessidade de
políticas criativas e clarividentes,
que saibam sair dos esquemas de
parte para dar resposta aos desafios
globais.

De facto, os grandes desafios de hoje,
como a paz, as alterações climáticas,
os efeitos da pandemia e as
migrações internacionais têm em
comum uma constante: são globais,
são desafios globais, afetam a todos.
E se todos eles falam da necessidade
do conjunto, a política não pode ficar
prisioneira dos interesses de parte. É
preciso saber olhar – como ensina a



sabedoria indígena – para as sete
gerações futuras, e não para as
conveniências imediatas, os prazos
eleitorais, o apoio dos lóbis. É preciso
também valorizar os desejos de
fraternidade, justiça e paz das jovens
gerações. De facto, tal como é
necessário, para recuperar memória
e sabedoria, escutar os idosos, assim
também, para haver ímpeto e futuro,
é preciso abraçar os sonhos dos
jovens. Estes merecem um futuro
melhor do que aquele que estamos a
preparar-lhes, merecem ser
envolvidos nas opções para a
construção do hoje e do amanhã,
particularmente para a salvaguarda
da casa comum, para a qual são
preciosos os valores e ensinamentos
das populações indígenas. A
propósito quero manifestar apreço
pelo louvável empenho local a favor
do meio-ambiente. Poder-se-ia quase
dizer que os emblemas tirados da
natureza, como o lírio na bandeira
desta província do Québec e a folha



de acerácea na do país, confirmam a
vocação ecológica do Canadá.

Quando a Comissão instituída para o
efeito se encontrou a avaliar os
milhares de esboços recebidos para a
realização da bandeira nacional,
muitos dos quais enviados por
pessoas comuns, ficou surpreendida
por conterem quase todos
precisamente a folha de acerácea. A
participação em torno deste símbolo
compartilhado sugere-me sublinhar
uma palavra fundamental para os
canadianos: multiculturalismo. Este
está na base da coesão duma
sociedade tão complexa como
variadamente colorida são as
ramagens frondosas das aceráceas. A
própria folha da acerácea, com a sua
multiplicidade de pontas e de lados,
faz pensar numa figura poliédrica e
diz que vós sois um povo capaz de
incluir, de modo que aqueles que
chegam podem encontrar lugar nesta
unidade multiforme e oferecer-lhe a



sua contribuição original (cf.
Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 236). O multiculturalismo é
um desafio permanente: é acolher e
abraçar os diferentes componentes
presentes, respeitando ao mesmo
tempo a diversidade das suas
tradições e culturas, sem pensar que
o processo esteja concluído duma vez
por todas. Nesta linha, manifesto
apreço pela generosidade em
hospedar numerosos migrantes
ucranianos e afegãos. É preciso
trabalhar também para superar a
retórica do medo a respeito dos
imigrantes e dar-lhes, segundo a
capacidade do país, a possibilidade
concreta de se envolverem
responsavelmente na sociedade.
Para se conseguir isto, são
indispensáveis os direitos e a
democracia. Mas é preciso fazer
frente à mentalidade individualista,
lembrando que a convivência funda-
se em pressupostos que o sistema
político, sozinho, não pode gerar.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte


Nisto é de grande ajuda a cultura
indígena, ao recordar a importância
dos valores da sociabilidade. E
também a Igreja Católica, com a sua
dimensão universal e a sua solicitude
pelos mais frágeis, com o legítimo
serviço em favor da vida humana em
cada uma das suas fases, desde a
conceção até à morte natural, é feliz
por oferecer a própria contribuição.

Nestes dias, ouvi falar de numerosas
pessoas necessitadas que batem à
porta das paróquias. Mesmo num
país tão desenvolvido e avançado
como o Canadá, que presta muita
atenção à assistência social, não são
poucos os sem-abrigo que dependem
das igrejas e dos bancos alimentares
para receber ajudas e agasalhos
essenciais, que – nunca o
esqueçamos – não são apenas
materiais. Estes irmãos e irmãs
levam-nos a considerar a urgência de
trabalharmos para pôr remédio à
radical injustiça que polui o nosso



mundo, pelo que a abundância dos
dons da criação está repartida de
forma muito desigual. É escandaloso
que o bem-estar gerado pelo
progresso económico não beneficie
todos os setores da sociedade. E é
triste ver que se registam,
precisamente entre os nativos,
muitos dos índices de pobreza, a que
se vêm juntar outros indicadores
negativos, como a baixa frequência
escolar, o acesso não fácil à casa e à
assistência sanitária. Que o emblema
da folha de acerácea, que costuma
aparecer nos rótulos dos produtos do
país, seja um estímulo para todos
realizarem escolhas económicas e
sociais tendentes à partilha e ao
cuidado dos necessitados.

Trabalhando juntos, de comum
acordo, é que se enfrentam os
prementes desafios de hoje.
Agradeço-vos a hospitalidade, a
solicitude e a estima, dizendo-vos
com sincero afeto que tenho



verdadeiramente no coração o
Canadá e o seu povo.

28 de julho

Santa Missa no Santuário Nacional
de Santa Ana de Beaupré

A viagem dos discípulos de Emaús,
que encontramos na conclusão do
Evangelho de São Lucas, é uma
imagem do nosso caminho pessoal e
da Igreja. Na estrada da vida, e vida
de fé, ao levarmos por diante os
sonhos, os projetos, os anseios e as
esperanças que habitam no nosso
coração, embatemos também nas
nossas fragilidades e fraquezas,
experimentamos derrotas e deceções
e, às vezes, ficamos prisioneiros de
uma sensação de fracasso que nos
paralisa. O Evangelho anuncia-nos
que, mesmo em tais momentos, não
estamos sozinhos: o Senhor vem ao



nosso encontro, coloca-Se ao nosso
lado, caminha pela nossa própria
estrada com a discrição dum amável
viandante que deseja reabrir os
olhos e inflamar de novo o nosso
coração. E quando o fracasso deixa
espaço ao encontro com o Senhor, a
vida reabre-se à esperança e
podemos reconciliar-nos connosco,
com os irmãos e com Deus.

Sigamos então o itinerário deste
caminho que poderíamos intitular do
fracasso à esperança.

Primeiro, há a sensação de fracasso,
que habita o coração destes dois
discípulos depois da morte de Jesus.
Tinham abraçado um sonho com
entusiasmo. Em Jesus, tinham
depositado todas as suas esperanças
e desejos. Agora, depois da
escandalosa morte na cruz, viram
costas a Jerusalém para voltar a casa,
à vida anterior. A deles é uma
viagem de regresso, como se



quisessem esquecer aquela
experiência que encheu de amargura
os seus corações, aquele Messias
condenado à morte na cruz como um
malfeitor. Voltam a casa abatidos,
«com o rosto triste» (Lc 24, 17): as
expetativas que cultivavam deram
em nada, as esperanças em que
acreditavam desfizeram-se em
pedaços, os sonhos que teriam
querido realizar cedem o lugar à
desilusão e à amargura.

Trata-se duma experiência que tem a
ver também com a nossa vida e o
próprio caminho espiritual, em todas
as ocasiões em que somos obrigados
a redimensionar os nossos anseios e
a lidar com as ambiguidades da
realidade, com as obscuridades da
vida, com as nossas fraquezas.
Acontece-nos sempre que os nossos
ideais se deparam com as deceções
da existência e os nossos propósitos
são menosprezados por causa das
nossas fragilidades; quando



cultivamos projetos de bem, mas
depois não temos a capacidade de os
realizar (cf. Rm 7, 18); quando mais
cedo ou mais tarde, nas atividades
que realizamos ou nas nossas
relações, experimentamos alguma
derrota, algum erro, um fracasso,
uma queda, vendo desabar aquilo
em que tínhamos acreditado ou nos
tínhamos empenhado e sentindo-nos
ao mesmo tempo esmagados pelo
nosso pecado e os sentimentos de
culpa.

É isto que acontece a Adão e Eva,
como escutámos na primeira Leitura.
O seu pecado não só os afastou de
Deus, mas tornou-os distantes entre
si: conseguem apenas acusar-se um
ao outro. E vemo-lo também nos
discípulos de Emaús, cuja
contrariedade por terem visto
desabar o projeto de Jesus deixa
espaço apenas a uma estéril
discussão. E o mesmo pode verificar-
se também na vida da Igreja, a



comunidade dos discípulos do
Senhor representados naqueles dois
de Emaús. Apesar de ser a
comunidade do Ressuscitado, pode
encontrar-se a vagar perdida e
desiludida perante o escândalo do
mal e a violência do Calvário. Então
nada mais consegue fazer senão
apertar nas mãos a sensação de
fracasso e interrogar-se: Que
aconteceu? Porque é que aconteceu?
Como pôde acontecer?

Irmãos e irmãs, são as perguntas que
cada um põe a si mesmo; e são
também os interrogativos ardentes
que esta Igreja peregrina no Canadá
faz ressoar no seu coração num
árduo caminho de cura e
reconciliação. Também nós, perante
o escândalo do mal e o Corpo de
Cristo ferido na carne dos nossos
irmãos indígenas, caímos na
amargura e sentimos o peso do
fracasso. Permiti então que me una
espiritualmente a tantos peregrinos



que percorrem aqui a «Escada
Santa», que evoca a escada subida
por Jesus até ao Pretório de Pilatos, e
vos acompanhe como Igreja nestas
interrogações que brotam dum
coração cheio de pesar: Porque é que
aconteceu tudo isto? Como pôde isto
acontecer na comunidade daqueles
que seguem Jesus?

Aqui, porém, devemos ter cuidado
com a tentação da fuga, presente nos
dois discípulos do Evangelho: fugir,
percorrer em sentido inverso o
caminho, escapar do lugar onde
sucederam os factos, tentar removê-
los, procurar um «lugar tranquilo»
como Emaús para esquecê-los. Não
há nada pior, perante os fracassos da
vida, do que fugir para não os
enfrentar. É uma tentação do
inimigo, que ameaça o nosso
caminho espiritual e o caminho da
Igreja: ele quer fazer-nos acreditar
que aquele fracasso já seja definitivo,
quer paralisar-nos na amargura e na



tristeza, convencer-nos de que não
há mais nada a fazer e,
consequentemente, não vale a pena
encontrar uma estrada para
recomeçar.

O Evangelho, ao contrário, revela-nos
que precisamente nas situações de
deceção e tristeza, precisamente
quando, atónitos, experimentamos a
violência do mal e a vergonha da
culpa, quando o rio da nossa vida
seca no pecado e no fracasso,
quando, despojados de tudo, nos
parece não ter mais nada,
precisamente então é que o Senhor
vem ao nosso encontro e caminha
connosco. No caminho de Emaús,
coloca-Se discretamente ao lado
deles para acompanhar e partilhar os
passos resignados daqueles
discípulos tristes. E que faz? Não
oferece palavras genéricas de
encorajamento, expressões de
circunstância ou consolações fáceis,
mas, desvendando nas Sagradas



Escrituras o mistério de sua morte e
ressurreição, ilumina a sua história e
os acontecimentos que viveram.
Assim abre os olhos deles para uma
nova visão das coisas. Também nós,
que partilhamos a Eucaristia nesta
Basílica, podemos reler muitos
acontecimentos da história. Neste
mesmo terreno, já houve
anteriormente três templos; e
houveram aqueles que não fugiram
diante das dificuldades, voltaram a
sonhar apesar dos erros próprios e
alheios; não se deixaram vencer pelo
incêndio devastador de há cem anos
e edificaram, com coragem e
criatividade, este templo. E quantos
partilham aqui a Eucaristia, vindos
das vizinhas Planuras de Abraão,
podem também aperceber-se do
ânimo daqueles que não se deixaram
cair reféns do ódio da guerra, da
destruição e do sofrimento, mas
souberam voltar a planear uma
cidade e um país.



Por fim, diante dos discípulos de
Emaús, Jesus parte o pão, reabrindo
os seus olhos e mostrando-Se mais
uma vez como o Deus do amor que
oferece a vida pelos seus amigos.
Deste modo, ajuda-os a retomar o
caminho com alegria, recomeçar,
passar do fracasso à esperança.
Irmãos e irmãs, o Senhor quer fazer
o mesmo com cada um de nós e com
a sua Igreja. E como podem ser
reabertos os nossos olhos, como pode
ainda o coração inflamar-se em nós
pelo Evangelho? Que havemos de
fazer enquanto nos vemos
atribulados por várias provações
espirituais e materiais, enquanto
procuramos a estrada para uma
sociedade mais justa e fraterna,
enquanto desejamos recuperar das
nossas deceções e fadigas, enquanto
esperamos sarar das feridas do
passado e reconciliar-nos com Deus e
entre nós?



Só há uma estrada, um único
caminho: é o caminho de Jesus, é o
caminho que é Jesus (cf. Jo 14, 6).
Acreditemos que Jesus Se vem juntar
ao nosso caminho, deixemo-nos
encontrar por Ele; deixemos que seja
a sua Palavra a interpretar a história
que vivemos como indivíduos e como
comunidades, e a indicar-nos o
caminho para nos curarmos e
reconciliarmos; com fé, partamos
juntos o Pão Eucarístico para que, ao
redor desta Mesa, possamos
redescobrir-nos filhos amados do Pai,
chamados a ser todos irmãos.
Quando parte o pão, Jesus confirma
aquilo que os discípulos já tinham
recebido como testemunho das
mulheres e em que não quiseram
acreditar: que Ele ressuscitou! Nesta
Basílica, onde recordamos a mãe da
Virgem Maria, e onde se encontra
também a cripta dedicada à
Imaculada Conceição, não podemos
senão pôr em evidência o papel que
Deus quis dar à mulher no seu plano



de salvação. Santa Ana, a Santíssima
Virgem Maria, as mulheres da
manhã de Páscoa apontam-nos um
novo caminho de reconciliação: a
ternura materna de tantas mulheres
pode acompanhar-nos – como Igreja
– rumo a tempos novamente
fecundos, nos quais deixemos para
trás tanta esterilidade e tanta morte,
e no centro colocar de novo Jesus, o
Crucificado Ressuscitado.

De facto, no centro das nossas
interrogações, das fadigas que
acumulamos, da própria vida
pastoral, não podemos colocar-nos a
nós mesmos e ao nosso fracasso;
devemos colocar a Ele, o Senhor
Jesus. No coração de cada coisa,
coloquemos a sua Palavra, que
ilumina os acontecimentos e reabre-
nos os olhos para ver a presença
operante do amor de Deus e a
possibilidade de bem mesmo em
situações aparentemente perdidas;
coloquemos o Pão da Eucaristia, que



Jesus ainda hoje parte para nós, para
partilhar a sua vida com a nossa,
abraçar as nossas fragilidades,
sustentar os nossos passos cansados
e conceder-nos a cura do coração. E,
reconciliados com Deus, com os
outros e connosco, podemos também
nós tornar-nos instrumentos de
reconciliação e de paz na sociedade
em que vivemos.

Senhor Jesus, nosso caminho, nossa
força e consolação, a Vós nos
dirigimos como os discípulos de
Emaús: «Ficai connosco, Senhor, pois
a noite já vai caindo» (Lc 24, 29).
Ficai connosco, Senhor, quando a
esperança conhece o ocaso e desce,
escura, a noite da deceção. Ficai
connosco, porque convosco, Jesus,
muda o rumo do caminho e, dos
becos sem saída da desconfiança,
renasce a maravilha da alegria. Ficai
connosco, Senhor, porque convosco a
noite da tristeza transforma-se em
manhã radiosa da vida. Limitemo-



nos a dizer: Ficai connosco, Senhor,
porque, se Vós caminhais ao nosso
lado, o fracasso abre-se à esperança
duma nova vida. Amen.

28 de julho

Vésperas com os bispos, os
sacerdotes, os diáconos, os
consagrados, os seminaristas e os
agentes da Pastoral, na Catedral 
Notre-Dame do Quebec

Amados irmãos Bispos, caros
sacerdotes e diáconos, consagrados,
consagradas e seminaristas, agentes
pastorais, boa tarde!

Agradeço a D. Raymond Poisson as
palavras de boas-vindas que me
dirigiu e saúdo a todos vós,
especialmente quantos tiveram de
percorrer um longo caminho para
chegar: as distâncias no vosso país



são verdadeiramente grandes! Por
isso, obrigado! Estou feliz por vos
encontrar.

É significativo o nosso encontro nesta
Basílica de Notre-Dame do Québec,
catedral desta Igreja particular e
sede primacial do Canadá, cujo
primeiro Bispo, São Francisco de
Laval, abriu o Seminário em 1633
tendo-se ocupado, durante todo o seu
ministério, da formação dos
presbíteros. E dos presbíteros, isto é,
dos «anciãos» falou-nos a Leitura
Breve que acabámos de ouvir. Assim
nos exortou São Pedro: «Apascentai o
rebanho de Deus que vos foi
confiado, governando-o não à força,
mas de boa vontade» (1 Ped 5, 2).
Enquanto estamos aqui reunidos
como Povo de Deus, recordemo-nos
de que Jesus é o Pastor da nossa vida,
que cuida de nós porque nos ama de
verdade. A nós, pastores da Igreja, é
pedida esta mesma generosidade no
pastoreio do rebanho, para que se



possa manifestar a solicitude de
Jesus por todos e a sua compaixão
pelas feridas de cada um.

E precisamente porque somos sinal
de Cristo, o apóstolo Pedro exorta-
nos: Apascentai o rebanho, guiai-o,
não deixeis que se extravie enquanto
vos ocupais dos próprios afazeres.
Cuidai dele com dedicação e ternura.
E – acrescenta – fazei-o «de boa
vontade», e não à força: não como
um dever, não como assalariados
religiosos ou funcionários do
sagrado, mas com coração de
pastores, com entusiasmo. Se
olharmos mais para Ele, o Bom
Pastor, do que para nós mesmos,
descobrimos que somos guardados
com ternura, sentimos a
proximidade de Deus. Daqui nasce a
alegria do ministério e, ainda antes, a
alegria da fé: não de ver aquilo que
somos capazes de fazer, mas de saber
que Deus está próximo, que nos



amou primeiro e nos acompanha
todos os dias.

Esta, irmãos e irmãs, é a nossa
alegria: não uma alegria fácil, como
aquela que o mundo às vezes nos
oferece iludindo-nos com fogos de
artifício; esta alegria não está ligada
a riquezas nem seguranças; nem
sequer está ligada à persuasão de
que tudo nos correrá sempre bem na
vida, sem cruzes nem problemas.
Antes, a alegria cristã está unida a
uma experiência de paz, que
permanece no coração mesmo
quando somos atingidos por
dificuldades e aflições, porque
sabemos que não estamos sozinhos,
mas acompanhados por um Deus que
não fica indiferente à nossa sorte.
Como quando o mar está agitado: à
superfície é tempestuoso, mas em
profundidade permanece calmo e
tranquilo. Assim é a alegria cristã:
um dom gratuito, a certeza de saber
que somos amados, sustentados e



abraçados por Cristo em cada
situação da vida. Porque é Ele que
nos liberta do egoísmo e do pecado,
da tristeza da solidão, do vazio
interior e do medo, dando-nos um
olhar novo sobre a vida, um olhar
novo sobre a história: «Com Jesus
Cristo, renasce sem cessar a
alegria» (Francisco, Exort. ap. 
Evangelii gaudium, 1).

Então podemos interrogar-nos: Como
vai a nossa alegria? Como vai a
minha alegria? A nossa Igreja
expressa a alegria do Evangelho? Nas
nossas comunidades, existe uma fé
que atrai pela alegria que comunica?

Se quisermos abordar estas questões
na sua raiz, não podemos deixar de
refletir sobre o que, na realidade do
nosso tempo, ameaça a alegria da fé
com o risco de a obscurecer, pondo
seriamente em crise a experiência
cristã. Pensa-se imediatamente na 
secularização, que já há muito

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


transformou o estilo de vida das
mulheres e homens de hoje,
deixando Deus quase no último
lugar. Parece que Ele desapareceu do
horizonte, que a sua Palavra já não
se assemelha a uma bússola de
orientação para a vida, para as
opções fundamentais, para as
relações humanas e sociais. Desde já,
porém, há que fazer um
esclarecimento: quando observamos
a cultura em que estamos imersos, as
suas linguagens e os seus símbolos, é
preciso estarmos atentos para não
ficar prisioneiros do pessimismo e do
ressentimento, deixando-nos cair em
juízos negativos ou em inúteis
nostalgias. Com efeito são possíveis
dois olhares a respeito do mundo em
que vivemos: um, chamá-lo-ia «olhar
negativo»; o outro, «olhar que
discerne».

O primeiro, o olhar negativo, nasce
com frequência duma fé que,
sentindo-se atacada, considera-se



como uma espécie de «armadura»
para se defender do mundo. Com
amargura, acusa a realidade
dizendo: «O mundo é mau, reina o
pecado», e assim corre o risco de se
revestir dum «espírito de cruzada».
Tenhamos cuidado com isto, porque
não é cristão; efetivamente não é o
modo como atua Deus, o Qual – assim
no-lo recorda o Evangelho – «tanto
amou o mundo, que lhe entregou o
seu Filho unigénito, a fim de que
todo o que n’Ele crê não se perca,
mas tenha a vida eterna» (Jo 3, 16). O
Senhor, que detesta o mundanismo e
tem um olhar bom sobre o mundo.
Abençoa a nossa vida, bendiz-nos a
nós e à nossa realidade, encarna-Se
nas situações da história, não para
condenar, mas para fazer germinar a
semente do Reino precisamente onde
parecem triunfar as trevas. Se, pelo
contrário, nos detivermos num olhar
negativo, acabaremos por negar a
encarnação, porque fugiremos da
realidade, em vez de nos



encarnarmos nela. Fechar-nos-emos
em nós mesmos, choraremos as
nossas perdas, lamentar-nos-emos
continuamente e cairemos na
tristeza e no pessimismo: tristeza e
pessimismo que nunca vêm de Deus.
Em vez disso, somos chamados a ter
um olhar semelhante ao de Deus, que
sabe distinguir o bem e é obstinado a
procurá-lo, vê-lo e alimentá-lo. Não é
um olhar ingénuo, mas um olhar que
discerne a realidade.

Para afinar o nosso discernimento
sobre o mundo secularizado,
deixemo-nos inspirar pelo que
escreveu São Paulo VI na Evangelii
nuntiandi, Exortação apostólica ainda
hoje plenamente atual: para ele, a
secularização é «o esforço, em si
mesmo justo e legítimo e não
absolutamente incompatível com a fé
ou com a religião» (Exort. ap. 
Evangelii nuntiandi, 55), por
descobrir as leis da realidade e da
própria vida humana estabelecidas

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html


pelo Criador. De facto, Deus não nos
quer escravos, mas filhos, não quer
decidir no nosso lugar, nem oprimir-
nos com um poder sacro num mundo
governado por leis religiosas. Não!
Ele criou-nos livres e pede-nos para
sermos pessoas adultas, pessoas
responsáveis na vida e na sociedade.
Coisa diversa – distinguia São Paulo
VI – é o secularismo, uma conceção
de vida que separa completamente
do vínculo com o Criador, de tal
modo que Deus Se torna «supérfluo e
embaraçante» e se geram «novas
formas de ateísmo», subdolosas e as
mais variadas: «uma civilização do
consumo, o hedonismo erigido em
valor supremo, uma ambição de
poder e predomínio, discriminações
de todo o género» (Ibidem). Compete-
nos a nós, como Igreja e sobretudo
como pastores do Povo de Deus,
como pastores, como consagradas e
consagrados, como seminaristas e
como agentes pastorais, saber fazer
estas distinções, discernir. Se

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html


cedermos ao olhar negativo e
julgarmos de forma superficial,
arriscamo-nos a fazer passar uma
mensagem errada, como se, por trás
da crítica da secularização, houvesse
da nossa parte a nostalgia dum
mundo sacralizado, duma sociedade
doutros tempos onde a Igreja e os
seus ministros tinham mais poder e
relevância social. E esta é uma
perspetiva errada.

Ao contrário, como observa um
grande estudioso destes temas, o
problema da secularização, para nós
cristãos, não deve ser o da menor
relevância social da Igreja ou da
perda de riquezas materiais e
privilégios; antes, aquela pede-nos
para refletir sobre as mudanças da
sociedade, que influíram sobre o
modo como as pessoas pensam e
organizam a vida. Se nos
debruçarmos sobre este aspeto,
damo-nos conta de não ser a fé que
está em crise, mas certas formas e



modos com que a anunciamos. Por
isso a secularização é um desafio
para a nossa imaginação pastoral, é
«a ocasião para a recomposição da
vida espiritual em novas formas e
para novas maneiras de existir» (C.
Taylor, A Secular Age, Cambridge
2007, 437). Assim, o olhar que
discerne, ao mesmo tempo que nos
mostra as dificuldades que temos na
transmissão da alegria da fé,
estimula-nos a encontrar uma nova
paixão pela evangelização, procurar
novas linguagens, mudar algumas
prioridades pastorais, ir ao essencial.

Queridos irmãos e irmãs, há
necessidade de anunciar o
Evangelho, para dar aos homens e
mulheres de hoje a alegria da fé. Mas
este anúncio não se realiza
primariamente por palavras, mas
através dum testemunho
transbordante de amor gratuito,
como Deus faz connosco. É um
anúncio que pede para se encarnar



num estilo de vida pessoal e eclesial
que possa fazer reacender o desejo
do Senhor, infundir esperança,
transmitir confiança e credibilidade.
A propósito disto permiti que vos
proponha, com espírito fraterno, três
desafios, que podereis desenvolver
na oração e no serviço pastoral.

O primeiro desafio: fazer Jesus
conhecido. Nos desertos espirituais
do nosso tempo, gerados pelo
secularismo e pela indiferença, é
necessário voltar ao primeiro
anúncio. Repito: é necessário voltar
ao primeiro anúncio. Não podemos
presumir de comunicar a alegria da
fé apresentando aspetos secundários
a quem ainda não abraçou o Senhor
na vida, ou então só repetindo
algumas práticas ou copiando formas
pastorais do passado. É preciso
encontrar novos caminhos para
anunciar o coração do Evangelho a
quantos ainda não encontraram
Cristo. Isto pressupõe uma



criatividade pastoral para chegar até
às pessoas onde elas vivem, não
esperando que sejam elas a vir até
nós – lá onde vivem! – encontrando
ocasiões de escuta, diálogo e
encontro. Precisamos de voltar ao
essencial, precisamos de voltar ao
entusiasmo dos Atos dos Apóstolos, à
beleza de nos sentirmos
instrumentos da fecundidade do
Espírito hoje. Precisamos de voltar à
Galileia. É o encontro com Jesus
Ressuscitado: voltar à Galileia para –
permiti a expressão – recomeçar
depois do fracasso. Voltar à Galileia.
E cada um de nós tem a sua própria
“Galileia”, aquela do primeiro
anúncio. Precisamos de recuperar
esta memória.

Mas, para anunciar o Evangelho, é
preciso também sermos credíveis. E
aqui está o segundo desafio: o
testemunho. Anuncia-se o Evangelho
de modo eficaz quando é a vida que
fala, que revela aquela liberdade que



faz livres os outros, aquela
compaixão que nada pede em troca,
aquela misericórdia que fala de
Cristo sem palavras. A Igreja no
Canadá começou um percurso novo
depois de ter sido ferida e
transtornada pelo mal perpetrado
por alguns dos seus filhos. Penso em
particular nos abusos sexuais
cometidos contra menores e pessoas
vulneráveis, escândalos que exigem
ações fortes e uma luta irreversível.
Quero, juntamente convosco, voltar a
pedir perdão a todas as vítimas. O
pesar e a vergonha que sentimos
devem tornar-se ocasião de
conversão: que nunca mais
aconteçam! E, pensando no caminho
de cura e reconciliação com os
irmãos e irmãs indígenas, que nunca
mais a comunidade cristã se deixe
contaminar pela ideia da
superioridade duma cultura sobre as
outras e da legitimidade de usar
meios de coação em relação aos
outros. Recuperemos o ardor



missionário do vosso primeiro Bispo,
São Francisco de Laval, que
arremeteu contra todos aqueles que
degradavam os nativos, induzindo-os
a consumir bebidas para os
trufarem. Não permitamos que
nenhuma ideologia aliene e
confunda os estilos e as formas de
vida dos nossos povos procurando
demovê-los e dominá-los. Que os
novos progressos da humanidade
sejam assimiláveis nas suas
identidades culturais com as chaves
da cultura.

Mas, para derrotar esta cultura da
exclusão, é preciso começarmos por
nós: que os pastores não se sintam
superiores aos irmãos e irmãs do
Povo de Deus; que os consagrados
vivam a fraternidade e a liberdade
na obediência em comunidade; que
os seminaristas estejam dispostos a
ser servidores dóceis e disponíveis e
que os agentes pastorais não vejam o
seu serviço como poder. Começa-se



daqui. Vós sois os protagonistas e os
construtores duma Igreja diferente:
humilde, mansa, misericordiosa,
uma Igreja que acompanha os
processos, que trabalha decidida e
serenamente na inculturação, que
valoriza cada um e cada diversidade
cultural e religiosa. Demos este
testemunho!

Finalmente, o terceiro desafio: a
fraternidade. Primeiro, fazer Jesus
conhecido; segundo, testemunho;
terceiro, fraternidade. A Igreja será
testemunha tanto mais credível do
Evangelho quanto mais os seus
membros viverem a comunhão,
criando ocasiões e espaços para que
toda a pessoa que se aproxima da fé
encontre uma comunidade
acolhedora, que saiba ouvir, que
saiba entrar em diálogo, que
promova uma boa qualidade nas
relações. Assim dizia o vosso santo
Bispo aos missionários: «Muitas
vezes uma palavra amarga, uma



impaciência, um rosto que repele
destruirão num momento aquilo que
foi construído durante muito
tempo» (Instruções aos Missionários,
1668).

Trata-se de viver numa comunidade
cristã que se torne escola de
humanidade, onde se aprende a
querer-se bem como irmãos e irmãs,
dispostos a trabalhar, juntos, pelo
bem comum. De facto, no coração do
anúncio evangélico, está o amor de
Deus, que transforma e torna capaz
de comunhão com todos e de serviço
a todos. Um teólogo desta terra
escreveu: «O amor que Deus nos dá
transborda em amor (...). É um amor
que impele o bom samaritano a
parar e cuidar do viajante assaltado
pelos ladrões. É um amor que não
tem fronteiras, que busca o reino de
Deus (...) e este reino é universal» (B.
Lonergan, «The Future of
Christianity»: A Second Collection:
Papers by Bernard F. J. Lonergan SJ,



London 1974, 154). A Igreja é
chamada a encarnar este amor sem
fronteiras, para construir o sonho
que Deus tem para a humanidade:
serem todos irmãos. Interroguemo-
nos: Como está a fraternidade entre
nós? Os Bispos entre si e com os
padres, os padres entre si e com o
Povo de Deus: somos irmãos ou
concorrentes divididos em fações? E
como são as nossas relações com
quem não é «dos nossos», com quem
não crê, com quem possui tradições e
usos diferentes? Este é o caminho:
promover relações de fraternidade
com todos, com os irmãos e irmãs
indígenas, com cada irmã e irmão
que encontramos, porque, no rosto
de cada um, reflete-se a presença de
Deus.

Queridos irmãos e irmãs, estes são
apenas alguns desafios. Não nos
esqueçamos de que só podemos levá-
los por diante com a força do
Espírito, que sempre devemos



invocar na oração. Não deixemos,
porém, entrar em nós o espírito do
secularismo, pensando que podemos
criar projetos que funcionam
sozinhos e com as simples forças
humanas, sem Deus. Isso é uma
idolatria: a idolatria dos projetos sem
Deus. E – uma recomendação ainda –
não nos fechemos no
«retrogradismo», mas avancemos,
com alegria!

Ponhamos em prática estas palavras
que dirigimos a São Francisco de
Laval:

Fostes o homem da partilha,
visitando os doentes,

vestindo os pobres, lutando pela
dignidade das populações
originárias,

apoiando os missionários cansados,

sempre pronto a estender a mão a
quem estava pior do que vós.



Quantas vezes os vossos projetos
foram derrubados!

Uma vez e outra voltastes a pô-los de
pé.

Compreendestes que a obra de Deus
não é de pedra,

e que, nesta terra de desânimo,

havia necessidade dum construtor de
esperança.

Agradeço-vos tudo o que fazeis e de
coração vos abençoo. E por favor,
continuai a rezar por mim.

29 de julho

Viagem Apostólica ao Canadá:
Encontro com uma delegação de
indígenas presentes em Québec

Queridos irmãos e irmãs, bom dia!



Saúdo-vos cordialmente e agradeço
por vos terdes deslocado até aqui,
vindos de vários lugares. A vastidão
desta terra faz pensar na imensidade
do caminho de cura e reconciliação,
que estamos a percorrer juntos. De
facto, a frase que nos acompanha
desde março, desde quando me
foram visitar a Roma os delegados
indígenas, e que carateriza os
momentos da minha visita aqui é 
Caminhar Juntos: Walking Together /
Marcher Ensemble.

Vim ao Canadá como amigo para vos
encontrar, para ver, ouvir, aprender,
apreciar como vivem as populações
indígenas deste país. Não vim como
turista, vim como irmão, para
descobrir pessoalmente os frutos
bons e maus produzidos pelos
membros da família católica local, no
decurso dos anos. Vim com espírito
penitencial, para vos manifestar o
pesar que sentimos no coração,
enquanto Igreja, pelo mal que não



poucos católicos vos causaram
apoiando políticas opressivas e
injustas aplicadas a vós. Vim como
peregrino, com as minhas limitadas
possibilidades físicas, para propiciar
mais passos em frente convosco e a
vosso favor: para que se prossiga na
busca da verdade, para que se
progrida na promoção de percursos
de cura e reconciliação, para que se
continue para diante semeando
esperança para as futuras gerações
de indígenas e não indígenas que
desejam viver juntos,
fraternalmente, em harmonia.

Mas, já próximo da conclusão desta
intensa peregrinação, quero dizer-
vos que, se já vinha animado por
estes desejos, volto para casa muito
mais enriquecido, porque levo no
coração o tesouro incomparável feito
de pessoas e populações que me
marcaram; tesouro de rostos,
sorrisos e palavras que permanecem
no meu íntimo; de histórias e lugares



que não poderei esquecer; de sons,
cores e emoções que vibram
intensamente dentro de mim.
Verdadeiramente posso afirmar que,
enquanto vos visitava, as vossas
realidades, as realidades indígenas
desta terra, visitaram o meu íntimo:
entraram em mim e sempre me
acompanharão. Ouso dizer – se mo
permitis – que de certo modo, agora,
também eu me sinto parte da vossa
família e disso me sinto honrado. A
recordação da festa de Santa Ana,
vivida juntamente com diferentes
gerações e tantas famílias indígenas,
permanecerá indelével no meu
coração. Num mundo que muitas
vezes, infelizmente, é individualista,
quão precioso é este sentido de
família e comunidade tão genuíno
entre vós! E como é importante
cultivar bem o vínculo entre os
jovens e os idosos, e manter uma
relação sadia e harmoniosa com toda
a criação!



Queridos amigos, desejo confiar ao
Senhor tudo o que vivemos nestes
dias e a prossecução do caminho que
nos espera; o que entrego também à
cuidadosa solicitude de quem sabe
guardar o que conta na vida: penso
nas mulheres, particularmente em
três delas. Primeiro, em Santa Ana,
cuja ternura e proteção pude sentir
ao venerá-la juntamente com um
povo de Deus que reconhece e honra
as avós. Segundo, penso na Santa
Mãe de Deus: nenhuma criatura
merece mais do que Ela ser definida
peregrina, porque sempre – também
hoje, mesmo agora – está a caminho:
a caminho entre Céu e terra, para
cuidar de nós por conta de Deus e
para nos conduzir pela mão ao seu
Filho. Finalmente, com frequência
nestes dias, a minha oração e o meu
pensamento detiveram-se numa
terceira mulher que nos
acompanhou com a sua suave
presença e cujos restos mortais se
conservam não muito longe daqui:



refiro-me a Santa Catarina
Tekakwitha. Veneramo-la pela sua
vida santa, mas não poderemos
pensar que a sua santidade de vida,
caraterizada por uma dedicação
exemplar à oração e ao trabalho,
bem como pela capacidade de
suportar com paciência e mansidão
tantas provações, tenha sido possível
também por certos traços nobres e
virtuosos herdados da sua
comunidade e do ambiente indígena
onde cresceu?

Estas mulheres podem ajudar a
compor, voltar a tecer uma
reconciliação que garanta os direitos
dos mais vulneráveis e saiba olhar a
história sem rancores nem
cancelamentos. Duas delas, a
Santíssima Virgem Maria e Santa
Catarina, receberam de Deus um
projeto de vida e, sem interpelar
homem algum, disseram «sim» com
coragem. Estas mulheres teriam
podido responder mal a todos



aqueles que se opunham àquele
projeto, ou então permanecer
submissas às normas patriarcais de
então e resignar-se, sem lutar pelos
sonhos que o próprio Deus
imprimira nas suas almas. Não
seguiram esta opção, mas abriram o
caminho com mansidão e firmeza,
com palavras proféticas e gestos
decisivos, e cumpriram aquilo para
que foram chamadas. Que Elas
abençoem o nosso caminho comum,
intercedam por nós, por esta grande
obra de cura e reconciliação tão
agradável a Deus. De coração vos
abençoo. E peço-vos, por favor, que
continueis a rezar por mim.

29 de julho

Encontro com os jovens e os idosos
na praça da escola de ensino
fundamental, em Iqaluit



Queridos irmãos e irmãs, boa tarde!

Saúdo cordialmente a Senhora
Governadora Geral e todos vós, feliz
por vos encontrar. Agradeço as
vossas palavras e também as
canções, danças e músicas de que
muito gostei!

Há pouco, escutei vários de vós, ex-
alunos das escolas residenciais:
obrigado pelo que tiveram a coragem
de dizer, contando grandes
sofrimentos, que eu não teria
imaginado. Isso despertou em mim a
indignação e a vergonha que, há
meses, me acompanham. Também
hoje e aqui quero dizer-vos o grande
pesar que sinto; e desejo pedir
perdão pelo mal cometido nas
escolas por não poucos católicos que
contribuíram para as políticas de
assimilação cultural e de alforria. 
Mamianak (lamento). Veio-me ao
pensamento o testemunho dum idoso
em que descrevia a beleza do clima



que reinava nas famílias indígenas
antes da chegada do sistema das
escolas residenciais. Aquela estação
em que avós, pais e filhos se
encontravam juntos em harmonia,
comparava-a à primavera, quando os
passarinhos cantam felizes ao redor
da mãe. Mas de repente – dizia ele –
o canto parou: as famílias foram
desagregadas, os pequeninos levados
para longe do seu ambiente; sobre
tudo, caiu o inverno.

Tais palavras, ao mesmo tempo que
geram tristeza, provocam também
escândalo; e mais ainda quando as
confrontamos com a Palavra de
Deus, que manda: «Honra o teu pai e
a tua mãe, para que se prolonguem
os teus dias sobre a terra que o
Senhor, teu Deus, te dá» (Ex 20, 12).
Esta possibilidade não foi dada a
muitas das vossas famílias, falhou
quando os filhos foram separados
dos pais e sentiram o seu país como
um país perigoso e alheio. Estas



assimilações forçadas evocam outra
página bíblica: a história do justo
Nabot (cf. 1 Re 21, 1-16); este
recusara-se a ceder a vinha herdada
dos seus pais a quem, governando,
estava disposto a usar todos os meios
para lha arrebatar. E vêm à mente
também aquelas palavras fortes de
Jesus contra quem escandaliza os
pequeninos e despreza nem que seja
um só deles (cf. Mt 18, 6.10). Quanto
mal faz o romper os laços entre pais
e filhos, ferir os afetos mais queridos,
prejudicar e escandalizar os
pequeninos!

Queridos amigos, estamos aqui com a
vontade de percorrer, juntos, um
itinerário de cura e reconciliação,
que, com a ajuda do Criador, nos
ajude a projetar luz sobre o que
aconteceu e superar o passado
obscuro. A propósito de derrotar a
escuridão, também agora, como
tínheis feito no nosso encontro do
final de março, acendestes o qulliq.



Este, além de dar luz durante as
longas noites de inverno, permitia,
com o calor que difundia, resistir ao
rigor do clima, tornando-se essencial
para viver. Também hoje continua a
ser um símbolo muito belo de vida,
dum viver luminoso que não se
rende à escuridão da noite. Assim
sois vós, testemunho perene da vida
que não se apaga, duma luz que
brilha e que ninguém conseguiu
sufocar.

Sinto-me transbordar de gratidão
pela oportunidade de estar aqui no
Nunavut, no interior do Inuit
Nunangat. Depois do nosso encontro
em Roma, tentei imaginar estas
imensidades que habitais desde
tempos imemoriais e que, para
outros, seriam hostis. Soubestes amá-
las, respeitá-las, guardá-las e
valorizá-las, transmitindo de geração
em geração valores fundamentais,
como o respeito pelos idosos, um
sentido genuíno de fraternidade e o



cuidado pelo meio-ambiente. Há uma
bela e harmoniosa correspondência
entre vós e a terra que habitais,
porque também esta é forte e
resiliente, e responde com tanta luz à
escuridão que a envolve durante
grande parte do ano. Mas mesmo
esta terra, como toda a pessoa e
população, é delicada, e precisa dos
nossos cuidados. Cuidar, transmitir
os cuidados: é a isto, em particular,
que são chamados os jovens,
apoiados pelo exemplo dos idosos!
Cuidar da terra, cuidar das pessoas,
cuidar da história.

Quero então dirigir-me a ti, jovem 
Inuit, futuro desta terra e presente da
sua história. Desejo dizer-te, citando
um grande poeta: «Aquilo que
herdaste dos pais, reconquista-o se
queres possuí-lo de verdade» (J. W.
von Goethe, Faust, I, Nacht). Não
basta viver da renda, é preciso
reconquistar o que se recebeu em
dom. Por isso não tenhas medo de



ouvir uma vez e outra os conselhos
dos mais idosos, abraçar a tua
história para escreveres novas
páginas, apaixonar-te, tomar posição
perante os factos e as pessoas,
envolver-te! E para te ajudar a fazer
brilhar a lâmpada da tua existência,
quero dar-te, também eu como irmão
idoso, três conselhos.

O primeiro: caminha para o alto.
Habitas nestas vastas regiões do
Norte; que elas te recordem a tua
vocação de tenderes para o alto, sem
te deixares arrastar terra a terra por
quem pretende fazer-te crer que é
melhor pensares só em ti próprio e
usares o tempo de que dispões
apenas para as tuas diversões e
interesses. Amigo, não estás feito
para ires vivendo, para passar os
dias equilibrando deveres e prazeres,
estás feito para voares para o alto,
rumo aos desejos mais verdadeiros e
belos que abrigas no coração, rumo a
Deus que deves amar e ao próximo



que deves servir. Não penses que os
grandes sonhos da vida sejam céus
inatingíveis. Estás feito para voar,
abraçar a coragem da verdade e
promover a beleza da justiça, para
«elevar a tua têmpera moral, ser
compassivo, servir aos outros e
construir relações» (cf. Inunnguiniq
Iq Principles 3-4), para semear paz e
solicitude onde te encontras; para
acender o entusiasmo de quem vive
ao teu lado; para ir mais longe, e não
para nivelar por baixo tudo o que és
e fazes.

Entretanto, poder-me-ias dizer: viver
assim é mais árduo do que voar.
Claro, não é fácil! Porque está
sempre à espreita aquela «força de
gravidade espiritual» que nos puxa
para baixo, paralisa os desejos,
esmorece a alegria. Então, pensa na
andorinha do Ártico a que
chamamos «charrán»: ela não deixa
que os ventos contrários ou as
bruscas mudanças de temperatura a



impeçam de ir duma extremidade à
outra da terra; às vezes escolhe rotas
que não são diretas, aceita fazer
desvios, adapta-se a certos ventos...
mas sempre mantém clara a meta,
sempre se dirige para o destino.
Encontrarás pessoas que tentarão
anular os teus sonhos, dir-te-ão para
te contentares com pouco, lutares só
pelo que te convém. Então
perguntar-te-ás: Porque é que me
devo esforçar por aquilo em que os
outros não acreditam? E ainda: Como
posso levantar voo no âmbito dum
mundo que parece precipitar sempre
mais em baixo por entre escândalos,
guerras, enrodilhadas, falta de
justiça, destruição do meio-ambiente,
indiferença pelos mais frágeis,
deceções vindas da parte de quem
deveria dar o exemplo? Perante estas
perguntas, qual é a resposta?

Quero dizer-te a ti jovem, a ti irmão e
irmã jovem: tu és a resposta. Tu,
irmão; tu, irmã. Não só porque, se te



rendes, já perdeste à partida, mas
também porque o futuro está nas
tuas mãos. Estão nas tuas mãos a
comunidade que te gerou, o
ambiente onde vives, a esperança
dos teus coetâneos, de quem –
mesmo sem to pedir – espera de ti o
bem original e irrepetível que podes
inserir na história, porque «cada um
de nós é único» (cf. Principle 5). O
mundo em que vives é a riqueza que
herdaste: ama-o, como te amou quem
te deu a vida e as alegrias maiores,
como te ama Deus, que criou para ti
o que existe de belo e não cessa, nem
sequer por um brevíssimo instante,
de confiar em ti. Ele crê nos teus
talentos. Cada vez que O procurares,
compreenderás como o caminho, que
te chama a percorrer, sempre tende
para o alto. Senti-lo-ás quando, a
rezar, fixares o céu e sobretudo
quando ergueres o olhar para o
Crucificado. Compreenderás que
Jesus, da cruz, nunca aponta o dedo
contra ti, mas abraça-te e encoraja-te,



porque crê em ti, mesmo quando tu
deixaste de crer em ti próprio. Então,
nunca percas a esperança, luta, dá
tudo por tudo, e não te arrependerás.
Avança no caminho «passo a passo,
rumo ao melhor» (cf. Principle 6).
Orienta o navegador da tua
existência para uma meta grande,
para o alto!

O segundo conselho: vem à luz. Nos
momentos de tristeza e desalento,
pensa no qulliq: contém uma
mensagem para ti. Qual? Que existes
para vir à luz cada dia. Não só no dia
do teu nascimento, quando não
dependia de ti, mas cada dia.
Diariamente és chamado a levar uma
luz nova ao mundo: a dos teus olhos,
do teu sorriso, do bem que tu, e só tu,
podes oferecer. Ninguém o pode
fazer por ti. Mas, para vir à luz, tens
de lutar todos os dias com a
escuridão. Sim, há uma luta diária
entre luz e trevas, que acontece, não
lá fora num lugar qualquer, mas



dentro de cada um de nós. O
caminho da luz pede opções de
coração corajosas contra a escuridão
das falsidades, pede para
«desenvolver bons costumes para se
viver bem» (cf. Principle 1), não
seguir rastos luminosos que
desaparecem rapidamente, fogos de
artifício que deixam apenas fumaça.
São «ilusões, paródias da felicidade»,
como disse aqui no Canadá São João
Paulo II: «Sem dúvida, não existem
trevas mais densas do que aquelas
que se insinuam na alma dos jovens,
quando os falsos profetas extinguem
neles a luz da fé, da esperança e da
caridade» (Homilia na Missa de
encerramento da XVII Jornada
Mundial da Juventude, Toronto, 28 de
julho de 2002). Irmão, irmã, Jesus
está perto de ti e deseja iluminar o
teu coração para te fazer vir à luz.
Ele disse: «Eu sou a luz do
mundo» (Jo 8, 12), mas disse também
aos seus discípulos: «Vós sois a luz do
mundo» (Mt 5, 14). Por isso também

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020728_xvii-wyd.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020728_xvii-wyd.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020728_xvii-wyd.html


tu és a luz do mundo e chegarás a sê-
lo cada vez mais, se lutares para
afastar do coração a triste escuridão
do mal.

Para aprender a fazê-lo, há que
assimilar uma arte contínua, que
exige «superar as dificuldades e as
contradições através duma busca
contínua de soluções» (cf. Principle
2). É a arte de separar cada dia a luz
das trevas. Para criar um mundo
bom – diz a Bíblia – Deus começou
precisamente assim: separando a luz
das trevas (cf. Gn 1, 4). Também nós,
se nos quisermos tornar melhores,
devemos aprender a distinguir a luz
das trevas. E por onde se começa?
Podes começar interrogando-te: O
que é que se me apresenta reluzente
e sedutor, mas depois deixa um
grande vazio dentro de mim? Isto é
treva! Ao contrário, o que é que me
faz bem e deixa paz no coração,
embora primeiro me peça para sair
de certas comodidades e dominar



certos instintos? Isto é luz! E vem-me
uma nova pergunta: Qual é a força
que nos permite separar dentro de
nós a luz das trevas, que nos faz
dizer «não» às tentações do mal e
«sim» às ocasiões do bem? É a
liberdade. Uma liberdade que não
consiste em fazer tudo o que me
apraz e vem à cabeça; não é aquilo
que posso fazer não obstante os
outros, mas pelos outros; não é total
arbítrio, mas responsabilidade. A
liberdade é o dom maior que o nosso
Pai celestial nos deu juntamente com
a vida.

Por fim, o terceiro conselho: faz
equipa. Os jovens fazem grandes
coisas juntos; não, sozinhos. Porque
vós, jovens, sois como as estrelas do
céu, que aqui brilham
maravilhosamente: a sua beleza
nasce do conjunto, das constelações
que compõem e que dão luz e
orientação nas noites do mundo.
Também vós, chamados às alturas do



céu e a resplandecer na terra, sois
feitos para brilhar juntos. É preciso
possibilitar aos jovens que façam
grupo, estejam em movimento: não
podem passar os dias isolados,
mantidos como reféns por um
telemóvel! Os grandes glaciares
destas terras fazem-me vir à mente o
desporto nacional do Canadá: o
hóquei no gelo. Como consegue o
Canadá conquistar todas aquelas
medalhas olímpicas? Como
conseguem Sarah Nurse ou Marie-
Philip Poulin marcar aqueles golos
todos? O hóquei combina bem
disciplina e criatividade, tática e
força física; mas o que faz a
diferença é sempre o espírito de
equipa, pressuposto indispensável
para enfrentar as circunstâncias
imprevisíveis de jogo. Fazer equipa
significa acreditar que, para se
alcançar grandes objetivos, não se
pode ir para diante sozinhos; é
preciso mover-se em conjunto, ter a
paciência de tecer densas redes de



passagens. E significa também deixar
espaço para os outros, sair
rapidamente quando é a própria vez
e apoiar os companheiros. Eis o
espírito de equipa!

Amigos, caminhai para o alto, vinde
à luz cada dia, fazei equipa! E fazei
tudo isso na vossa cultura, na bela
língua inuktut. Faço votos de que,
escutando os idosos e bebendo na
riqueza das vossas tradições e da
vossa liberdade, possais abraçar o
Evangelho guardado e transmitido
pelos vossos antepassados e
encontrar o rosto Inuk de Jesus
Cristo. De coração vos abençoo e
digo: qujannamiik! [obrigado!].

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/viagem-
apostolica-do-papa-francisco-ao-canada/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-ao-canada/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-ao-canada/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-ao-canada/

	Viagem Apostólica do Papa Francisco ao Canadá

