
opusdei.org

Viagem apostólica
do Papa Francisco à
República
Democrática do
Congo e Sudão do Sul

O Papa Francisco iniciou a
viagem apostólica à Republica
Democrática do Congo, que
recebe um Pontífice após 37
anos. Já o Sudão do Sul
receberá a visita de um Papa
pela primeira vez. "Uma bela
viagem" para levar "uma
palavra de paz", disse o diretor
da Sala de Imprensa do
Vaticano, Matteo Bruni.



05/02/2023

Terça-feira, 31 de janeiro de 2023

ROMA - KINSHASA

7h55
Partida do Aeroporto
Internacional de Roma/
Fiumicino para Kinshasa

15h
Chegada ao Aeroporto
Internacional "Ndjili" de
Kinshasa

15h Receção oficial

16h30
Cerimónia de boas-vindas
no "Palais de la Nation"

16h45

Visita de cortesia ao
Presidente da República na
"Salle Présidentielle" do
"Palais de la Nation"

17h30

Encontro com as
Autoridades, a Sociedade
Civil e o Corpo Diplomático



no jardim do "Palais de la
Nation"

Quarta-feira, 1 de fevereiro de 2023

KINSHASA

9h30
Santa Missa no Aeroporto
"Ndolo"

16h30
Encontro com as vítimas do
leste do país na Nunciatura
Apostólica

18h30

Encontro com os
representantes de algumas
obras de caridade na
Nunciatura Apostólica

Quinta-feira, 2 de fevereiro de 2023

KINSHASA

9h30
Encontro com os jovens e os
catequistas no "Estádio dos
Mártires"

16h30
Encontro de oração com os
Sacerdotes, os Diáconos, os



Consagrados, as
Consagradas e os
Seminaristas na Catedral de
Nossa Senhora do Congo

18h30

Encontro privado com os
Membros da Companhia de
Jesus na Nunciatura
Apostólica

Sexta-feira, 3 de fevereiro de 2023

KINSHASA - JUBA

8h30
Encontro com os Bispos na
sede da CENCO

10h10
Cerimónia de despedida no
Aeroporto Internacional
"Ndjili" de Kinshasa

10h40

Partida do Aeroporto
Internacional "Ndjili" de
Kinshasa para Juba

A viagem para o Sudão do
Sul será realizada na
companhia do Arcebispo de



Canterbury e do Moderador
da Assembleia Geral da
Igreja na Escócia

15h
Chegada ao Aeroporto
Internacional de Juba

15h Cerimónia de boas-vindas

15h45
Visita de cortesia ao
Presidente da República no
Palácio Presidencial

16h15
Encontro com os Vice-
Presidentes da República

17h

Encontro com as
Autoridades, com a
Sociedade Civil e com o
Corpo Diplomático no
Jardim do Palácio
Presidencial

Sábado, 4 de fevereiro de 2023

JUBA

9h
Encontro com os Bispos, os
Sacerdotes, os Diáconos, os
Consagrados, as



Consagradas e os
Seminaristas na Catedral de
Santa Teresa 

11h

Encontro privado com os
Membros da Companhia de
Jesus na Nunciatura
Apostólica

16h30
Encontro com os deslocados
internos na “Freedom Hall”

18h
Oração Ecuménica junto ao
Mausoléu "John Garang"

Domingo, 5 de fevereiro de 2023

JUBA - ROMA

8h45
Santa Missa no Mausoléu
"John Garang"

11h
Cerimónia de despedida no
Aeroporto Internacional de
Juba

11h30
Partida do Aeroporto
Internacional de Juba para
Roma

17h30



Chegada ao Aeroporto
Internacional de Roma/
Fiumicino

Terça-feira, 31 de janeiro de 2023

Encontro com as Autoridades, a
Sociedade Civil e o Corpo
Diplomático no jardim do "Palais
de la Nation"

Senhor Presidente da República,

Ilustres Membros do Governo e do
Corpo Diplomático,

Distintas Autoridades religiosas e
civis,

Insignes Representantes da
sociedade civil e do mundo da
cultura,

Senhoras e Senhores!



Saúdo-vos cordialmente e agradeço
ao Senhor Presidente as palavras que
me dirigiu. Estou feliz por estar aqui,
nesta terra tão bela, vasta e fértil,
que abraça a floresta equatorial ao
norte, planaltos e savanas
arborizadas ao centro e para o sul,
colinas, montanhas, vulcões e lagos
ao leste, e a oeste grandes águas com
o rio Congo que encontra o oceano.
No vosso país, que é como um
continente no grande continente
africano, parece que toda a terra
respira. Mas, se a geografia deste
pulmão verde é tão rica e matizada,
já a história não se mostrou
igualmente generosa: atormentada
pela guerra, a República Democrática
do Congo continua a padecer, dentro
das suas fronteiras, conflitos e
migrações forçadas e a sofrer
terríveis formas de exploração,
indignas do homem e da criação.
Este país imenso e cheio de vida, este
diafragma da África, atingido pela
violência como se fosse um murro no



estômago, parece há muito sem
fôlego. O Senhor Presidente
mencionou este genocídio esquecido,
que a República do Congo está a
sofrer.

E enquanto vós, congoleses, lutais
para salvaguardar a vossa dignidade
e a vossa integridade territorial
contra condenáveis tentativas de
fragmentar o país, venho até junto de
vós, em nome de Jesus, como um
peregrino de reconciliação e de paz.
Muito desejei estar aqui e,
finalmente, venho trazer-vos a
solidariedade, o afeto e a consolação
de toda a Igreja e aprender do vosso
exemplo de paciência, coragem e
luta.

Quero falar-vos servindo-me duma
imagem, que bem simboliza a
luminosa beleza desta terra: a
imagem do diamante. Queridas
mulheres e homens congoleses, o
vosso país é verdadeiramente um



diamante da criação; mas vós, todos
vós, sois infinitamente mais
preciosos do que qualquer bem que
brote deste solo fecundo! Estou aqui
para vos abraçar e recordar que
tendes um valor inestimável, que a
Igreja e o Papa têm confiança em vós,
acreditam no vosso futuro, num
futuro que esteja nas vossas mãos e
no qual mereceis poder investir os
vossos dotes de inteligência,
sagacidade e laboriosidade. Coragem,
irmão e irmã congoleses! Levanta-te,
retoma nas mãos, como um diamante
puríssimo, aquilo que és, a tua
dignidade, a tua vocação de guardar
na harmonia e na paz a casa que
habitas. Revive o espírito do teu hino
nacional, sonhando e pondo em
prática as suas palavras: «Através
dum trabalho duro, construiremos
um país mais belo do que antes; em
paz».

Prezados amigos, os diamantes,
habitualmente raros, aqui abundam.



Se isto vale para as riquezas
materiais escondidas no subsolo,
com maior razão vale para as
riquezas espirituais encerradas nos
corações. E é precisamente a partir
dos corações que a paz e o
desenvolvimento continuam a ser
possíveis, porque, com a ajuda de
Deus, os seres humanos são capazes
de justiça e perdão, de concórdia e
reconciliação, de compromisso e
perseverança em pôr a render os
talentos recebidos. Desejo, pois, ao
início da minha viagem lançar um
apelo: que cada congolês se sinta
chamado a fazer a sua parte! Que a
violência e o ódio não tenham mais
lugar no coração e nos lábios de
ninguém, porque são sentimentos
anti-humanos e anticristãos, que
paralisam o desenvolvimento e
fazem retroceder para um passado
sombrio.

A propósito de desenvolvimento
obstruído e retorno ao passado, é



trágico que estes lugares, e o
continente africano em geral,
padeçam ainda de várias formas de
exploração. Existe aquele lema que
vem do inconsciente de muitas
culturas e de muitas pessoas: «África
deve ser explorada». Isto é terrível!
De facto, depois da exploração
política, desencadeou-se um
«colonialismo económico»
igualmente escravizador. Assim,
largamente saqueado, este país não
consegue beneficiar suficientemente
dos seus recursos imensos: chegou-se
ao paradoxo de os frutos da sua terra
o tornarem «estrangeiro» para os
próprios habitantes. O veneno da
ganância tornou os seus diamantes
ensanguentados. É um drama face ao
qual, muitas vezes, o mundo
economicamente mais desenvolvido
fecha os olhos, os ouvidos e a boca.
Mas este país e este continente
merecem ser respeitados e ouvidos,
merecem espaço e atenção: tirem as
mãos da República Democrática do



Congo, tirem as mãos da África!
Basta com este sufocar a África: não
é uma mina para explorar, nem uma
terra para saquear. Que a África seja
protagonista do seu destino! Que o
mundo recorde os desastres
perpetrados ao longo dos séculos em
prejuízo das populações locais, e não
esqueça este país e este continente.
Que a África, sorriso e esperança do
mundo, conte mais: fale-se mais
sobre ela, tenha mais peso e
representatividade entre as Nações!

Abra-se caminho a uma diplomacia
do homem a favor do homem, dos
povos a favor dos povos, onde
estejam no centro, não o controle das
áreas e recursos, nem as ambições de
expansão e o aumento dos lucros,
mas as oportunidades de
crescimento das pessoas. Olhando
para este povo, fica-se com a
impressão de que a Comunidade
Internacional se tenha quase
resignado com a violência que o



devora. Não podemos habituar-nos
ao sangue que, há décadas, corre
neste país ceifando milhões de vidas,
sem que muitos o saibam. Seja
conhecido tudo o que acontece aqui.
Os processos de paz em curso, que
encorajo com todas as forças, sejam
sustentados com factos, e os
compromissos sejam mantidos.
Graças a Deus, não falta quem
contribua para o bem da população
local e para um efetivo
desenvolvimento através de projetos
eficazes: não meras intervenções
assistenciais, mas planos tendentes a
um crescimento integral. Expresso
imensa gratidão aos países e às
organizações que fornecem ajudas
substanciais nessa linha, ajudando
na luta contra a pobreza e as
doenças, apoiando o estado de
direito, promovendo o respeito pelos
direitos humanos. Faço votos de que
possam continuar a desempenhar
plena e corajosamente esta nobre
função.



Voltemos à imagem do diamante.
Uma vez trabalhado, a sua beleza
deriva também da sua forma, de
numerosas faces harmoniosamente
dispostas. De igual modo este país,
enriquecido pelo seu típico
pluralismo, possui um caráter
poliédrico. É uma riqueza que deve
ser salvaguardada, evitando cair no
tribalismo e na contraposição. A
adesão obstinada à própria etnia ou
a interesses particulares,
alimentando espirais de ódio e
violência, reverte em detrimento de
todos, já que bloqueia a necessária
«química do conjunto». A propósito
de química, um dado interessante é a
constituição dos diamantes formada
por simples átomos de carbono; mas,
se estes forem diversamente
interligados, formam a grafite: na
prática, a diferença entre a
luminosidade dum diamante e a
obscuridade da grafite deve-se ao
modo como os simples átomos estão
dispostos no interior da molécula.



Metáfora aparte; o problema não é a
natureza dos homens ou dos grupos
étnicos e sociais, mas o modo em que
se decide estar juntos: querer ou não
encontrar-se, reconciliar-se e
recomeçar, marca a diferença entre a
obscuridade do conflito e um
luminoso futuro de paz e
prosperidade.

Queridos amigos, o Pai do Céu quer
que nos saibamos acolher como
irmãos e irmãs duma única família e
trabalhar para um futuro que seja
vivido juntamente com os outros,
não contra os outros. «Bintu bantu»:
assim, de forma muito expressiva,
um provérbio vosso recorda que a
verdadeira riqueza são as pessoas e
as boas relações com elas. Chamadas
a contribuir para isso são de modo
especial as religiões, com o seu
património de sabedoria, esforçando-
se diariamente por renunciar a toda
a agressividade, proselitismo e
coação, meios indignos da liberdade



humana. Quando degeneram na
imposição, lançando-se à caça de
seguidores de modo indiscriminado
com o engano ou a força, saqueiam a
consciência alheia e viram costas ao
verdadeiro Deus, porque – não o
esqueçamos – «onde está o Espírito
do Senhor, aí está a liberdade» (2 Cor
3, 17) e, onde não está a liberdade, aí
não está o Espírito do Senhor. No
empenho por construir um futuro de
paz e fraternidade, também os
membros da sociedade civil – alguns
deles aqui presentes – desempenham
um papel essencial. Muitas vezes, à
custa de grandes sacrifícios, deram
provas de saber opor-se à injustiça e
à degradação para defender os
direitos humanos, a necessidade
duma sólida educação para todos e
duma vida mais digna para cada um.
De coração agradeço às mulheres e
aos homens, especialmente os jovens
deste país, que tiveram em variada
medida de sofrer por causa disso, e
presto-lhes homenagem.



O diamante, na sua transparência,
refrata de maneira maravilhosa a luz
que recebe. Muitos de vós brilham
pelo papel que desempenham.
Assim, quem detém
responsabilidades civis e
governamentais é chamado a atuar
com clareza cristalina, vivendo o
encargo recebido como um meio
para servir a sociedade. De facto, o
poder só tem sentido se se torna
serviço. Como é importante agir com
este espírito, fugindo do
autoritarismo, da busca do lucro fácil
e da ganância do dinheiro, que o
apóstolo Paulo define «raiz de todos
os males» (1 Tm 6, 10); e procurando,
ao mesmo tempo, promover eleições
livres, transparentes, credíveis;
alargar ainda mais a participação
nos processos de paz às mulheres,
aos jovens e a diversos grupos, aos
grupos marginalizados; buscar mais
o bem comum e a segurança das
pessoas do que os interesses pessoais
ou de grupo; reforçar a presença do



Estado em todas as partes do
território; cuidar das inúmeras
pessoas deslocadas e refugiadas. Não
se deixem manipular nem comprar
por quem quer manter o país na
violência para o explorar e fazer
negócios vergonhosos: isto só traz
descrédito e vergonha, juntamente
com morte e miséria. Ao contrário, é
bom aproximar-se das pessoas, para
se dar conta do modo como vivem.
As pessoas fiam-se quando sentem
que o indivíduo que as governa se
faz realmente próximo, não por
cálculo nem exibicionismo, mas por
serviço.

Na sociedade, muitas vezes o que
obscurece a luz do bem são as trevas
da injustiça e da corrupção. Já há
séculos se perguntava Santo
Agostinho, nascido neste continente:
«Se não se respeita a justiça, que são
os Estados senão grandes bandos de
ladrões?» (De civitate Dei, IV, 4). Deus
está da parte de quem tem fome e



sede de justiça (cf. Mt 5, 6). É preciso
não se cansar de promover, em cada
setor, o direito e a equidade
contrastando a impunidade e a
manipulação das leis e da
informação.

Um diamante sai da terra genuíno
mas em estado bruto, carecendo de
ser trabalhado. Assim, também os
diamantes mais preciosos da terra
congolesa, que são os filhos desta
nação, devem poder usufruir de
válidas oportunidades educativas,
que lhes permitam fazer frutificar
plenamente os brilhantes talentos
que possuem. A educação é
fundamental: é o caminho para o
futuro, o caminho a percorrer para
se alcançar a plena liberdade deste
país e do continente africano. É
urgente investir nela para preparar
sociedades que só serão consolidadas
se bem instruídas, só serão
autónomas se plenamente
conscientes das suas potencialidades



e capazes de as desenvolver com
responsabilidade e perseverança.
Mas há muitas crianças que não vão
à escola: quantas, em vez de
receberem uma digna instrução, são
exploradas! Muitas morrem, sujeitas
a trabalhos escravizadores nas
minas. Não se poupem esforços para
denunciar o flagelo do trabalho
infantil e acabar com ele. Quantas
adolescentes são marginalizadas e
violadas na sua dignidade! As
crianças, as donzelas, os jovens que
são o presente da esperança, são a
esperança: não permitamos que seja
extinta, mas cultivemo-la com
paixão!

Dom da terra, o diamante faz apelo à
salvaguarda da criação, à proteção
do meio ambiente. Situada no
coração da África, a República
Democrática do Congo abriga um dos
maiores pulmões verdes do mundo,
que deve ser preservado. Como na
paz e no desenvolvimento, também



neste campo é importante uma
colaboração ampla e profícua, que
permita intervir eficazmente, sem
impor modelos externos, mais úteis a
quem ajuda do que a quem é
ajudado. Muitos pediram à Africa o
seu empenhamento e ofereceram-lhe
ajuda para contrastar as alterações
climáticas e o coronavírus. Trata-se,
sem dúvida, de oportunidades que se
devem aproveitar, todavia há
necessidade sobretudo de modelos
sanitários e sociais que deem
resposta não só às urgências do
momento, mas contribuam para um
efetivo crescimento social: há
necessidade de estruturas sólidas e
de pessoal honesto e competente
para superar os graves problemas
que bloqueiam logo ao nascer o
desenvolvimento, como a fome e as
doenças.

Finalmente, o diamante é o mineral
de origem natural com maior dureza;
é muito alta a sua resistência aos



agentes químicos. A contínua
repetição de ataques violentos e as
numerosas situações de transtorno
poderiam enfraquecer a resistência
dos congoleses, minar a sua força de
ânimo, levá-los a desanimar e fechar-
se na resignação. Mas em nome de
Cristo, que é o Deus da esperança, o
Deus de todas as possibilidades que
sempre dá a força para recomeçar,
em nome da dignidade e do valor dos
diamantes mais preciosos desta terra
que são os seus cidadãos, quero
convidar a todos para um recomeço
social corajoso e inclusivo. No-lo
pede a história luminosa mas ferida
do país, no-lo suplicam sobretudo os
jovens e as crianças. Estou unido a
vós e, com a oração e a proximidade,
acompanho todos os esforços por um
futuro pacífico, harmonioso e
próspero deste grande país. Deus
abençoe toda a nação congolesa!



Quarta-feira, 1 de fevereiro de 2023

Santa Missa no Aeroporto "Ndolo"

Bandeko, boboto [irmãos e irmãs,
paz] R/ Bondeko [fraternidade].

Bondeko [fraternidade] R/ Esengo
[alegria].

Esengo – alegria! A alegria de vos ver
e encontrar é grande; muito desejei
este momento (fez-nos esperar um
ano!). Obrigado por terdes vindo
aqui!

O Evangelho acaba de nos dizer que
também a alegria dos discípulos era
grande na tarde de Páscoa, e que esta
alegria brotou ao «verem o
Senhor» (Jo 20, 20). Naquele clima de
alegria e maravilha, o Ressuscitado
fala aos seus. E que lhes diz? Começa
por quatro palavras: «A paz esteja
convosco!» (20, 19). Trata-se de uma
saudação, mas é mais do que uma
saudação: é um dom. Porque a paz,



aquela paz anunciada pelos anjos na
noite de Belém (cf. Lc 2, 14), aquela
paz que Jesus prometeu deixar aos
seus (cf. Jo 14, 27), é agora, pela
primeira vez, entregue solenemente
aos discípulos. A paz de Jesus, que
também nos é dada em cada Missa, é
pascal: chega com a ressurreição,
porque antes o Senhor devia
derrotar os nossos inimigos, o pecado
e a morte, e reconciliar o mundo com
o Pai; devia experimentar a nossa
solidão e o nosso abandono, os
nossos infernos, abraçar e preencher
as distâncias que nos separavam da
vida e da esperança. Agora,
superadas as distâncias entre Céu e
terra, entre Deus e homem, a paz de
Jesus é dada aos discípulos.

Metamo-nos, pois, na pele deles.
Naquele dia, estavam completamente
atordoados pelo escândalo da cruz,
feridos interiormente por terem
abandonado Jesus pondo-se em fuga,
dececionados com o epílogo do seu



caso, temerosos de acabar como Ele.
Havia neles sentimentos de culpa,
frustração, tristeza, medo... Pois
bem! Jesus proclama a paz enquanto
no coração dos discípulos existem os
escombros, anuncia a vida enquanto
eles sentem dentro a morte. Por
outras palavras, a paz de Jesus chega
no momento em que, para eles, tudo
parecia acabado, no momento menos
aguardado e mais inesperado,
quando não havia vislumbres de paz.
Assim faz o Senhor: surpreende-nos,
estende-nos a mão quando estamos
prestes a afundar, levanta-nos
quando tocamos o fundo. Irmãos,
irmãs, com Jesus o mal nunca
triunfa, nunca tem a última palavra.
«Com efeito, Ele é a nossa paz» (Ef 2,
14), e a sua paz vence sempre. Por
isso nós que pertencemos a Jesus,
não podemos deixar prevalecer em
nós a tristeza, não podemos permitir
que se insinuem resignação e
fatalismo. Se ao nosso redor se
respira este clima, que não seja por



nossa causa: num mundo
desanimado com a violência e a
guerra, os cristãos fazem como Jesus.
Ele, como que insistindo, repetiu
para os discípulos: Paz! A paz esteja
convosco! (cf. Jo 20, 19.21); e nós
somos chamados a assumir e
proclamar ao mundo este inesperado
e profético anúncio do Senhor,
anúncio de paz.

Mas, podemos perguntar-nos: Como
guardar e cultivar a paz de Jesus? Ele
próprio nos indica três nascentes de
paz, três fontes para continuar a
alimentá-la. São o perdão, a
comunidade e a missão.

Vejamos a primeira fonte: o perdão.
Jesus diz aos seus: «Àqueles a quem
perdoardes os pecados, ficarão
perdoados» (20, 23). Mas Ele, antes
de dar aos apóstolos o poder de
perdoar, perdoa-os; não com
palavras, mas com um gesto, o
primeiro que o Ressuscitado realiza



diante deles. Como diz o Evangelho,
«mostrou-lhes as mãos e o peito» (20,
20). Ou seja, mostra as chagas,
oferece-lhas, porque o perdão nasce
das feridas. Nasce quando as feridas
sofridas não deixam cicatrizes de
ódio, mas tornam-se o lugar onde se
dá espaço aos outros acolhendo as
suas debilidades. Então as
fragilidades tornam-se
oportunidades, e o perdão torna-se o
caminho da paz. Não se trata de
esquecer tudo como se nada fosse,
mas de abrir aos outros o próprio
coração com amor. É assim que faz
Jesus: diante da miséria de quem O
renegou e abandonou, mostra as
feridas e abre a fonte da
misericórdia. Não usa muitas
palavras, mas abre de par em par o
seu coração ferido, para nos dizer
que Ele está sempre ferido de amor
por nós.

Irmãos, irmãs, quando a culpa e a
tristeza nos oprimem, quando as



coisas não correm bem, sabemos
para onde olhar: para as chagas de
Jesus, pronto a perdoar-nos com o
seu amor ferido e infinito. Ele
conhece as tuas feridas, conhece as
feridas do teu país, do teu povo, da
tua terra! São feridas que ardem,
continuamente infetadas pelo ódio e
a violência, enquanto o remédio da
justiça e o bálsamo da esperança
parecem nunca mais chegar. Irmão,
irmã, Jesus sofre contigo, vê as
feridas que carregas dentro e deseja
consolar-te e curar-te, oferecendo-te
o seu Coração ferido. Ao teu coração,
Deus repete as palavras que disse
hoje por meio do profeta Isaías: «Hei
de curá-lo e guiá-lo, prodigando-lhe
reconforto» (Is 57, 18).

Hoje, juntos, acreditamos que, com
Jesus, sempre temos a possibilidade
de ser perdoados e de recomeçar,
bem como a força de nos
perdoarmos a nós mesmos, aos
outros e à história! É isto que Cristo



deseja: ungir-nos com o seu perdão,
para nos dar a paz e a coragem de
por nossa vez perdoar, a coragem de
realizar uma grande amnistia do
coração. Faz-nos tão bem limpar o
coração da ira, dos remorsos, de todo
o rancor e ódio! Queridos amigos,
que hoje seja o momento de graça
para acolher e viver o perdão de
Jesus! Seja o momento certo para ti,
que carregas um fardo pesado no
coração e precisas que seja tirado
para voltar a respirar. E que seja o
momento propício para ti, que, neste
país, te dizes cristão e todavia
praticas a violência; a ti diz o Senhor:
«Depõe as armas, abraça a
misericórdia». E a todos os feridos e
oprimidos deste povo, diz: «Não
tenhais medo de colocar as vossas
feridas nas minhas, as vossas chagas
nas minhas chagas»! Façamo-lo,
irmãos e irmãs! Não tenhais medo de
retirar o Crucifixo do pescoço e dos
bolsos, pegar nele na mão e estreitá-
lo ao coração para partilhar as vossas



feridas com as de Jesus. Ao regressar
a casa, tomai também o Crucifixo que
tendes e abraçai-o. Demos a Cristo a
possibilidade de nos sarar o coração,
entreguemos-Lhe o passado, todo o
medo e aflição. Como é bom abrir à
sua paz as portas do coração e as de
casa! E por que não escrever no
vosso quarto, na vossa roupa, no
exterior da vossa casa as suas
palavras: A paz esteja convosco?
Mostrai-as; serão uma profecia para
o país, a bênção do Senhor sobre
quem encontrais. A paz esteja
convosco: deixemo-nos perdoar por
Deus e perdoemo-nos entre nós!

Vejamos agora a segunda fonte da
paz: a comunidade. Jesus
ressuscitado não Se dirige a cada um
dos discípulos, mas encontra-os
juntos: fala-lhes no plural, e confia a
sua paz à primeira comunidade. Não
há cristianismo sem comunidade, tal
como não há paz sem fraternidade.
Mas como comunidade, para onde



caminhar? Aonde ir para encontrar a
paz? Voltemos a fixar os discípulos.
Antes da Páscoa, seguiam Jesus, mas
raciocinavam ainda de forma
demasiado humana: tinham as suas
esperanças num Messias
conquistador que expulsaria os
inimigos, realizaria prodígios e
milagres, aumentaria o prestígio e o
sucesso deles. Mas estes desejos
mundanos deixaram-nos de mãos
vazias; pior, tiraram a paz à
comunidade, gerando discussões e
oposições (cf. Lc 9, 46; 22, 24). E o
mesmo risco existe também para
nós: estar juntos, mas caminhar
sozinhos, procurando na sociedade,
mas também na Igreja, o poder, a
carreira, as ambições... Assim,
porém, segue-se o próprio eu em vez
do verdadeiro Deus e acaba-se como
aqueles discípulos: fechados em casa,
vazios de esperança e cheios de
medo e desilusão. Mas na Páscoa
voltam a encontrar o caminho da paz
graças a Jesus, que sopra sobre eles



dizendo: «Recebei o Espírito
Santo» (Jo 20, 22). Graças ao Espírito
Santo, deixarão de olhar para aquilo
que os divide, mas fixar-se-ão no que
os une; irão pelo mundo não a
pensar em si mesmos, mas nos
outros; não para ter visibilidade, mas
para dar esperança; não para ganhar
apoiantes, mas para gastar
jubilosamente a vida pelo Senhor e
pelos outros.

Irmãos, irmãs, o nosso perigo é
seguir o espírito do mundo, e não o
de Cristo. E qual é o caminho para
não cair nas ciladas do poder e do
dinheiro, para não ceder às divisões,
às lisonjas do carreirismo que
corroem a comunidade, às falsas
ilusões do prazer e da feitiçaria que
nos encerram em nós mesmos? O
Senhor no-lo sugere, mais uma vez
através do profeta Isaías, dizendo:
«Estou com as pessoas acabrunhadas
e humilhadas, para reanimar os
humildes, para reanimar o coração



dos deprimidos» (57, 15). O caminho
é partilhar com os pobres: tal é o
melhor antídoto contra a tentação de
nos dividir e mundanizar. Ter a
coragem de olhar para os pobres e
escutá-los, porque são membros da
nossa comunidade, e não estranhos
que devem ser abolidos da vista e da
consciência. Abrir o coração aos
outros, em vez de o fechar nos
próprios problemas ou nas próprias
vaidades. Recomecemos dos pobres e
descobriremos que todos
compartilhamos a pobreza interior;
que todos precisamos do Espírito de
Deus para nos libertar do espírito do
mundo; que a humildade é a
grandeza do cristão, e a fraternidade
a sua verdadeira riqueza.
Acreditemos na comunidade e, com a
ajuda de Deus, edifiquemos uma
Igreja vazia de espírito mundano e
cheia de Espírito Santo, livre de
riquezas para nós mesmos e repleta
de amor fraterno!



Chegamos, enfim, à terceira fonte da
paz: a missão. Jesus diz aos
discípulos: «Assim como o Pai Me
enviou, também Eu vos envio a
vós» (Jo 20, 21). Envia-nos como o Pai
O enviou a Ele. E como foi que o Pai
O enviou ao mundo? Enviou-O para
servir e dar a vida em resgate pela
humanidade (cf. Mc 10, 45), para
manifestar a sua misericórdia por
cada um (cf. Lc 15), para procurar os
que andam longe (cf. Mt 9, 13). Numa
palavra, enviou-O para todos: não só
para os justos, mas para todos.
Ressoam neste sentido ainda as
palavras de Isaías: «Paz para os de
longe e os de perto – diz o
Senhor» (57, 19). Em primeiro lugar,
aos distantes e também aos vizinhos;
não só aos «nossos», mas a todos.

Irmãos, irmãs, somos chamados a ser
missionários de paz, e isto nos
encherá de paz. Trata-se duma
opção: é dar espaço a todos no
coração, é acreditar que as



diferenças étnicas, regionais, sociais,
religiosas e culturais vêm em
segundo lugar e não são obstáculo;
que os outros são irmãos e irmãs,
membros da mesma comunidade
humana; que cada um é destinatário
da paz trazida ao mundo por Jesus. É
acreditar que nós, cristãos, somos
chamados a colaborar com todos, a
romper a espiral da violência, a
desmantelar os enredos do ódio. É
verdade! Enviados por Cristo, os
cristãos são chamados, por definição,
a ser consciência de paz no mundo:
não só consciências críticas, mas
sobretudo testemunhas de amor; não
pretendentes dos próprios direitos,
mas dos do Evangelho, que são a
fraternidade, o amor e o perdão; não
indivíduos à procura dos próprios
interesses, mas missionários daquele
amor louco que Deus tem por cada
um dos seres humanos.

A paz esteja convosco: diz Jesus hoje
a cada família, comunidade, etnia,



bairro e cidade deste grande país. A
paz esteja convosco: deixemos que
ressoem no coração, em silêncio,
estas palavras de nosso Senhor.
Ouçamo-las dirigidas a nós e
escolhamos ser testemunhas de 
perdão, protagonistas na 
comunidade, pessoas em missão de
paz no mundo.

Moto azalí na matoi ma koyoka
[Quem tem ouvidos para ouvir]

R/ Ayoka [ouça]

Moto azalí na motema mwa kondima
[Quem tem coração para aderir]

R/Andima [adira].

Encontro com as vítimas do leste
do país na Nunciatura Apostólica

Queridos irmãos e irmãs!



Obrigado! Obrigado pela coragem
destes testemunhos. Perante a
violência desumana que vistes com
os vossos olhos e experimentastes na
própria pele, fica-se chocado. Só nos
resta chorar, sem palavras,
permanecendo em silêncio. Bunia,
Beni-Butembo, Goma, Masisi,
Rutshuru, Bukavu, Uvira… são
lugares que os meios de comunicação
internacionais quase nunca
mencionam: lá e noutros lugares,
tantos irmãos e irmãs nossos, filhos
da mesma humanidade, são reféns
da arbitrariedade do mais forte, de
quem tem na mão as armas mais
potentes, armas que continuam a
circular. O meu coração está hoje no
Leste deste imenso país, que não terá
paz enquanto esta não for alcançada
lá, na sua parte oriental.

A vós, queridos habitantes do Leste,
quero dizer: estou unido convosco.
As vossas lágrimas são as minhas
lágrimas, a vossa dor é a minha dor.



A cada família enlutada ou
desalojada por causa de aldeias
incendiadas e outros crimes de
guerra, aos sobreviventes das
violências sexuais, a cada criança e
adulto ferido, digo: estou convosco,
quero trazer-vos a carícia de Deus. O
seu olhar terno e compassivo pousa
sobre vós. Enquanto os violentos vos
tratam como objetos, o Pai que está
nos Céus vê a vossa dignidade e diz a
cada um de vós: «És precioso aos
meus olhos, estimo-te e amo-te» (Is
43, 4). Irmãos e irmãs, a Igreja está e
estará sempre da vossa parte. Deus
ama-vos, não Se esqueceu de vós;
oxalá se recordem de vós também os
homens!

Em nome d’Ele e juntamente com as
vítimas e quantos se empenham pela
paz, a justiça e a fraternidade,
condeno as violências das armas, os
massacres, os estupros, a destruição
e ocupação de aldeias, a pilhagem de
campos e de gado que continuam a



ser perpetrados na República
Democrática do Congo; e também a
exploração sangrenta e ilegal da
riqueza deste país, bem como as
tentativas de dividi-lo para o poder
controlar. Enche de indignação saber
que a insegurança, a violência e a
guerra que tragicamente atingem
tantas pessoas são,
vergonhosamente, alimentadas não
só por forças externas mas também
de dentro, para daí tirarem proveito
e vantagem. Volto-me para o Pai que
está nos Céus e nos quer ver a todos
como irmãos e irmãs na terra,
humildemente inclino a cabeça e,
com a tristeza no coração, peço-Lhe
perdão pela violência do homem
sobre o homem: Pai, tende piedade
de nós! Consolai as vítimas e quantos
sofrem. Convertei os corações de
quem pratica tão cruéis atrocidades,
que envergonham toda a
humanidade. E abri os olhos àqueles
que propositadamente os fecham ou



passam ao largo para não ver estas
abominações.

Trata-se de conflitos que obrigam
milhões de pessoas a abandonar suas
casas, provocam gravíssimas
violações dos direitos humanos,
desintegram o tecido
socioeconómico, causam feridas
difíceis de cicatrizar. São lutas de
parte nas quais se entrelaçam
dinâmicas étnicas, territoriais e de
grupo; conflitos que têm a ver com a
posse da terra, a ausência ou
debilidade das instituições, ódios nos
quais se infiltra, em nome dum falso
deus, a blasfémia da violência. Mas é,
sobretudo, a guerra desencadeada
por uma insaciável ganância de
matérias-primas e de dinheiro, que
alimenta uma economia de guerra
que exige instabilidade e corrupção.
Que escândalo, que hipocrisia: as
pessoas são estupradas e
assassinadas, enquanto os negócios



que provocam violências e mortes
continuam a prosperar!

Dirijo um sentido apelo a todas as
pessoas, a todas as entidades,
internas e externas, que movem os
cordelinhos da guerra na República
Democrática do Congo, saqueando-a,
flagelando-a e desestabilizando-a.
Enriqueceis-vos mediante a
exploração ilegal dos bens deste país
e o sacrifício cruento de vítimas
inocentes. Escutai o grito do seu
sangue (cf. Gn 4, 10), prestai ouvidos
à voz de Deus, que vos chama à
conversão, e à voz da vossa
consciência: fazei silenciar as armas,
acabai com a guerra. Basta! Basta de
se enriquecer na pele dos mais
frágeis, basta de se enriquecer com
recursos e dinheiro manchados de
sangue!

Queridos irmãos e irmãs, e nós que
podemos fazer? Donde começar?
Como agir para promover a paz?



Quero humildemente propor-vos que
se recomece de dois «nãos» e dois
«sins».

Antes de mais nada, não à violência,
sempre e em todo o caso, sem «se»
nem «mas». Não à violência! Amar o
próprio povo não significa nutrir
ódio contra os outros. Pelo contrário,
amar o próprio país significa recusar
a envolver-se com quantos incitam
ao uso da força. É um trágico engano:
o ódio e a violência nunca são
aceitáveis, nunca são justificáveis,
nunca são toleráveis… e, com maior
força de razão, nunca o são para
quem é cristão. O ódio só gera mais
ódio, e violência outra violência.
Então há que dizer um claro e forte
«não» a quem os propaga em nome
de Deus esta violência, este ódio.
Queridos congoleses, não vos deixeis
seduzir por pessoas ou grupos que
incitam à violência em nome de
Deus. Deus é Deus da paz, e não da
guerra. Pregar o ódio é uma



blasfémia e o ódio sempre corrói o
coração do homem. De facto, quem
vive de violência, nunca vive bem:
pensa salvar a própria vida e, em vez
disso, acaba engolido numa voragem
de maldade que, levando-o a
combater os irmãos e irmãs com
quem cresceu e viveu durante anos,
o mata por dentro.

Mas, para se dizer verdadeiramente
«não» à violência, não basta evitar
atos violentos; é preciso extirpar as
raízes da violência: penso na
ganância, na inveja e, sobretudo, no
rancor. Ao mesmo tempo que me
curvo respeitosamente diante dos
sofrimentos suportados por tantos,
quero pedir a todos que se
comportem como nos sugeristes vós
testemunhas corajosas, ou seja, que
tenham a coragem de desarmar o
coração. Peço-o a todos em nome de
Jesus, que perdoou a quem Lhe
trespassou com pregos os pulsos e os
pés, prendendo-O a uma cruz: peço-



vos para desarmar o coração. Isto
não quer dizer deixar de se indignar
perante o mal e não o denunciar… é
forçoso fazê-lo! Tampouco significa
impunidade e remissão das
atrocidades, continuando para diante
como se nada tivesse acontecido. O
que nos é pedido, em nome da paz,
em nome do Deus da paz, é 
desmilitarizar o coração: tirar o
veneno, rejeitar o ódio, desativar a
ganância, cancelar o ressentimento;
dizer «não» a tudo isso parece fazer-
nos débeis, mas na realidade torna-
nos livres, porque dá paz. Sim, a paz
nasce dos corações, dos corações
libertos do rancor.

Há depois um segundo «não» que
devemos dizer: não à resignação. A
paz pede para se combater o
desânimo, o desalento e a
desconfiança que nos levam a crer
que é melhor suspeitar de todos, é
melhor viver separados e afastados
do que dar as mãos e caminhar



juntos. Mais uma vez, em nome de
Deus, renovo o convite a quantos
vivem na República Democrática do
Congo para que não desistam, mas se
empenhem por construir um futuro
melhor. Um futuro de paz não vai
cair do céu, mas poderá chegar se se
eliminarem dos corações o fatalismo
resignado e o medo de se envolver
com os outros. Um futuro diferente
virá se for de todos e não de um, se
for para todos e não contra alguém.
Um futuro novo virá se o outro, seja
ele tutsi ou hutu, deixar de ser um
adversário ou um inimigo, passando
a ser um irmão e uma irmã em cujo
coração (assim é preciso acreditar)
existe, embora oculto, o mesmo
desejo de paz. Também no Leste, a
paz é possível! Acreditemos nisto e
trabalhemos sem delegar para outro
a mudança!

Não se pode construir o futuro,
permanecendo fechados nos
próprios interesses particulares,



retraídos nos próprios grupos, etnias
e clãs. Assim o ensina um provérbio
suaíli: «jirani ni ndugu – o vizinho é
um irmão»; por conseguinte, irmão,
irmã, todos os teus vizinhos são teus
irmãos, seja ele burúndio, ugandês
ou ruandês. Somos todos irmãos,
porque filhos do mesmo Pai: assim
nos ensina a fé cristã, professada por
grande parte da população. Então
levante-se o olhar para o Céu e não se
fique prisioneiro do medo: o mal que
cada um sofreu precisa de ser
convertido em bem para todos; o
desalento que paralisa dê lugar a um
renovado ardor, a uma luta indómita
pela paz, a propósitos corajosos de
fraternidade, à beleza de gritar
juntos nunca mais… nunca mais
violência, nunca mais rancor, nunca
mais resignação!

E eis-nos, finalmente, aos dois «sins»
pela paz. Em primeiro lugar, sim à
reconciliação. Amigos, é maravilhoso
aquilo que estais prestes a fazer.



Quereis assumir o compromisso de
vos perdoardes mutuamente e de
repudiardes as guerras e os conflitos
para solucionar as distâncias e as
diferenças. E decidistes fazê-lo, daqui
a pouco, rezando juntos, reunidos ao
redor da árvore da Cruz, sob a qual,
com grande coragem, desejais depor
os sinais das violências que vistes e
sofrestes: uniformes, catanas,
martelos, machados, facas... Também
a cruz era um instrumento de
sofrimento e de morte, o mais
terrível no tempo de Jesus, mas,
atravessada pelo seu amor, tornou-se
instrumento universal de
reconciliação, árvore de vida.

Quero dizer-vos: sede também vós 
árvores de vida. Fazei como as
árvores, que absorvem ar poluído e
devolvem oxigénio. Ou, segundo um
provérbio, «na vida faz como a
palmeira que recebe pedras e
devolve tâmaras». Esta é profecia
cristã: responder ao mal com o bem,



ao ódio com o amor, à divisão com a
reconciliação. A fé traz consigo uma
nova ideia de justiça, que não se
contenta com punir, mas renuncia à
vingança, quer reconciliar, impedir
novos conflitos, extinguir o ódio,
perdoar. E tudo isso é mais forte do
que o mal. Sabeis porquê? Porque
transforma a realidade a partir de
dentro, em vez de a destruir de fora.
Só assim se derrota o mal, como fez
Jesus na árvore da cruz, assumindo-o
e transformando-o com o seu amor.
Assim a dor transformou-se em
esperança. Amigos, só o perdão abre
as portas ao amanhã, porque abre as
portas a uma nova justiça que, sem
esquecer, desintegra o círculo vicioso
da vingança. Reconciliar-se é gerar o
amanhã: é crer no futuro em vez de
ficar ancorados no passado; é apostar
na paz em vez de se resignar com a
guerra; é escapar da prisão das
próprias razões para se abrir aos
outros e saborear, juntos, a
liberdade.



Depois o último «sim», decisivo: sim
à esperança. Se é possível
representar a reconciliação como
uma árvore, como uma palmeira que
dá fruto, a esperança é a água que a
torna mimosa. Esta esperança tem
uma fonte, e esta fonte tem um
nome, que quero proclamar aqui
juntamente convosco: Jesus! Jesus:
com Ele, o mal já não tem a última
palavra sobre a vida; com Ele, que,
dum túmulo – estação final do trajeto
humano – fez o início duma nova
história, abrem-se sempre novas
possibilidades. Com Ele, cada túmulo
pode transformar-se num berço,
cada calvário num jardim pascal.
Com Jesus, nasce e renasce a
esperança: para quem sofreu o mal e
até para quem o cometeu. Irmãos e
irmãs do Leste do país, esta
esperança é para vós; tendes direito a
ela. Mas é um direito que também
deve ser conquistado. Como?
Semeando-a cada dia, com paciência.
Volto à imagem da palmeira. Diz um



provérbio: «Quando comes a tâmara,
vês a palmeira, mas quem a plantou,
há muito tempo que voltou à terra».
Por outras palavras, para se obter os
frutos esperados, é preciso trabalhar
com o mesmo espírito dos
plantadores de palmeiras, pensando
nas gerações futuras e não nos
resultados imediatos. Semear o bem
faz-nos bem: liberta da lógica estreita
do ganho pessoal e dá de prenda a
cada dia o seu porquê; traz à vida o
respiro da gratuidade e torna-nos
mais semelhantes a Deus, semeador
paciente que irradia esperança sem
nunca Se cansar.

Hoje agradeço e abençoo a todos os
semeadores de paz que trabalham no
país: as pessoas e as instituições que
se prodigalizam na ajuda e na luta
pelas vítimas da violência, da
exploração e das calamidades
naturais, as mulheres e os homens
que vêm aqui animados pelo desejo
de promover a dignidade das



pessoas. Alguns perderam a vida
enquanto serviam a paz, como o
Embaixador Luca Attanasio, o polícia
Vittorio Iacovacci e o condutor
Mustapha Milambo assassinados há
dois anos no Leste do país. Eram
semeadores de esperança; o seu
sacrifício não será esquecido.

Irmãos, irmãs, filhos e filhas do
Itúrio, do Kivu do Norte e do Sul,
estou unido convosco, abraço-vos e
abençoo a todos. Abençoo cada
criança, adulto, idoso, cada pessoa
ferida pela violência na República
Democrática do Congo, em particular
cada mulher e cada mãe. E rezo para
que a mulher, toda a mulher seja
respeitada, protegida e valorizada:
cometer violência contra uma
mulher e uma mãe é fazê-lo ao
próprio Deus, que assumiu a
condição humana de uma mulher, de
uma mãe. Jesus, nosso irmão, Deus
da reconciliação que plantou a
árvore de vida que é a cruz no



coração das trevas do pecado e do
sofrimento, Jesus, Deus da esperança
que acredita em vós, no vosso país e
no vosso futuro, abençoe a todos vós
e vos console; derrame a sua paz nos
vossos corações, nas vossas famílias e
em toda a República Democrática do
Congo. Obrigado!

Encontro com os representantes de
algumas obras de caridade na
Nunciatura Apostólica

Queridos irmãos e irmãs!

Saúdo-vos cordialmente e agradeço
os cânticos, os testemunhos e quanto
me contastes, mas principalmente
tudo o que fazeis! Neste país, onde há
tanta violência que ribomba como o
estrondo duma árvore derrubada,
vós sois a floresta que cresce dia a
dia em silêncio e torna o ar melhor,
respirável. Claro, faz mais barulho a



árvore que cai, mas Deus ama e
cultiva a generosidade que
silenciosamente germina e dá fruto, e
pousa o olhar com alegria sobre
quem serve os necessitados. Assim
cresce o bem, na simplicidade de
mãos e corações estendidos para os
outros, com a coragem dos pequenos
passos para se aproximar dos mais
frágeis em nome de Jesus. É mesmo
verdadeiro, o provérbio que Cecília
citou: «Mil passos começam sempre
com o primeiro»!

Houve uma coisa que me
impressionou! É que não vos
limitastes a elencar os problemas
sociais nem a enumerar dados sem
conta sobre a pobreza, mas
sobretudo falastes com carinho dos
pobres. Referistes a vossa relação
com pessoas que, antes, não
conhecíeis e agora se vos tornaram
familiares: nomes e rostos. Obrigado
por este olhar que sabe reconhecer
Jesus nos seus irmãos mais



pequeninos. O Senhor deve ser
procurado e amado nos pobres e,
como cristãos, devemos ter cuidado
com nos distanciar deles, porque há
algo errado quando um crente se
mantém à distância dos prediletos de
Cristo.

Hoje, enquanto muitos os descartam,
vós abraçai-los; enquanto o mundo
os explora, vós promovei-los. A
promoção contra a exploração: esta é
a floresta que cresce enquanto
avança, violenta, a desflorestação do
descarte! Quero dar voz àquilo que
fazeis, favorecer o crescimento e a
esperança na República Democrática
do Congo e neste continente. Vim
aqui animado pelo desejo de dar voz
a quem a não tem. Como gostaria
que os meios de comunicação
dessem mais espaço a este país e à
África inteira! Oxalá se conheçam os
povos, as culturas, os sofrimentos e
as esperanças deste jovem continente
do futuro! Descobrir-se-ão imensos



talentos e histórias de verdadeira
grandeza humana e cristã, histórias
nascidas num clima genuíno, que
conhece bem o respeito pelos mais
pequeninos, os idosos e a criação.

É bom poder dar-vos voz aqui na
Nunciatura, porque as
Representações Pontifícias, as «casas
do Papa» espalhadas pelo mundo,
são e devem ser amplificadores de
promoção humana, cruzamentos de
caridade, na vanguarda da
diplomacia da misericórdia
favorecendo ajudas concretas e
promovendo redes de cooperação.
Isto já acontece, sem alarde e há
muito tempo, aqui e em muitas
partes do mundo. Há decénios que
esta casa é uma presença vizinha:
inaugurada há noventa anos como
Delegação Apostólica, celebrará
dentro de poucos dias o sexagésimo
aniversário da sua elevação a
Nunciatura.



Irmãos e irmãs que amais este país e
vos dedicais ao seu povo, aquilo que
fazeis é maravilhoso, mas nada fácil.
Apetece chorar ao ouvir histórias,
como as que me contastes, de pessoas
que sofrem condenadas pela
indiferença geral a uma vida errante
que as leva a viver na rua, expondo-
as ao risco de violências físicas e
abusos sexuais e até à acusação de
bruxaria, quando estão apenas
carentes de amor e de cuidados.
Impressionou-me aquilo que nos
disseste tu, Tekadio: por causa da
lepra, ainda hoje – em 2023 – te
sentes «discriminado, visto com
desprezo e humilhado», enquanto as
pessoas, levadas por um misto de
vergonha, incompreensão e medo, se
apressam a limpar o próprio trilho
onde passou a tua sombra. A pobreza
e a rejeição ofendem o homem,
desfiguram a sua dignidade: são
como cinzas que apagam o fogo que
se traz dentro. Na verdade em cada
pessoa, enquanto criada à imagem de



Deus, resplandece um fogo luminoso,
mas só o amor remove as cinzas que
o cobrem: só devolvendo dignidade é
que se restitui humanidade!
Entristeceu-me ouvir que também
aqui, como em muitas partes do
mundo, crianças e idosos são
descartados. Além de escandaloso,
isso é nocivo para a sociedade
inteira, que se constrói precisamente
a partir do cuidado pelos idosos e as
crianças, pelas raízes e o futuro.
Lembremo-nos de que um progresso
verdadeiramente humano não pode
prescindir de memória e de futuro: a
memória proporcionada pelos
idosos, o futuro pelos jovens.

Irmãos, irmãs, hoje quero partilhar
convosco e, por vosso intermédio,
com os inúmeros obreiros do bem
neste grande país, duas perguntas. A
primeira: isto vale a pena? Vale a
pena comprometer-se à vista de um
oceano de carências em constante e
dramático aumento? Não será



trabalhar em vão, para além de se
mostrar muitas vezes desanimador?
Ajuda-nos o que disse a Irmã Maria
Celeste: «Apesar da nossa pequenez,
o Senhor crucificado deseja ter-nos
ao seu lado para suportar o drama do
mundo». É verdade! A caridade
sintoniza com Deus, e Ele
surpreende-nos com prodígios
inesperados que acontecem através
de quem ama. As vossas histórias
estão cheias de acontecimentos
estupendos, conhecidos pelo coração
de Deus e impossíveis para as
simples forças humanas. Penso
naquilo que nos contaste tu, Pierre,
dizendo que, no deserto da
impotência e da indiferença, no mar
da tribulação, descobriste,
juntamente com os teus amigos, que
Deus não vos esquecera, tendo
enviado pessoas que não passaram
ao largo na estrada onde estáveis.
Assim, no rosto delas, descobristes o
de Jesus e agora quereis fazer o
mesmo pelos outros. O bem é assim:



é difusivo, não se deixa paralisar
pela resignação e pelas estatísticas,
mas convida a dar aos outros aquilo
que gratuitamente recebemos: eu
recebi e, por minha vez, dou. É
preciso que sobretudo os jovens
vejam isto: rostos que superam a
indiferença fixando as pessoas nos
olhos, mãos que não pegam em
armas e não manuseiam dinheiro,
mas estendem-se a quem está caído
por terra e o levantam para a sua
dignidade, a dignidade de filha e
filho de Deus. Trata-se do único caso
em que é lícito olhar de cima para
abaixo uma pessoa: para ajudá-la a
levantar-se. Fora disso, nunca se
pode olhar uma pessoa de cima para
baixo.

Concluindo, vale a pena! E é um bom
sinal que as Autoridades, através dos
acordos recentes com a Conferência
Episcopal, tenham reconhecido e
valorizado a obra de quantos se
empenham em campo



sociocaritativo. Com certeza, isto não
significa que se possa delegar
sistematicamente ao voluntariado o
cuidado dos mais frágeis, bem como
o empenho na saúde e na instrução.
São tarefas prioritárias de quem
governa, com o cuidado de assegurar
os serviços fundamentais também à
população que vive longe dos
grandes centros urbanos. Ao mesmo
tempo, os crentes em Cristo nunca
devem manchar o testemunho da
caridade, que é testemunho de Deus,
com a busca de privilégios, prestígio,
visibilidade e poder. Esta é um coisa
má, que nunca se deve fazer. Nunca!
Os meios, os recursos e os bons
resultados são para os pobres, e
quem se ocupa deles é chamado a
recordar-se sempre de que o poder é
serviço e que a caridade não permite
repousar sobre os triunfos, mas exige
urgência e concretismo. Neste
sentido, entre as muitas coisas que se
hão de fazer, quero sublinhar um
desafio que diz respeito a todos, e



não pouco a este país: o que causa a
pobreza não é tanto a ausência de
bens e de oportunidades, mas a sua
iníqua distribuição. Quem é
abastado, particularmente se cristão,
sinta-se interpelado a repartir o que
possui com quem carece do
necessário, sobretudo se pertence ao
mesmo povo. Não é uma questão de
bondade, mas de justiça. Não é
filantropia, mas fé; pois, como diz a
Escritura, «a fé sem obras está
morta» (Tg 2, 26).

E aqui surge a segunda pergunta
precisamente acerca da obrigação e
urgência do bem: como fazê-lo?
Como praticar a caridade e que
critérios seguir? A propósito, gostava
de vos oferecer três pontos simples;
são aspetos que as instituições
sociocaritativas aqui operantes já
conhecem, mas é bom recordá-los
para que o serviço a Jesus nos pobres
seja um testemunho cada vez mais
fecundo.



Antes de mais nada, a caridade
requer exemplaridade: de facto, não é
apenas algo que se faz, mas
expressão daquilo que se é. É um
estilo de vida; é viver o Evangelho.
Por isso, são necessárias
credibilidade e transparência: penso
na gestão financeira e administrativa
dos projetos, mas também no
empenho por oferecer serviços
condignos e qualificados. Este é
precisamente o espírito que
carateriza tantas obras eclesiais de
que beneficia este país e que
marcaram a sua história. Haja
sempre exemplaridade!

O segundo ponto: clarividência, isto é,
saber olhar ao longe. É fundamental
que as iniciativas e as boas obras,
além de responder às necessidades
imediatas, sejam sustentáveis e
duradouras. Não simplesmente
assistencialistas, mas realizadas com
base naquilo que realmente se pode
fazer e com uma perspetiva de longo



prazo, para que perdurem no tempo
e não acabem com quem as iniciou.
Neste país, por exemplo, existe um
solo incrivelmente fecundo, uma
terra extremamente fértil; a
generosidade de quem ajuda não
pode deixar de atender a esta
caraterística, favorecendo o
desenvolvimento interno de quantos
povoam esta terra, ensinando-lhes a
cultivá-la, dando vida a projetos de
desenvolvimento que ponham o
futuro nas suas mãos. Mais do que
distribuir bens, que aliás serão
necessários sempre, é preferível
transmitir conhecimentos e dar
instrumentos que tornem o
progresso autónomo e sustentável. A
propósito, penso inclusivamente no
grande contributo oferecido pelos
Serviços de Saúde católicos que neste
país, como em tantos outros no
mundo, dão alívio e esperança à
população, indo gratuita e
seriamente ao encontro de quem
sofre, procurando sempre socorrer –



como justamente deve ser – através
de instrumentos modernos e
adequados.

Exemplaridade, clarividência e
finalmente – terceiro elemento – 
conexão. Irmãos e irmãs, é preciso
construir rede, não apenas de forma
virtual, mas concretamente, como
sucede na sinfonia de vida da grande
floresta deste país e sua variegada
vegetação. Fazer rede: trabalhar cada
vez mais juntos, estar em constante
sinergia entre vós, em comunhão
com as Igrejas locais e com o
território. Trabalhar em rede: cada
qual com o seu carisma, mas juntos,
interligados, partilhando as
urgências, as prioridades, as
necessidades, sem fechamentos nem
autorreferencialidades, prontos a
juntar-se a outras comunidades
cristãs e outras religiões e aos
inúmeros organismos humanitários
presentes. Tudo, para benefício dos
pobres. Fareis rede com todos.



Queridos irmãos e irmãs, deixo-vos
estas ideias e agradeço-vos tudo o
que depusestes hoje no meu coração.
Sim, muito obrigado porque me
tocastes o coração. Sois preciosos.
Abençoo-vos e peço-vos, por favor:
continuai a rezar por mim, que
preciso. Obrigado!

Quinta-feira, 2 de fevereiro de 2023

Encontro com os jovens e os
catequistas no "Estádio dos
Mártires"

Obrigado pela vossa amizade, a vossa
dança e as vossas palavras! Estou
feliz por ter podido fixar-vos nos
olhos, saudar-vos e abençoar-vos,
enquanto as vossas mãos levantadas
para o céu faziam festa.

Agora quero pedir-vos para durante
alguns momentos olhardes, não para



mim, mas concretamente para as
vossas mãos: abri as palmas das
mãos e fixai nelas os olhos. Amigos,
Deus colocou nas vossas mãos o dom
da vida, o futuro da sociedade e deste
grande país. Irmão, irmã, as tuas
mãos parecem-te pequenas e frágeis,
vazias e inaptas para tarefas tão
grandes? Quero, porém, fazer-te
notar uma coisa: todas as mãos são
semelhantes, mas não há nenhuma
igual a outra; ninguém tem mãos
iguais às tuas. Por isso, tu és uma
riqueza única, irrepetível e
incomparável. Ninguém, na história,
te pode substituir. Pergunta-te então:
Para que servem estas minhas mãos?
Para construir ou destruir, dar ou
reter, amar ou odiar? Vê! Podes
apertar a mão e fechá-la, torna-se um
punho; ou podes abri-la e colocá-la à
disposição de Deus e dos outros. Aqui
está a opção fundamental, desde os
tempos antigos, desde Abel que
ofereceu com generosidade os frutos
do seu trabalho, enquanto Caim



levantou a mão contra o irmão e o
matou (cf. Gn 4, 8). Jovem que sonhas
com um futuro diferente, é das tuas
mãos que nasce o amanhã; das tuas
mãos, pode vir a paz que falta a este
país. Mas, concretamente, como
fazer? Quero sugerir-vos alguns
«ingredientes para construir o
futuro»: justamente cinco, que podeis
associar aos dedos duma mão.

Ao polegar, o dedo mais próximo do
coração, corresponde a oração, que
faz pulsar a vida. Pode parecer uma
coisa abstrata, distante da realidade
concreta dos problemas. Mas a
oração é o primeiro ingrediente, e o
fundamental, porque sozinhos nada
conseguimos fazer. Não somos
omnipotentes e, quando alguém julga
que o é, acaba por falhar
miseravelmente. É como uma árvore
desenraizada: mesmo que seja
grande e robusta, sozinha não se
aguenta de pé. Por isso mesmo, é
preciso radicar-se na oração, na



escuta da Palavra de Deus, que nos
permite crescer cada dia em
profundidade, dar fruto e
transformar o ar poluído que
respiramos em oxigénio vivificante.
Para o conseguir, cada árvore precisa
dum elemento simples e essencial: a
água. Pois bem! A oração é «a água
da alma»: é humilde, não se vê, mas
dá vida. Quem reza, amadurece
interiormente e sabe erguer o olhar
para o Alto, lembrando-se de que foi
feito para o Céu.

Irmão, irmã, há necessidade de
oração, duma oração viva. Não te
dirijas a Jesus como a um ser distante
e estranho de quem se tem medo,
mas como ao maior amigo, que deu a
vida por ti. Conhece-te, confia em ti e
ama-te, sempre. Se O contemplas
suspenso na cruz para te salvar,
compreendes quanto vales para Ele.
E podes confiar-Lhe, colocando sobre
a sua cruz as tuas cruzes, os teus
medos, as tuas preocupações.



Abraçá-los-á; já o fez há dois mil
anos, e aquela cruz, que hoje
suportas, já fazia parte da d’Ele.
Portanto, não tenhas medo de tomar
o crucifixo nas mãos e apertá-lo ao
peito, de derramar as tuas lágrimas
por Jesus. E não te esqueças de fixar
o seu rosto, o rosto dum Deus jovem,
vivo, ressuscitado! Sim, Jesus venceu
o mal; fez, da cruz, a ponte para a
ressurreição. Por isso, cada dia
levanta as mãos para Ele a fim de O
louvar e bendizer; grita-Lhe as
esperanças do teu coração, confia-
Lhe os segredos mais íntimos da
vida: a pessoa que amas, as feridas
que guardas dentro, os sonhos que
tens no coração. Fala-Lhe do teu
bairro, dos vizinhos, dos professores,
dos companheiros, dos amigos e
colegas; do teu país. Deus gosta desta
oração viva, concreta, feita com o
coração. Permite-Lhe intervir, entrar
nos sulcos da vida dum modo
especial, ou seja, com a sua «força de
paz». Esta tem um nome; sabeis



quem é? É o Espírito Santo, Aquele
que consola e dá vida. É o motor da
paz, é a verdadeira força de paz. Por
isso mesmo, a oração é a arma mais
poderosa que existe. Transmite-te o
conforto e a esperança de Deus.
Abre-te sempre novas possibilidades
e ajuda-te a superar os medos. É
verdade! Quem reza vence o medo e
assume o próprio futuro. Acreditais
nisto? Quereis escolher a oração
como vosso segredo, como água da
alma, como única arma a trazer
convosco, como companheira de
viagem todos os dias?

Agora fixemos o segundo dedo, o
indicador. Com ele, indicamos algo
aos outros. Os outros, a comunidade:
aqui está o segundo ingrediente.
Amigos, não deixeis que a vossa
juventude seja arruinada pela
solidão e o isolamento. Imaginai-vos
sempre juntos, e sereis felizes,
porque a comunidade é o caminho
para estar bem connosco mesmos,



para ser fiéis à própria vocação. As
escolhas individualistas, pelo
contrário, no início parecem
aliciadoras, mas depois deixam
dentro apenas um grande vazio.
Pensai nas drogas: escondes-te dos
outros, da vida verdadeira, para te
sentires omnipotente; e, no fim,
encontras-te privado de tudo. Mas
pensai também na dependência do
ocultismo e da feitiçaria, que
enredam nas grinfas do medo, da
vingança e da raiva. Não vos deixeis
fascinar por falsos paraísos egoístas,
construídos sobre aparências, ganhos
fáceis ou religiosidades distortas.

E guardai-vos da tentação de apontar
o dedo contra alguém, de excluir o
outro por ser de origem diferente da
vossa; guardai-vos do regionalismo,
do tribalismo, que parecem reforçar-
vos no vosso grupo quando, pelo
contrário, representam a negação da
comunidade. Sabeis como acontece:
primeiro, crê-se nos preconceitos



sobre os outros, depois justifica-se o
ódio e em seguida a violência, no fim
encontramo-nos no meio da guerra.
Mas tu – pergunto – já terias falado
com pessoas dos outros grupos ou
sempre estiveste fechado no teu?
Terias já escutado as histórias dos
outros, debruçando-te sobre as suas
tribulações? Claro, é mais fácil
condenar alguém do que
compreendê-lo; mas o caminho que
Deus indica para construir um
mundo melhor passa pelo outro, pelo
conjunto, pela comunidade. É fazer
Igreja, alargar os horizontes, ver em
cada um o meu próximo, cuidar do
outro. Vês alguém sozinho,
atribulado, negligenciado?
Aproxima-te dele, não para lhe
fazeres ver como és bom, mas para
lhe dar o teu sorriso e oferecer-lhe a
tua amizade.

David, disseste que vós jovens
quereis, e justamente, estar 
conectados com os outros, mas que as



redes sociais frequentemente vos
confundem. É verdade! O mundo
virtual não é suficiente, não nos
podemos contentar em interagir com
pessoas distantes ou mesmo falsas. A
vida real não se toca com um dedo
no ecrã. É triste ver jovens que
passam horas diante dum telemóvel:
depois de largarem aquele espelho,
se olhares para o seu rosto, verás que
não sorri, o olhar tornou-se cansado
e enjoado. Nada e ninguém pode
substitui a força de estar juntos, a luz
dos olhos, a alegria da partilha! É
essencial falar e ouvirmo-nos: não
vos contenteis com o ecrã onde cada
um procura o que lhe interessa; em
vez disso descobri cada dia a beleza
de vos deixardes maravilhar pelos
outros, as suas histórias e as suas
experiências.

Tentemos agora experimentar o que
significa fazer comunidade. Durante
alguns momentos, por favor, dai a
mão a quem está ao vosso lado.



Senti-vos uma única Igreja, um único
Povo. Sente que o teu bem depende
do bem do outro, que é multiplicado
se for posto em conjunto. Sente-te
guardado pelo irmão e pela irmã, por
alguém que te aceita assim como és e
quer cuidar de ti. E sente-te
responsável pelos outros, parte viva
duma grande rede de fraternidade,
onde nos apoiamos reciprocamente e
tu és indispensável. Sim! És
indispensável e responsável pela tua
Igreja e pelo teu país; fazes parte
duma história maior, que te chama a
ser protagonista: criador de
comunhão, campeão de fraternidade,
corajoso sonhador dum mundo mais
unido.

Nesta aventura, não estais sozinhos;
apoia-vos a Igreja inteira, espalhada
por todo o mundo. Trata-se dum
desafio difícil, mas possível. E tendes
também amigos que, das bancadas
do Céu, vos impelem para estas
metas. Sabeis quem são? Os santos.



Penso, por exemplo, no Beato Isidoro
Bakanja, na Beata Maria Clementina
Anuarita, em São Kizito e nos seus
companheiros: testemunhas da fé,
mártires que nunca cederam à lógica
da violência, mas confessaram, com a
vida, a força do amor e do perdão. Os
seus nomes, escritos no Céu, ficarão
na história, enquanto o fechamento e
a violência sempre revertem em
detrimento de quem os comete. Sei
que já várias vezes demonstrastes
saber erguer-vos para defender,
mesmo à custa de grandes sacrifícios,
os direitos humanos e a esperança
duma vida melhor para todos no
país. Agradeço-vos por isso e honro a
memória de tantos que perderam a
vida ou a saúde por estas nobres
causas. E encorajo-vos: avançai
juntos, sem medo, como
comunidade!

Oração, comunidade… E chegamos
ao dedo central, que se alonga um
pouco mais além dos outros para de



certo modo nos lembrar uma coisa
imprescindível. É o ingrediente
fundamental para um futuro que
esteja à altura das vossas
expectativas. É a honestidade! Ser
cristão é testemunhar Cristo. Ora o
primeiro modo de o fazer é viver
retamente, como Ele quer. Isto
significa não se deixar enredar nos
laços da corrupção. O cristão só pode
ser honesto, senão trai a sua
identidade. Sem honestidade, não
somos discípulos e testemunhas de
Jesus; somos pagãos, idólatras que se
adoram a si próprios em vez de Deus,
que se servem dos outros em vez de
servir os outros.

Mas – pergunto – como se vence o
câncer da corrupção, que parece
expandir-se sem nunca parar? São
Paulo ajuda-nos, com uma frase
simples e genial, que podeis repetir
até a recordar de cor. É esta: «Não te
deixes vencer pelo mal, mas vence o
mal com o bem» (Rm 12, 21). Não te



deixes vencer pelo mal: não vos
deixeis manipular por indivíduos ou
grupos que procuram servir-se de
vós para manter o vosso país na
espiral da violência e da
instabilidade, para continuarem a
controlá-lo sem consideração por
ninguém. Mas vence o mal com o
bem: sede vós os transformadores da
sociedade, os conversores do mal em
bem, do ódio em amor, da guerra em
paz. Quereis sê-lo? Se quiserdes, é
possível… E sabeis porquê? Porque
cada um de vós tem um tesouro que
ninguém vos pode roubar: são as
vossas opções. Sim! Tu és o resultado
das opções que realizas, e sempre
podes escolher a coisa certa a fazer.
Somos livres para escolher: não
permitais que a vossa vida seja
arrastada pela torrente poluída, não
vos deixeis levar como tronco seco
num rio sujo. Indignai-vos, sem
nunca ceder aos aliciamentos
persuasivos, mas envenenados, da
corrupção.



Vem-me à mente o testemunho dum
jovem como vós, Floribert Bwana
Chui: há quinze anos – contava ele
apenas 26 – foi morto em Goma por
ter bloqueado a passagem de
alimentos estragados, que teriam
danificado a saúde das pessoas.
Poderia deixar correr, não o teriam
descoberto e ainda ganharia
qualquer coisa naquilo. Mas, como
cristão, rezou, pensou nos outros e
escolheu ser honesto, dizendo não à
imundície da corrupção. Isto é
conservar as mãos limpas, enquanto
as mãos, que ganham em tráficos
ilícitos, ficam ensanguentadas. Se
alguém te entregar um envelope
prometendo favores e riquezas, não
caias na armadilha, não te deixes
enganar, não te deixes engolir pelo
pântano do mal. Não te deixes vencer
pelo mal, não acredites nas tramoias
obscuras do dinheiro, que te fazem
precipitar na noite. Ser honesto é
brilhar como de dia, é espalhar a luz



de Deus, é viver a bem-aventurança
da justiça: vence o mal com o bem!

Passamos ao quarto dedo: o anular.
Nele se colocam as alianças nupciais.
Mas, se pensarmos bem, o anular é
também o dedo mais frágil, aquele
que tem mais dificuldade para se
levantar. Lembra-nos que as grandes
metas da vida, a começar pelo amor,
passam por fragilidades, canseiras e
dificuldades. Devem ser vividas,
enfrentadas com paciência e
confiança, sem nos
sobrecarregarmos com problemas
inúteis, como, por exemplo,
transformar o valor simbólico do
dote num valor quase de mercado.
Mas nas nossas fragilidades, nas
crises, qual é a força que nos faz
continuar? O perdão. Pois perdoar
quer dizer saber recomeçar. Perdoar
não significa esquecer o passado,
mas não se resignar com o facto de
poder repetir-se. É mudar o curso da
história. É levantar quem caiu. É



aceitar a ideia de que ninguém é
perfeito e que todos – e não só eu –
têm o direito de recomeçar.

Amigos, para criar um futuro novo,
precisamos de dar e receber o
perdão. É o que faz o cristão: não se
limita a amar aqueles que o amam,
mas sabe interromper, com o perdão,
a espiral das vinganças pessoais e
tribais. Penso no Beato Isidoro
Bakanja, um irmão vosso que foi
torturado longamente porque não
renunciara a testemunhar a sua
piedade e propusera o cristianismo a
outros jovens. Nunca cedeu a
sentimentos de ódio e, ao dar a vida,
perdoou ao seu carrasco. Quem
perdoa leva Jesus mesmo aonde não
é acolhido, introduz amor onde o
amor é rejeitado. Quem perdoa
constrói o futuro. Mas como tornar-
se capaz de perdão? Deixando-se
perdoar por Deus. Sempre que nos
confessamos, somos os primeiros a
receber em nós aquela força que



muda a história. Da parte de Deus,
somos perdoados sempre e
gratuitamente; quanto a nós, é-nos
dito – como se lê no Evangelho – «vai
e faz tu também o mesmo» (Lc 10,
37). Caminha, pondo fim ao rancor,
sem veneno, sem ódio. Caminha,
assumindo o estilo de Deus, o único
que renova a história. Caminha e
acredita que, com Deus, sempre se
pode recomeçar, sempre se pode
voltar a partir, sempre se pode
perdoar!

Oração, comunidade, honestidade,
perdão. Chegamos ao último dedo: o
mindinho. Tu poderias dizer: sou
pequeno, e o bem que possa fazer
não passa duma gota no oceano. Mas
é precisamente a pequenez, o fazer-
se pequenino que atrai Deus. Há uma
palavra-chave neste sentido: serviço.
Quem serve, faz-se pequenino. Como
uma semente minúscula que parece
desaparecer na terra e, em vez disso,
dá fruto. Segundo Jesus, o serviço é o



poder que transforma o mundo.
Deste modo, a simples pergunta que
poderias até atar ao dedo, para não
te esqueceres de a fazer cada dia, é
esta: Eu, que posso fazer pelos outros?
Ou seja: como posso servir a Igreja, a
minha comunidade, o meu país?
Olivier, disseste-nos que nalgumas
regiões isoladas sois vós, os
catequistas, que servis diariamente a
comunidade dos fiéis e que isto, na
Igreja, deve ser «tarefa de todos». É
verdade! E é belo servir os outros,
cuidar deles, fazer algo
gratuitamente, como Deus faz
connosco. Quero agradecer-vos,
queridos catequistas: para muitas
comunidades, sois vitais como a
água! Fazei-as crescer sempre com a
clareza da vossa oração e do vosso
serviço. Servir não é ficar de braços
cruzados, é mobilizar-se. Muitos
movem-se, porque seduzidos pelos
próprios interesses; vós não tendes
medo de vos mobilizar em prol do
bem, investir no bem, no anúncio do



Evangelho, preparando-vos com
paixão e adequadamente, dando vida
a projetos organizados e de longo
prazo. E não tendes medo de fazer
ouvir a vossa voz, porque, nas vossas
mãos, está o futuro e também o
presente. Vós estais mesmo no ponto
central do presente!

Amigos, deixei-vos cinco conselhos
para identificar prioridades no meio
das inúmeras e persuasivas vozes
que circulam. Muitas vezes na vida,
como na circulação estradal, é a
desordem que cria engarrafamentos
e inúteis bloqueios, que fazem
perder tempo e energias e alimentam
a cólera. Ao contrário, faz-nos bem,
mesmo na confusão, dar ao coração e
à vida pontos firmes, direções
estáveis, para iniciar um futuro
diferente, sem se deixar levar pelos
ventos do oportunismo. Queridos
amigos, jovens e catequistas,
agradeço-vos pelo que sois e fazeis:
pelo vosso entusiasmo, a vossa luz e



a vossa esperança. Quero dizer-vos
uma última coisa: nunca desanimeis!
Jesus confia em vós e nunca vos
deixa sozinhos. A alegria que hoje
tendes, guardai-a e não deixeis que
se apague. Como dizia Floribert aos
seus amigos, quando estavam
deprimidos: «Pega no Evangelho e lê-
o! Consolar-te-á, dar-te-á alegria».
Juntos, saí do pessimismo, que
paralisa. A República Democrática do
Congo espera, das vossas mãos, um
futuro diverso, porque o futuro está
nas vossas mãos. O vosso país voltará
a ser, graças a vós, um jardim
fraterno, o coração de paz e
liberdade da África! Obrigado!

Encontro de oração com os
Sacerdotes, os Diáconos, os
Consagrados, as Consagradas e os
Seminaristas na Catedral de Nossa
Senhora do Congo



Queridos irmãos sacerdotes, diáconos
e seminaristas,

Amados consagrados e consagradas,
boa tarde e uma santa festa!

Estou feliz por me encontrar
convosco precisamente hoje, na festa
da Apresentação do Senhor, dia em
que rezamos de modo especial pela
vida consagrada. Todos nós, como
Simeão, esperamos a luz do Senhor
para iluminar as trevas da nossa
vida; e, mais ainda, todos desejamos
viver a mesma experiência que ele
teve no Templo de Jerusalém: tomar
Jesus nos braços. Tomá-Lo nos braços
para O podermos ter diante dos olhos
e sobre o coração. Assim, colocando
Jesus no centro, muda a perspetiva
da nossa vida e, mesmo no meio das
dificuldades e canseiras, sentimo-nos
envolvidos pela sua luz, consolados
pelo seu Espírito, encorajados pela
sua Palavra, sustentados pelo seu
amor.



Digo isto pensando nas palavras de
boas-vindas pronunciadas pelo
Cardeal Ambongo, que agradeço;
falou de «enormes desafios» a
enfrentar para viver o compromisso
sacerdotal e religioso nesta terra,
marcada por «condições difíceis e
muitas vezes perigosas», terra de
tanto sofrimento. E contudo, como
recordava, há também tanta alegria
com o serviço ao Evangelho e são
numerosas as vocações ao sacerdócio
e à vida consagrada. Aqui vemos a
abundância da graça de Deus, que
opera precisamente na fraqueza (cf. 
2 Cor 12, 9) e vos torna capazes,
juntamente com os fiéis leigos, de
gerar esperança nas situações
frequentemente dolorosas do vosso
povo.

A certeza que nos acompanha,
mesmo nas dificuldades, é-nos dada
pela fidelidade de Deus. Diz Ele
mediante o profeta Isaías: «Vou abrir
um caminho no deserto e fazer



correr rios na estepe» (43, 19). Pensei
propor-vos algumas reflexões
justamente a partir destas palavras
de Isaías: Deus abre caminhos nos
nossos desertos e nós, ministros
ordenados e pessoas consagradas,
somos chamados a ser sinal desta
promessa e realizá-la na história do
Povo santo de Deus. Mas, em
concreto, a que é que somos
chamados? A servir o povo como
testemunhas do amor de Deus. Isaías
ajuda-nos a compreender como fazê-
lo.

Pela boca do profeta, o Senhor vem
ter com o seu povo num momento
dramático, quando os israelitas
foram deportados para Babilónia e
reduzidos à escravidão. Movido pela
compaixão, Deus quer consolá-los.
De facto, esta parte da obra de Isaías
é conhecida como o «Livro da
Consolação», porque o Senhor dirige
ao seu povo palavras de esperança e
promessas de salvação. Começa por



recordar o vínculo de amor que O
une ao seu povo: «Nada temas,
porque Eu te resgatei, e te chamei
pelo teu nome; tu és Meu. Se tiveres
de atravessar as águas, estarei
contigo, e os rios não te submergirão.
Se caminhares pelo fogo, não te
queimarás, e as chamas não te
consumirão» (43, 1-2). Assim o
Senhor revela-Se como Deus da
compaixão e garante que nunca nos
deixará sozinhos, que estará sempre
ao nosso lado como refúgio e força
nas dificuldades. Deus é compassivo.
Os três nomes de Deus, os três traços
típicos de Deus são misericórdia,
compaixão e ternura. Pois tudo isto
faz a proximidade de Deus: um Deus
próximo, compassivo e terno.

Queridos sacerdotes e diáconos,
consagradas e consagrados,
seminaristas: por vosso intermédio,
também hoje o Senhor quer ungir o
seu povo com o óleo da consolação e
da esperança. Sois chamados a fazer-



vos eco desta promessa de Deus, a
recordar que Ele nos plasmou e a Ele
pertencemos, a animar o caminho da
comunidade e a acompanhá-la na fé
ao encontro d’Aquele que já caminha
ao nosso lado. Deus não permite que
as águas nos submerjam, nem que o
fogo nos queime. Sintamo-nos
portadores deste anúncio no meio
das tribulações do povo. Isto é ser 
servidores do povo: padres, irmãs,
missionários que experimentaram a
alegria do encontro libertador com
Jesus e oferecem-na aos outros.
Lembremo-nos disto: o sacerdócio e a
vida consagrada tornam-se áridos, se
os vivemos para «nos servirmos» do
povo em vez de «servi-lo». Não se
trata de uma profissão para ganhar
ou ter uma posição social, nem para
colocar em situação confortável a
família de origem, mas é a missão de
ser sinais da presença de Cristo, do
seu amor incondicional, do perdão
com que nos quer reconciliar, da
compaixão com que deseja cuidar



dos pobres. Fomos chamados para
oferecer a vida pelos irmãos e irmãs,
levando-lhes Jesus, o único que sara
as feridas do coração.

Para vivermos assim a nossa
vocação, nunca faltarão desafios a
enfrentar, nem tentações a vencer.
Quero deter-me brevemente nestas
três: a mediocridade espiritual, a 
comodidade mundana, a 
superficialidade.

Antes de mais nada, vencer a
mediocridade espiritual. E como? A
Apresentação do Senhor, designada
no Oriente cristão como «festa do
encontro», recorda-nos a prioridade
da nossa vida: o encontro com o
Senhor, especialmente na oração
pessoal, porque a relação com Ele é o
fundamento do nosso agir. Não
esqueçamos que o segredo de tudo é 
a oração, porque o ministério e o
apostolado não são, primariamente,
obra nossa nem dependem apenas



dos meios humanos. Dir-me-eis: É
verdade! Mas os compromissos, as
urgências pastorais, as canseiras
apostólicas, o cansaço, etc. fazem-nos
correr o risco de ficar sem tempo e
sem energias suficientes para a
oração. Quero, por isso, compartilhar
alguns conselhos: em primeiro lugar,
mantenhamo-nos fiéis a certos
ritmos litúrgicos da oração que
cadenciam o dia, desde a Missa até à
Liturgia das Horas. A Celebração
Eucarística diária é o coração
pulsante da vida sacerdotal e
religiosa. A Liturgia das Horas
permite-nos rezar com a Igreja e de o
fazermos de forma regular: nunca a
descuidemos! E não descuremos
também a Confissão: sempre
precisamos de ser perdoados, para
poder dar misericórdia. Outro
conselho: como se sabe, não podemos
limitar-nos à recitação ritual das
orações, mas é preciso reservar
diariamente um tempo intenso de
oração, para comunicar de coração a



coração com o Senhor: um momento
prolongado de adoração, de
meditação da Palavra, a reza do
Santo Terço; um encontro íntimo
com Aquele que amamos acima de
todas as coisas. Além disso, quando
estamos em plena atividade,
podemos também recorrer à oração
do coração, a breves «jaculatórias» –
estas são um tesouro –, palavras de
louvor, de agradecimento e de
invocação que se hão de repetir ao
Senhor onde quer que nos
encontremos. A oração tira-nos a nós
do centro, abre-nos a Deus, levanta-
nos porque nos coloca nas mãos
d’Ele. Cria em nós o espaço para
experimentarmos a proximidade de
Deus, para que a sua Palavra se torne
familiar a nós e, por nosso
intermédio, a todos quantos
encontramos. Sem oração, não se vai
longe… Por fim, para superar a
mediocridade espiritual, nunca nos
cansemos de invocar Nossa Senhora



– é nossa Mãe – e d’Ela aprender a
contemplar e seguir Jesus.

O segundo desafio é vencer a
tentação da comodidade mundana,
duma vida cómoda na qual seja
possível organizar mais ou menos
todas as coisas e continuar em frente
por inércia, procurando o nosso
conforto e arrastando-nos sem
entusiasmo. Mas, assim, perde-se o
coração da missão, que é sair do
espaço do eu e encaminhar-se para
os irmãos e irmãs exercendo, em
nome de Deus, a arte da
proximidade. Há um grande risco
associado à mundanidade,
especialmente num contexto de
pobreza e sofrimento: aproveitar-se
da função que temos para satisfazer
as nossas carências e comodidades. É
triste, muito triste, quando nos
fechamos em nós mesmos, tornando-
nos frios burocratas do espírito.
Então, em vez de servir o Evangelho,
preocupamo-nos em administrar as



finanças e realizar qualquer negócio
que nos traga vantagem. Irmãos e
irmãs, isto é escandaloso, quando
acontece na vida dum padre ou dum
religioso, que deveria ser modelo de
sobriedade e liberdade interior. Ao
contrário, como é belo manter-se
transparente nas intenções e livre de
compromissos com o dinheiro,
abraçando alegremente a pobreza
evangélica e trabalhando junto dos
pobres! E como é belo ser luminoso
vivendo o celibato como sinal de
total disponibilidade para o Reino de
Deus! Não suceda que em nós se
encontrem, bem enraizados, aqueles
vícios que queremos extirpar nos
outros e na sociedade. Por favor,
vigiemos sobre a comodidade
mundana.

Finalmente, o terceiro desafio é 
vencer a tentação da superficialidade.
Se o Povo de Deus espera ser
alcançado e consolado pela Palavra
do Senhor, tem necessidade de



padres e religiosos preparados,
formados, apaixonados pelo
Evangelho. Foi-nos colocado um dom
nas mãos e, da nossa parte, seria
presunçoso pensar que podemos
viver a missão para a qual Deus nos
chamou sem trabalharmos
diariamente sobre nós mesmos e sem
nos formarmos de forma adequada
tanto na vida espiritual como na
preparação teológica. As pessoas não
precisam de funcionários do sagrado
nem de doutores afastados do povo.
Somos chamados a entrar no coração
do mistério cristão, aprofundar a sua
doutrina, estudar e meditar a Palavra
de Deus; e, ao mesmo tempo,
permanecer abertos às inquietações
do nosso tempo, às questões cada vez
mais complexas da nossa época, para
poder compreender a vida e as
exigências das pessoas, para
compreender como tomá-las pela
mão e acompanhá-las. Por isso, a
formação do clero não é facultativa.
Digo isto aos seminaristas, mas vale



para todos: a formação é um
caminho a percorrer sempre ao
longo de toda a vida. Chama-se
formação permanente: formação
sempre, por toda a vida.

Os desafios de que vos falei, temos de
os enfrentar se quisermos servir o
povo como testemunhas do amor de
Deus, porque só é eficaz o serviço se
passar através do testemunho. Não
esqueçais esta palavra: o
testemunho. De facto, depois de
pronunciar palavras de consolação, o
Senhor acrescenta: «Quem dentre
eles anunciou isto, trazendo aos
nossos ouvidos acontecimentos
antigos? (…) As minhas testemunhas
sois vós» (Is 43, 9.10). Testemunhas.
Para ser bons sacerdotes, diáconos,
consagradas e consagrados, não
bastam as palavras e as intenções:
antes de tudo, é a própria vida que
fala, a vida própria. Queridos irmãos
e irmãs, vendo-vos, dou graças a
Deus, porque sois sinais da presença



de Jesus que passa pelas estradas
deste país e toca a vida do povo, as
feridas da sua carne. Mas continua a
haver necessidade de jovens que
digam «sim» ao Senhor, de outros
sacerdotes e religiosos que deixem,
com a própria vida, transparecer a
sua beleza.

Nos vossos testemunhos, lembrastes-
me como é difícil viver a missão
numa terra tão rica de belezas
naturais e recursos, mas ferida pela
exploração, a corrupção, a violência
e a injustiça. Mas falastes também da
parábola do bom samaritano: é Jesus
que passa ao longo das nossas
estradas, especialmente através da
sua Igreja, detém-Se e cuida das
feridas dos oprimidos. Caríssimos,
este é precisamente o ministério a
que sois chamados: mostrar
proximidade e consolação, como
uma luz sempre acesa no meio de
tanta escuridão. Aprendamos do
Senhor, que está próximo, sempre. E,



para ser irmãos e irmãs de todos,
começai por sê-lo entre vós:
testemunhas de fraternidade, nunca
em guerra; testemunhas de paz,
aprendendo a superar até as
particularidades das culturas e das
proveniências étnicas, porque, como
afirmou Bento XVI aos sacerdotes
africanos, «o vosso testemunho de
vida pacífica, ultrapassando
fronteiras tribais e raciais, pode tocar
os corações» (Exort. ap. pós-sinodal 
Africæ munus, 108).

Como diz um provérbio, «o vento não
quebra o que sabe curvar-se». A
história de muitos povos deste
continente foi, infelizmente, vergada
e chagada por feridas e violências e,
por isso, se há um desejo que sobe do
coração, é não ter de o fazer mais,
não mais ter de submeter-se à
prepotência do mais forte, não mais
dever curvar a cabeça sob o jugo da
injustiça. Mas podemos acolher as
palavras do provérbio

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20111119_africae-munus.html


principalmente em sentido positivo:
há um curvar-se que não é sinónimo
de fraqueza, de ser cobarde, mas de
fortaleza; então significa ser flexível,
superando a rigidez; significa
cultivar uma humanidade dócil, que
não se feche no ódio e no rancor;
significa estar disponível para se
deixar mudar, sem se fechar nas
próprias ideias e posições. Se nos
curvarmos humildemente diante de
Deus, Ele faz-nos semelhantes a Si,
obreiros de misericórdia. Quando
permanecemos dóceis nas mãos de
Deus, Ele molda-nos e faz de nós
pessoas reconciliadas, que sabem
abrir-se e dialogar, acolher e
perdoar, lançar rios de paz nas
estepes áridas da violência. Deste
modo, quando soprarem impetuosos
os ventos dos conflitos e das divisões,
tais pessoas não podem ser
quebradas, porque estão repletas do
amor de Deus. Sede vós também
assim: dóceis ao Deus da



misericórdia, nunca quebrados pelos
ventos das divisões.

Irmãos e irmãs, de coração vos
agradeço pelo que sois e fazeis,
agradeço pelo testemunho que dais à
Igreja e ao mundo. Não desanimeis;
há necessidade de vós! Sois
preciosos, importantes: vo-lo digo em
nome da Igreja inteira. Espero que
sejais sempre canais da consolação
do Senhor e testemunhas jubilosas
do Evangelho, profecia de paz nas
espirais da violência, discípulos do
Amor prontos a cuidar das feridas
dos pobres e atribulados. Muito
obrigado, irmãs e irmãos! Obrigado
mais uma vez pelo vosso serviço e
zelo pastoral. Abençoo-vos e levo-vos
no coração. E vós, por favor, não vos
esqueçais de rezar por mim.
Obrigado!



Sexta-feira, 3 de fevereiro de 2023

Encontro com os Bispos na sede da
CENCO

Amados irmãos Bispos, bom dia!

Estou feliz por poder encontrar-vos e,
de coração, agradeço a calorosa
receção. Obrigado a D. Utembi Tapa
pela saudação que me dirigiu e por
vos ter dado voz com as suas
palavras: agradeço-vos a coragem
com que anunciais a consolação do
Senhor, caminhando no meio do
povo, partilhando as suas canseiras e
esperanças.

Foi bom para mim passar estes dias
na vossa terra, que representa, com a
sua grande floresta, o «coração
verde» da África, um pulmão para o
mundo inteiro. A importância deste
património ecológico recorda-nos
que somos chamados a salvaguardar
a beleza da criação e a defendê-la das
feridas causadas pelo egoísmo



rapace. Mas esta imensa extensão
verde que é a vossa floresta constitui
também uma imagem que fala à
nossa vida cristã: como Igreja, temos
necessidade de respirar o ar puro do
Evangelho, expulsar o ar poluído da
mundanidade, guardar o coração
jovem da fé. É assim que imagino a
Igreja africana e vejo esta Igreja
congolesa: uma Igreja jovem,
dinâmica, alegre, animada pelo
anseio missionário, pelo anúncio de
que Deus nos ama e que Jesus é o
Senhor. A vossa é uma Igreja
presente na história concreta deste
povo, radicada de forma capilar na
realidade, protagonista de caridade;
uma comunidade capaz de atrair e
contagiar com o seu entusiasmo e
por isso, à semelhança das vossas
florestas, com tanto «oxigénio»:
Obrigado por serdes um pulmão que
dá fôlego à Igreja universal!

Não é bonito começar um parágrafo
com a palavra «purtroppo



(infelizmente)», mas aqui tenho de o
fazer. Infelizmente, a comunidade
cristã desta terra – bem o sei –
apresenta também outra face. De
facto, o vosso rosto jovem, luminoso
e belo aparece sulcado pela tristeza e
o cansaço, marcado às vezes pelo
medo e o desânimo. É o rosto duma
Igreja que sofre pelo seu povo, é um
coração no qual palpita, com
trepidação, a vida das pessoas com as
suas alegrias e tribulações. É uma
Igreja sinal visível de Cristo que
ainda hoje é rejeitado, condenado e
desprezado nos inúmeros
crucificados do mundo, e chora as
nossas próprias lágrimas. É uma
Igreja que, como Jesus, também quer
enxugar as lágrimas do povo,
empenhando-se em assumir as
feridas materiais e espirituais das
pessoas e fazendo correr sobre elas a
água viva e salutar do lado de Cristo.

Convosco, irmãos, vejo Jesus sofredor
na história deste povo, povo



crucificado, povo oprimido,
transtornado por uma violência que
não poupa ninguém, marcado pela
dor inocente, constrangido a
conviver com as águas turvas da
corrupção e da injustiça, que poluem
a sociedade, e a padecer em tantos
dos seus filhos a pobreza. Ao mesmo
tempo, porém, vejo um povo que não
perdeu a esperança, que abraça com
entusiasmo a fé e imita os seus
Pastores, que sabe voltar para o
Senhor e entregar-se nas suas mãos,
para que a ansiada paz, sufocada
pela exploração, por egoísmos de
parte, pelos venenos dos conflitos e
das verdades manipuladas, possa
finalmente chegar como uma dádiva
do Alto.

E surge a pergunta: Como exercer o
ministério nesta situação? Quando
pensava em vós, Pastores do Povo
santo de Deus, veio-me à mente a
história de Jeremias, um profeta
chamado a viver a sua missão num



momento dramático da história de
Israel, por entre injustiças,
abominações e sofrimentos. Passou a
vida a anunciar que Deus nunca
abandona o seu povo e dá
continuidade aos seus desígnios de
paz mesmo em situações que
parecem perdidas e irrecuperáveis.
Mas, este anúncio consolador de fé,
viveu-o Jeremias pessoalmente: foi
ele o primeiro a experimentar a 
proximidade de Deus. Só assim pôde
levar aos outros uma corajosa 
profecia de esperança. Também o
vosso ministério episcopal vive entre
estas duas dimensões, de que vos
quero falar: a proximidade de Deus e
a profecia para o povo.

Antes de mais nada gostava de vos
dizer: Deixai-vos tocar e consolar
pela proximidade de Deus. Ele está
próximo de nós. A primeira palavra
que o Senhor dirige a Jeremias é esta:
«Antes de te haver formado no
ventre materno, Eu já te



conhecia» (Jer 1, 5). É uma
declaração de amor, que Deus grava
no coração de cada um de nós e
ninguém a pode apagar, tornando-se
fonte de conforto no meio das
tempestades da vida. Para nós, que
recebemos a vocação de ser Pastores
do Povo de Deus, é importante
basear-nos nesta proximidade do
Senhor, «estruturar-nos na oração», 
passando horas diante d’Ele. Só assim
se aproxima do Bom Pastor o povo
que nos está confiado e só assim nos
tornamos verdadeiramente Pastores,
porque nós, sem Ele, nada podemos
fazer (cf. Jo 15, 5). Poderemos até ser
empresários, «professores», mas não
seguimos a vocação do Senhor. Sem
Ele nada podemos fazer. Oxalá não
suceda imaginar-nos autossuficientes
e, muito menos, ver no episcopado a
possibilidade de escalar posições
sociais e exercer o poder (como é feio
este espírito de «carreirismo»)! E
sobretudo que não entre o espírito da
mundanidade, que nos faz ver o



ministério segundo os critérios
remuneradores da própria conta
bancária, que nos torna frios e
distantes na gestão daquilo que nos
está confiado, que leva servir-se da
função em vez de servir os outros, e a
deixar de cuidar da relação
indispensável que é a relação
humilde e quotidiana da oração. Não
esqueçamos que o pior que pode
acontecer à Igreja é a mundanidade;
é o pior. Sempre me impressionou
aquele final do livro do cardeal
Henry de Lubac sobre a Igreja,
concretamente as últimas três,
quatro páginas, onde ele diz o
seguinte: a mundanidade espiritual é
o pior que pode acontecer, pior ainda
que o período dos Papas mundanos e
vivendo em concubinato. É pior. E a
mundanidade está sempre à espreita.
Estejamos atentos!

Amados irmãos Bispos, cultivemos a
proximidade com o Senhor para ser
suas testemunhas credíveis e porta-



vozes do seu amor junto do povo. É
por nosso intermédio que Ele quer
ungi-lo com o óleo da consolação e da
esperança! Sois a voz com que Deus
quer dizer aos congoleses: sois «um
povo consagrado ao Senhor, vosso
Deus» (Dt 7, 6). O anúncio do
Evangelho, a animação da vida
pastoral, a liderança do povo não se
podem resolver com princípios
alheios à realidade da vida diária,
mas devem tocar as feridas e
comunicar a proximidade divina,
para que as pessoas descubram a sua
dignidade de filhos de Deus e
aprendam a caminhar de cabeça
erguida, sem nunca a abaixar
perante as humilhações e a opressão.
Por vosso intermédio, este povo tem
a graça de ouvir, dirigidas a si,
palavras semelhantes às que o
Senhor deu a Jeremias: És um povo
abençoado; pensei em ti, conheci-te,
amei-te, já antes de te formar no
ventre materno! Se cultivarmos a
proximidade com Deus, sentir-nos-



emos impelidos para o povo e nunca
deixaremos de sentir compaixão por
quantos nos estão confiados. Esta
atitude de compaixão não é mero
sentimento, mas um sofrer com
(patire cum). Animados e fortalecidos
pelo Senhor, tornamo-nos, por nossa
vez, instrumentos de consolação e
reconciliação para os outros, para
tratar as chagas de quem sofre,
aliviar o sofrimento de quem chora,
exaltar os pobres, libertar as pessoas
de tantas formas de escravidão e
opressão. Por outras palavras, a
proximidade a Deus torna-nos 
profetas para o povo, capazes de
semear a Palavra que salva na
história ferida da própria terra.

E para penetrar neste segundo ponto
– a profecia para o povo –, fixemos
novamente a experiência de
Jeremias. Depois de ter recebido a
Palavra amorosa e consoladora de
Deus, ele é chamado a ser «profeta
das nações» (cf. Jer 1, 5), enviado a



levar a luz onde há escuridão, a dar
testemunho num contexto de
violência e corrupção. E Jeremias,
que come a Palavra do Senhor,
tornando-se para ele gozo e alegria
do coração (cf. 15, 16), confessa que
esta mesma Palavra gera nele uma
inquietação irreprimível e leva-o a
encontrar os outros para serem
tocados pela presença de Deus. «No
meu coração – escreve ele –, a sua
palavra era um fogo devorador,
encerrado nos meus ossos.
Esforçava-me por contê-lo, mas não
podia» (20, 9). Não podemos guardar
só para nós a Palavra de Deus, não
podemos conter a sua força: ela é um
fogo que queima a nossa apatia e
acende em nós o desejo de iluminar
quem está na escuridão. A Palavra de
Deus é um fogo que abrasa dentro e
nos impele a sair para fora! Eis a
nossa identidade episcopal:
abrasados pela Palavra de Deus, em
saída para o Povo de Deus, com zelo
apostólico!



Mas – podemos perguntar-nos – em
que consiste este anúncio profético
da Palavra, este ardor? Ao profeta
Jeremias, o Senhor diz: «Eis que
ponho as minhas palavras na tua
boca; a partir de hoje, dou-te poder
sobre os povos e sobre os reinos,
para arrancares e demolires, para
arruinares e destruíres, para
edificares e plantares» (1, 9-10). São
verbos fortes: primeiro, arrancar e
demolir para poder, enfim, edificar e
plantar. Trata-se de colaborar para
uma história nova, que Deus deseja
construir no meio dum mundo de
perversão e injustiça. De igual modo
também vós sois chamados a fazer
ouvir a vossa voz profética, para que
as consciências se sintam
interpeladas e possa cada qual
tornar-se protagonista e responsável
por um futuro diferente. É
necessário, pois, arrancar as plantas
venenosas do ódio e do egoísmo, do
rancor e da violência; demolir os
altares consagrados aos ídolos do



dinheiro e da corrupção; edificar
uma convivência baseada na justiça,
na verdade e na paz; e, finalmente, 
plantar sementes de renascimento,
para que o Congo de amanhã seja
verdadeiramente aquele que o
Senhor sonha: uma terra abençoada
e feliz, nunca mais violentada,
oprimida nem ensanguentada.

Mas atenção! Não se trata duma ação
política. A profecia cristã encarna-se
em tantas ações políticas e sociais,
mas a tarefa dos Bispos, e dos
pastores em geral, não é esta. É a do
anúncio da Palavra para acordar as
consciências, para denunciar o mal,
para alentar os angustiados e
desesperados. «Consolai, consolai o
meu povo»: esta frase aparece uma
vez e outra; é um convite do Senhor
para se consolar o povo: «consolai,
consolai o meu povo». É um anúncio
feito não só de palavras, mas
também de proximidade e
testemunho: proximidade em



primeiro lugar aos presbíteros (os
padres são o primeiro próximo dum
bispo), escuta dos agentes pastorais,
encorajamento no espírito sinodal
para se trabalhar juntos. E
testemunho, porque os Pastores
devem ser os mais credíveis em tudo,
em particular no cultivar a
comunhão, na vida moral e na
administração dos bens. Neste
sentido, é essencial saber construir
harmonia, sem se erguer num
pedestal, sem asperezas, mas dando
bom exemplo no apoio e perdão
recíprocos, trabalhando juntos como
modelos de fraternidade, paz e
simplicidade evangélica. Oxalá
nunca suceda que, enquanto o povo
padece a fome, se possa dizer de vós:
«eles sem se importarem, foram um
para o seu campo, outro para o seu
negócio» (cf. Mt 22, 5). Os negócios,
por favor, deixemo-los fora da vinha
do Senhor! Um pastor não pode ser
um homem de negócios; não pode!
Sejamos Pastores e servos do povo de



Deus, não administradores de coisas
nem homens de negócios, mas
pastores! A administração do bispo
deve ser a do pastor: à frente do
rebanho, no meio do rebanho, atrás
do rebanho. À frente do rebanho,
para indicar o caminho; no meio do
rebanho, para sentir o odor do
rebanho e não o perder; atrás do
rebanho, para ajudar aqueles que
andam mais devagar, e também para
deixar por um pouco sozinho o
rebanho e ir ver onde encontra
pastagens. O pastor deve mover-se
nestas três posições.

Amados irmãos Bispos, partilhei
convosco o que sentia no coração:
cultivar a proximidade com o Senhor
para ser sinais proféticos da sua
compaixão pelo povo. Peço-vos para
não transcurardes o diálogo com
Deus e não deixardes que o fogo da
profecia se apague por cálculos ou
posições ambíguas com o poder, nem
por uma vida cómoda e rotineira. À



vista do povo que sofre e da injustiça,
o Evangelho pede que levantemos a
voz. Quando levantamos a voz
segundo Deus, arriscamos. Fê-lo um
vosso irmão, o servo de Deus D.
Christophe Munzihirwa, pastor
corajoso e voz profética, que
protegeu o seu povo com a oferta da
própria vida. No dia antes de morrer,
enviou uma mensagem a todos
dizendo: «Nestes dias, que mais
podemos ainda fazer?
Permaneçamos firmes na fé.
Tenhamos confiança que Deus não
nos abandonará e que de qualquer
lado há de surgir para nós uma
pequena luz de esperança. Deus não
nos abandonará, se nos
empenharmos por respeitar a vida
dos nossos vizinhos,
independentemente da etnia a que
pertençam». No dia seguinte, foi
morto numa praça da cidade, mas a
sua semente, plantada nesta terra,
juntamente com a de muitos outros,
dará fruto. É bom recordar, com



gratidão, grandes Pastores que
marcaram a história do vosso país e
da vossa Igreja, de quem vos
evangelizou e precedeu na fé.
Irmãos, são as vossas raízes, que vos
robustecem no ardor evangélico.
Penso no bem que recebi
conhecendo o Cardeal Laurent
Monsengwo Pasinya.

Queridos amigos, não tenhais medo
de ser profetas de esperança para o
povo, vozes unânimes da consolação
do Senhor, testemunhas e arautos
jubilosos do Evangelho, apóstolos de
justiça, samaritanos de
solidariedade: testemunhas de
misericórdia e de reconciliação no
meio de violências desencadeadas
não só pela exploração dos recursos
e dos conflitos étnicos e tribais, mas
também e sobretudo pela força
obscura do maligno, inimigo de Deus
e do homem. Mas nunca desanimeis! 
O Crucificado ressuscitou, Jesus
vence, aliás já venceu o mundo (cf. Jo



16, 33) e deseja brilhar em vós, na
vossa obra preciosa, na vossa
fecunda semente de paz. Irmãos,
quero agradecer-vos pelo vosso
serviço, o vosso zelo pastoral, o vosso
testemunho.

E, chegados ao fim desta viagem,
quero exprimir-vos todo o meu
reconhecimento a vós e a quantos
aqui a prepararam. Tivestes a
paciência de esperar um ano, sois
estupendos! Obrigado por isso.
Precisastes de trabalhar duas vezes,
porque, na primeira vez, a visita foi
anulada, mas sei que sois
misericordiosos com o Papa.
Sinceramente, obrigado! No próximo
mês de junho, celebrareis o
Congresso Eucarístico Nacional em
Lubumbashi: Jesus está realmente
presente e operante na Eucaristia; lá
reconcilia e cura, consola e une,
ilumina e transforma; lá inspira,
apoia e torna eficaz o vosso
ministério. Que a presença de Jesus,



Pastor manso e humilde de coração,
vencedor do mal e da morte,
transforme este grande país e seja
sempre a vossa alegria e a vossa
esperança. De coração vos abençoo.

Quero acrescentar apenas uma coisa!
Disse-vos: «sede misericordiosos». A
misericórdia. Perdoar sempre.
Quando um fiel vem confessar-se,
vem pedir perdão, vem pedir uma
carícia ao Pai. Entretanto encontra-
nos a nós, com dedo acusador:
«Quantas vezes? E como o
fizeste?…». Assim não. Perdoar.
Sempre. «Sim, mas não sei… porque
o Código diz…». O Código, devemos
observá-lo, porque é importante; mas
o coração do pastor vai mais além!
Arriscai; pelo perdão, arriscai.
Sempre. Perdoai sempre, no
Sacramento da Reconciliação. E
assim semeareis perdão para toda a
sociedade.



De coração vos abençoo. E, por favor,
continuai a rezar por mim, porque é
um pouco difícil este serviço! Mas
confio em vós. Obrigado.

Encontro com as Autoridades, com
a Sociedade Civil e com o Corpo
Diplomático no Jardim do Palácio
Presidencial

Senhor Presidente da República,

Senhores Vice-Presidentes,

Ilustres Membros do Governo e do
Corpo Diplomático,

Distintas Autoridades religiosas,

Insignes Representantes da
sociedade civil e do mundo da
cultura,

Senhoras e Senhores!



Obrigado, Senhor Presidente, pelas
suas palavras! Sinto-me feliz por
estar nesta terra que trago no
coração. Agradeço-lhe, Senhor
Presidente, o acolhimento que me
reservou. Saúdo cordialmente cada
um dos presentes e, em vós, a todas
as mulheres e homens que povoam
este jovem e querido país. Venho
como peregrino de reconciliação,
com o sonho de vos acompanhar no
vosso caminho de paz: caminho
tortuoso, mas inadiável. Não cheguei
aqui sozinho, porque na paz, como
na vida, caminha-se juntos; por isso
eis-me aqui acompanhado por dois
irmãos: o Arcebispo de Cantuária e o
Moderador da Assembleia Geral da
Igreja da Escócia, a quem agradeço
tudo o que nos dirão. Juntos,
apresentamo-nos em nome de Jesus
Cristo, Príncipe da Paz, estendendo
as mãos a cada um de vós e a este
povo.



De facto, empreendemos esta 
peregrinação ecuménica de paz
depois de ter escutado o clamor dum
povo inteiro que, com grande
dignidade, chora pela violência que
padece, pela perene falta de
segurança, pela pobreza que o aflige
e pelos desastres naturais que
assolam. Estes anos de guerras e
conflitos parecem não ter fim, e
ainda recentemente – até mesmo
ontem – se verificaram duros
confrontos, enquanto os processos de
reconciliação parecem paralisados e
as promessas de paz permanecem
por cumprir. Que não seja em vão
este sofrimento extenuante; que a
paciência e os sacrifícios do povo sul-
sudanês, desta gente jovem, humilde
e corajosa, interpelem a todos e,
como sementes que, enterradas, dão
vida à planta, vejam desabrochar
rebentos de paz que produzam fruto.
Irmãos e irmãs, é a hora da paz!



Frutos e vegetação abundam aqui,
graças ao grande rio que atravessa o
país. Aquilo que o antigo historiador
Heródoto dizia do Egito – é um «dom
do Nilo» – vale também para o Sudão
do Sul. Verdadeiramente esta, como
aqui se diz, é a «terra da grande
abundância». Quero, pois, deixar-me
levar pela imagem do grande rio que
atravessa este país, recente mas com
uma história antiga. Ao longo dos
séculos, os exploradores penetraram
neste território onde nos
encontramos, para subir o Nilo
Branco à procura das nascentes do
rio mais comprido do mundo. E é
precisamente a partir da busca das
fontes da convivência que pretendo
começar o meu percurso convosco.
Com efeito esta terra, que abunda de
tantos bens quer no subsolo quer
sobretudo nos corações e nas mentes
dos seus habitantes, hoje precisa de
ser novamente dessedentada por
fontes frescas e vitais.



Distintas Autoridades, vós sois estas
fontes, as fontes que irrigam a
convivência geral, os pais e as mães
deste país-menino. Vós sois
chamados a regenerar a vida social,
como fontes transparentes de
prosperidade e de paz, pois é disto
que necessitam os filhos do Sudão do
Sul: necessitam de pais, não patrões;
de passos firmes de
desenvolvimento, não quedas
contínuas... Os anos que se seguiram
ao nascimento do país, marcados por
uma meninice ferida, deem lugar a
um crescimento pacífico: é hora!
Ilustres Autoridades, os vossos
«filhos» e a própria história hão de
recordar-vos pelo bem que tiverdes
feito a esta população, que vos foi
confiada para a servirdes. As
gerações futuras honrarão ou
apagarão a memória dos vossos
nomes com base naquilo que agora
fizerdes, pois, assim como o rio deixa
as nascentes para começar o seu
curso, assim também o curso da



história deixará para trás os inimigos
da paz e nobilitará quem trabalha
pela paz. De facto, como ensina a
Escritura, «o homem de paz terá
descendência» (cf. Sal 37, 37).

Ao contrário, a violência faz
retroceder o curso da história. O
mesmo Heródoto destacava os
transtornos geracionais, observando
como, na guerra, já não são os filhos
que sepultam os pais, mas os pais
que enterram os filhos (cf. Storie, I,
87). Para que esta terra não se
reduza a um cemitério, mas volte a
ser um jardim florido, peço-vos, de
todo o coração, que acolhais uma
palavra simples: não minha, mas de
Cristo. E pronunciou-a precisamente
num jardim – no Getsémani –
quando, à vista de um dos seus
discípulos que desembainhara a
espada, disse: «Basta!» (Lc 22, 51).
Senhor Presidente, Senhores Vice-
Presidentes, em nome de Deus, do
Deus a Quem rezamos juntos em



Roma, do Deus manso e humilde de
coração (cf. Mt 11, 29) em Quem
tanta gente deste querido país
acredita, é a hora de dizer basta…
sem «se» nem «mas»: basta de
sangue derramado, basta de
conflitos, basta de violências e
recíprocas acusações sobre quem as
comete, basta de deixar à mingua de
paz este povo dela sedento. Basta de
destruição; é a hora de construir!
Deixe-se para trás o tempo da guerra
e surja um tempo de paz! A
propósito, Senhor Presidente, trago
no coração aquele colóquio noturno
que tivemos, há alguns anos, no
Uganda: palpava-se a sua vontade de
paz... Prossigamos com isso!

Voltemos às nascentes do rio, à água
que simboliza a vida. Nas fontes
deste país, há outra palavra que
designa o rumo empreendido pelo
povo sul-sudanês em 9 de julho de
2011: República. Mas que significa ser
uma res publica? Significa



reconhecer-se como realidade
pública, isto é, afirmar que o Estado é
de todos; e consequentemente quem,
dentro dele, detém maiores
responsabilidades, presidindo-o ou
governando-o, não pode deixar de
pôr-se ao serviço do bem comum.
Esta é a finalidade do poder: servir a
comunidade. A tentação que está
sempre à espreita é, pelo contrário,
servir-se dele para os próprios
interesses. Por isso não basta
chamar-se República; é preciso sê-lo,
a começar pelos bens primários: os
abundantes recursos com que Deus
abençoou esta terra não sejam
reservados a poucos, mas regalia de
todos; e, aos planos de retoma
económica, correspondam projetos
para uma distribuição equitativa das
riquezas.

Para a vida duma República, é
fundamental o desenvolvimento
democrático. Este defende uma
benéfica distinção dos poderes, de



modo que, por exemplo, quem
administra a justiça possa exercê-la
sem condicionamentos por parte de
quem legisla ou governa. Além disso,
a democracia pressupõe o respeito
dos direitos humanos, e em
particular a liberdade de exprimir as
próprias ideias, devendo aqueles ser
salvaguardados pela lei e sua
aplicação. De facto, é preciso
lembrar-nos que, sem justiça, não há
paz (cf. S. João Paulo II, Mensagem
para a celebração do XXXV Dia
Mundial da Paz, 01/I/2002), mas,
também sem liberdade, não há
justiça. Por isso há de ser dada a cada
cidadã e cidadão a possibilidade de
dispor do dom único e irrepetível
que é a existência, com os meios
adequados para a realizar. Como
escreveu o Papa João XXIII, «o ser
humano tem direito à existência, à
integridade física, aos recursos
correspondentes a um digno padrão
de vida» (Carta Enc. Pacem in terris,
11).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


O rio Nilo deixa as nascentes e,
depois de passar por algumas
encostas íngremes que criam
cascatas e rápidos, entra na planície
sul-sudanesa, bem perto de Juba,
tornando-se navegável para adiante
se embrenhar em zonas mais
pantanosas. De maneira análoga
almejo que o trajeto de paz da
República não proceda com altos e
baixos, mas, a partir desta capital,
possa avançar sem cair
empantanado na inércia. Amigos, é
tempo de passar das palavras aos
atos. É tempo de virar página; é o
tempo do empenho em prol duma
transformação urgente e necessária.
O processo de paz e reconciliação
exige um novo salto. Deem-se as
mãos para levar a bom termo o
Acordo de paz, bem como o seu
Roteiro. Num mundo marcado por
divisões e conflitos, este país acolhe
uma peregrinação ecuménica de paz,
que constitui uma raridade; que isto
represente uma mudança de ritmo, a



ocasião para o Sudão do Sul
recomeçar a navegar em águas
tranquilas, retomando o diálogo sem
fingimentos nem oportunismos. Seja
para todos uma ocasião para 
relançar a esperança: não só para o
Governo, mas para todos. Possa cada
cidadão compreender que já não é
tempo de se deixar levar pelas águas
insalubres do ódio, do tribalismo, do
regionalismo e das diferenças
étnicas. Irmãos e irmãs, é tempo de
navegar juntos rumo ao futuro! Sim,
«juntos»… Não se deve esquecer esta
palavra: «juntos»!

O percurso do grande rio pode ainda
ajudar-nos, sugerindo a modalidade.
Avançando ele, ao chegar ao lago No
une-se a outro rio, dando vida ao
chamado Nilo Branco. A claridade
límpida das águas brota do encontro.
Este é o caminho, irmãos e irmãs:
respeitar-se, conhecer-se, dialogar.
Com efeito, se por trás de cada
violência há ira e rancor, e por trás



de cada ira e rancor há a memória
não curada de feridas, humilhações e
injustiças, a única direção a tomar
para se sair disso só pode ser o
encontro, a cultura do encontro:
acolher os outros como irmãos e dar-
lhes espaço, inclusive sabendo
recuar alguns passos. Esta atitude,
essencial para os processos de paz, é
indispensável também para o
desenvolvimento coeso da sociedade.
E passar da incivilidade do conflito à
civilidade do encontro decisivo é o
papel que podem e querem
desempenhar os jovens. Por
conseguinte, sejam-lhes assegurados
espaços livres de encontro para se
juntarem e discutirem; e possam
tomar nas suas mãos, sem medo, o
futuro que lhes pertence. Sejam mais
envolvidas mesmo nos processos
políticos e decisórios também as
mulheres, as mães que sabem como
se gera e guarda a vida. Haja respeito
por elas, porque quem comete
violência contra uma mulher,



comete-a contra Deus, que encarnou
de uma mulher.

Cristo, o Verbo encarnado, ensinou-
nos que, quanto mais pequenos nos
fazemos dando espaço aos outros e
acolhendo todo o próximo como
irmão, tanto maiores nos tornamos
aos olhos do Senhor. A jovem
história deste país, dilacerado por
conflitos étnicos, tem necessidade de
voltar a encontrar a mística do
encontro, a graça do conjunto.
Precisa de olhar mais além dos
grupos e das diferenças, para
caminhar como um único povo, para
o qual, à semelhança do Nilo, os
vários «afluentes» trazem riqueza.
Foi precisamente através do rio que
os primeiros missionários, há mais
de um século, desembarcaram nestas
praias; à sua presença, veio juntar-se
ao longo dos anos a de muitos
agentes humanitários: a todos, quero
agradecer pela preciosa obra que
realizam. Mas penso também nos



missionários que, infelizmente,
encontram a morte enquanto
semeiam a vida. Não os esqueçamos!
E não esqueçamos também de
garantir a eles e aos agentes
humanitários a devida segurança e,
às suas benfazejas atividades, a ajuda
necessária, para que continue a
singrar o rio do bem.

Todavia, às vezes um grande rio pode
transbordar e provocar desastres.
Nesta terra, infelizmente,
experimentaram-no as numerosas
vítimas de inundações, às quais
expresso a minha solidariedade,
fazendo apelo para que não lhes
deixem faltar a devida ajuda. As
calamidades naturais falam duma
criação ferida e arruinada que, de
fonte de vida, pode converter-se em
ameaça de morte. Precisamos de
cuidar dela, com um olhar
clarividente a pensar nas gerações
futuras. Penso, em particular, na
necessidade de combater a



desflorestação causada pela ganância
do lucro.

Para se prevenir os
transbordamentos dum rio, é
necessário manter limpo o seu leito.
Metáfora aparte, a limpeza de que
precisa o curso da vida social é o
combate à corrupção. Iníquos
circuitos de dinheiro, enredos ocultos
para se enriquecer, negócios
clientelares, falta de transparência:
este é o fundal poluído da sociedade
humana, que faz faltar os recursos
necessários àquilo para que mais
servem, a começar pelo combate à
pobreza, que constitui o terreno fértil
onde se enraízam ódios, divisões e
violência. A urgência dum país
civilizado é cuidar dos seus cidadãos,
particularmente dos mais frágeis e
desfavorecidos. Penso sobretudo nos
milhões de deslocados que aqui
vivem: quantos tiveram de
abandonar a sua casa encontrando-
se relegados à margem da vida na



sequência de confrontos e
deslocações forçadas!

Para que as águas de vida não se
transformem em perigo de morte, é
fundamental dotar um rio de diques
apropriados. O mesmo vale para a
convivência humana. Em primeiro
lugar há que impedir a chegada de
armas que, não obstante todas as
proibições, continuam a surgir em
muitos países da área, incluindo o
Sudão do Sul: aqui há necessidade
certamente de muitas coisas, mas
não de mais instrumentos de morte.
Outros diques são imprescindíveis
para garantir o curso da vida social:
refiro-me ao desenvolvimento de
políticas de saúde adequadas, à
necessidade de infraestruturas vitais
e, de modo especial, ao papel
primário do alfabetismo e da
instrução, única via para que os
filhos desta terra tomem nas
próprias mãos o seu futuro. Eles,
como todas as crianças deste



continente e do mundo, têm o direito
de crescer tendo na mão cadernos e
brinquedos, não ferramentas de
trabalho e armas.

Por fim, o Nilo Branco deixa o Sudão
do Sul, atravessa outros Estados,
encontra-se com o Nilo Azul e chega
ao mar: o rio não conhece fronteiras,
mas une territórios. De modo
semelhante, para se alcançar um
desenvolvimento adequado, é
essencial, hoje mais do que nunca,
cultivar relações positivas com
outros países, a começar pelos
vizinhos. Penso também no precioso
contributo prestado pela
Comunidade Internacional a este
país: exprimo-lhe reconhecimento
pelo empenho tendente a favorecer a
sua reconciliação e desenvolvimento.
Estou convencido de que, para se
trazer contribuições proveitosas, é
indispensável uma efetiva
compreensão das dinâmicas e dos
problemas sociais. Não basta



observá-los e denunciá-los de fora; é
preciso envolver-se com paciência e
determinação, e em geral resistir à
tentação de impor modelos pré-
estabelecidos, mas estranhos à
realidade local. Como disse São João
Paulo II há trinta anos, no Sudão,
«devem-se encontrar soluções
africanas para os problemas
africanos» (Discurso na cerimónia de
acolhimento, Cartum, 10/II/1993).

Senhor Presidente, distintas
Autoridades, seguindo o percurso do
Nilo, quis adentrar-me no caminho
deste país tão jovem e tão querido.
Sei que algumas minhas expressões
podem ter sido ousadas e diretas,
mas peço-vos para acreditardes que
isto nasce da estima e preocupação
com que acompanho as vossas
vicissitudes, juntamente com os
irmãos que me acompanharam até
aqui, peregrino de paz. Desejamos
sinceramente oferecer a nossa
oração e o nosso apoio para que o

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/1993/travels/documents/trav_africa.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/1993/travels/documents/trav_africa.html


Sudão do Sul se reconcilie e mude de
rumo, a fim de que o seu curso vital
deixe de ser impedido pelas cheias
da violência, obstaculizado pelos
pântanos da corrupção e malogrado
pelo transbordamento da pobreza. O
Senhor do Céu, que ama esta terra,
conceda-lhe um tempo novo de paz e
prosperidade. Deus abençoe a
República do Sudão do Sul.
Obrigado!

Sábado, 4 de fevereiro de 2023

Encontro com os Bispos, os
Sacerdotes, os Diáconos, os
Consagrados, as Consagradas e os
Seminaristas na Catedral de Santa
Teresa

Amados irmãos bispos, presbíteros e
diáconos,

Prezados consagrados e consagradas,



Queridos seminaristas, noviças,
noviços e aspirantes,

bom dia a todos!

Há já bastante tempo que cultivava o
desejo de vos encontrar; por isso
quero agradecer ao Senhor o dia de
hoje. Estou grato a D. Tombe Trille
pela sua saudação e, a todos vós, pela
presença e palavras de boas-vindas.
Alguns tiveram de fazer dias de
estrada para estar hoje aqui!
Conservo gravados no coração
alguns momentos vividos antes desta
visita: a celebração em São Pedro em
2017, durante a qual elevamos
súplicas a Deus pelo dom da paz; e o
retiro espiritual de 2019 com os
líderes políticos, convidados para
que, através da oração, cimentassem
no coração a firme decisão de buscar
a reconciliação e a fraternidade no
país. A primeira coisa de que temos
necessidade é acolher Jesus, nossa
paz e nossa esperança.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2017/11/23/celebrazionedipreghiera-pace-sudsudan-congo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2017/11/23/celebrazionedipreghiera-pace-sudsudan-congo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2019/4/11/ritiro-leaders-sudsudan.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2019/4/11/ritiro-leaders-sudsudan.html


Para o meu discurso de ontem, fui
buscar inspiração ao curso das águas
do Nilo, que atravessa o vosso país
como se fosse a sua espinha dorsal.
Na Bíblia, associa-se muitas vezes
com a água a ação de Deus criador, a
compaixão com que sacia a nossa
sede quando se anda errante no
deserto, a misericórdia com que nos
purifica quando caímos nas paludes
do pecado; no Batismo, Ele
santificou-nos «com uma água que
regenera e renova no Espírito
Santo» (Tt 3, 5). Agora quero olhar de
novo para as águas do Nilo mas
numa perspetiva bíblica. Por um
lado, no leito deste curso de água,
vertem-se as lágrimas dum povo
imerso no sofrimento e na dor,
torturado pela violência; um povo
que pode rezar como o salmista:
«Junto aos rios de Babilónia nos
sentamos a chorar» (Sal 137, 1). De
facto, as águas do grande rio
recolhem os dolorosos gemidos das
vossas comunidades, recolhem o

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2023/february/documents/20230203-autorita-sudsudan.html


grito de dor de tantas vidas
destroçadas, recolhem o drama dum
povo em fuga, a aflição do coração
das mulheres e o medo gravado nos
olhos das crianças. Vê-se o medo nos
olhos das crianças. Mas, por outro
lado, as águas do grande rio fazem-
nos lembrar a história de Moisés e,
por isso, são sinal de libertação e
salvação: na verdade, Moisés foi
salvo daquelas águas e, conduzindo o
seu povo pelo meio do Mar
Vermelho, tornou-se instrumento de
libertação, ícone do socorro de Deus
que vê a aflição dos seus filhos, ouve
o seu clamor e desce para os libertar
(cf. Ex 3, 7). Tendo, pois, diante dos
olhos a história de Moisés, que guiou
o Povo de Deus através do deserto,
perguntemo-nos que significa ser
ministros de Deus numa história
permeada pela guerra, o ódio, a
violência e a pobreza. Como exercer
o ministério nesta terra, ao longo das
margens dum rio banhado por tanto
sangue inocente, enquanto nos



aparecem sulcados por lágrimas de
amargura os rostos das pessoas a nós
confiadas? Eis a questão. E quando
falo de ministério, penso nele em
sentido amplo: ministério
presbiteral, diaconal e ministério
catequético, de ensino, que fazem
tantos consagrados, consagradas e
leigos.

Tentando responder à questão, quero
deter-me sobre duas atitudes de
Moisés: a docilidade e a intercessão.
Considero que estas duas coisas
tocam a nossa vida, aqui.

A primeira coisa que impressiona na
história de Moisés é a sua docilidade
à iniciativa de Deus. Não pensemos,
porém, que foi sempre assim. Num
primeiro tempo, tentara combater,
sozinho, a injustiça e a opressão.
Salvo das águas do Nilo pela filha do
faraó, mais tarde descobriu a própria
identidade deixando-se tocar pelo
sofrimento e a humilhação dos seus



irmãos: um dia chegou ao ponto de
decidir fazer justiça sozinho,
matando um egípcio que estava a
maltratar um judeu. E, por causa
deste episódio, teve que fugir
permanecendo muitos anos no
deserto. Lá experimentou uma
espécie de deserto interior: pensara
em enfrentar a injustiça unicamente
com as suas forças e a consequência
foi encontrar-se agora fugitivo, tendo
que se esconder, vivendo na solidão,
experimentando a amarga sensação
do fracasso. Pergunto-me: qual foi o
erro de Moisés? Pensar que era ele o
centro, contando apenas com as suas
forças. Deste modo, porém, ficou
prisioneiro dos piores métodos
humanos, como aquele de responder
à violência com a violência.

Algo semelhante pode acontecer às
vezes também na nossa vida de
sacerdotes, diáconos, religiosos,
seminaristas, consagradas,
consagrados, na vida de todos: no



fundo, pensamos que somos nós o
centro, que podemos confiar-nos – se
não na teoria, pelo menos na prática
– quase exclusivamente à nossa
perícia; ou, como Igreja, encontrar a
resposta aos sofrimentos e
necessidades do povo através de
instrumentos humanos, como o
dinheiro, a astúcia, o poder. Pelo
contrário, a nossa obra vem de Deus:
Ele é o Senhor e nós somos chamados
a ser instrumentos dóceis nas suas
mãos. Moisés aprende isto quando,
um dia, Deus vem ao seu encontro,
aparecendo-lhe «numa chama de
fogo, no meio da sarça» (Ex 3, 2).
Moisés deixa-se atrair, abre-se à
estupefação, coloca-se numa atitude
de docilidade deixando-se orientar
pelo fascínio daquele fogo. «Vou
adentrar-me para ver esta grande
visão: por que razão não se consome
a sarça?» (3, 3). Vemos aqui a
docilidade que serve para o nosso
ministério: aproximar-se de Deus
cheios de maravilha e humildade.



Irmãs e irmãos, não percais e
estupefação do encontro com Deus!
Não percais a estupefação do
contacto com a Palavra de Deus.
Moisés deixou-se atrair e guiar por
Deus. A primazia não deve ser dada a
nós, mas a Deus: devemos confiar-
nos à sua Palavra em vez de nos
servir das nossas palavras, acolher
docilmente a sua iniciativa em vez de
apostar nos nossos projetos pessoais
e eclesiais.

Este deixar-nos plasmar docilmente é
que nos faz viver de maneira
renovada o ministério. Na presença
do Bom Pastor, compreendemos que
não somos chefes duma tribo, mas
Pastores compassivos e
misericordiosos; não somos patrões
do povo, mas servos que se inclinam
a lavar os pés dos irmãos e irmãs;
não somos uma organização
mundana que administra bens
terrenos, mas somos a comunidade
dos filhos de Deus. Irmãs e irmãos,



então façamos como Moisés na
presença de Deus: descalcemos as
sandálias, com humilde respeito (cf.
3, 5), despojemo-nos da nossa
presunção humana, deixemo-nos
atrair pelo Senhor e cultivemos o
encontro com Ele na oração;
aproximemo-nos cada dia do
mistério de Deus, para que nos
encante e queime o restolho do nosso
orgulho e das nossas ambições
desmedidas, tornando-nos humildes
companheiros de viagem daqueles que
nos estão confiados.

Purificado e iluminado pelo fogo
divino, Moisés torna-se instrumento
de salvação para o seu povo que
sofre; a docilidade para com Deus
torna-o capaz de interceder pelos
irmãos. Aqui está a segunda atitude
sobre a qual vos quero falar hoje: a 
intercessão. Moisés fez experiência
de um Deus compassivo, que não fica
indiferente ao clamor do seu povo,
mas desce para o libertar. É



importante este descer: Deus desce
para o libertar. Pela sua
condescendência para connosco,
Deus vem para o meio de nós
chegando ao ponto de assumir, em
Jesus, a nossa carne, experimentar a
nossa morte e descida à mansão dos
mortos. Sempre desce para nos
levantar e quem faz experiência d’Ele
é levado a imitá-Lo. Assim faz Moisés,
que «desce» para o meio dos seus: fá-
lo-á várias vezes durante a travessia
no deserto. Com efeito, nos
momentos mais importantes e
difíceis, sobe e desce do monte da
presença de Deus a fim de interceder
pelo povo, isto é, colocar-se dentro da
sua história para o aproximar de
Deus. Irmãos e irmãs, interceder
«não significa simplesmente “rezar
por alguém”, como muitas vezes
pensamos. Etimologicamente
significa “dar um passo para o meio”,
dar um passo de modo a colocar-se
no meio duma situação» (C. M.
Martini, Un grido di intercessione,



Milão, 29/I/1991). Às vezes pouco se
consegue, mas é preciso fazê-lo: um
grito de intercessão. Concluindo,
interceder é descer para se colocar
no meio do povo, “fazer-se ponte”
que o liga a Deus.

Os pastores são chamados a
desenvolver precisamente esta arte
de «caminhar no meio». Esta deve
ser a especialidade dos pastores:
caminhar no meio… no meio das
tribulações e no meio das lágrimas,
no meio da fome de Deus e da sede
de amor aos irmãos e irmãs. O nosso
primeiro dever não é ser uma Igreja
perfeitamente organizada – isso pode
fazê-lo qualquer empresa –, mas uma
Igreja que, em nome de Cristo,
permanece no meio da vida dolorosa
do povo sem medo de sujar as mãos
por amor. Nunca devemos exercer o
nosso ministério visando o prestígio
religioso e social – o sonho mau de
«fazer carreira» –, mas caminhando
juntos no meio do povo; é



colaborando entre nós, ministros, e
com os leigos que se aprende a ouvir
e dialogar. Quero repetir aquela
importante palavra: juntos. Não a
esqueçamos: juntos. Bispos e padres,
padres e diáconos, pastores e
seminaristas, ministros ordenados e
religiosos (nutrindo sempre respeito
pela maravilhosa especificidade da
vida religiosa): procuremos entre nós
vencer a tentação do individualismo,
dos interesses parciais. É muito triste
quando os Pastores não são capazes
de fazer comunhão: não conseguem
colaborar, ou até se ignoram
mutuamente! Cultivemos o respeito
mútuo, a proximidade, a colaboração
concreta. Se isto não acontece entre
nós, como poderemos pregá-lo aos
outros?

Voltemos a Moisés! E, para
aprofundar a arte da intercessão,
ponhamos atenção nas suas mãos. A
respeito delas, a Escritura oferece-
nos três imagens: Moisés com a vara



na mão, Moisés com as mãos
estendidas, Moisés com as mãos
erguidas para o céu.

A primeira imagem, Moisés com o
bastão na mão, diz-nos que ele
intercede com a profecia. Com aquele
bastão, realizará prodígios, sinais da
presença e do poder de Deus, em
nome de Quem fala, denunciando em
voz alta o mal que o povo sofre e
pedindo ao Faraó que o deixe partir.
Irmãos e irmãs, para interceder a
favor do nosso povo, também nós
somos chamados a erguer a voz
contra a injustiça e a prevaricação,
que esmagam as pessoas e valem-se
da violência para, à sombra dos
conflitos, melhor gerir os próprios
negócios. Se queremos ser Pastores
que intercedem, não podemos
permanecer neutrais face ao
sofrimento provocado pela injustiça
e as violências, porque, onde quer
que uma mulher ou um homem seja
ferido nos seus direitos



fundamentais, é ofendido o próprio
Cristo. Gostei de ouvir, no
testemunho do padre Luka, que a
Igreja não cessa de cumprir um
ministério profético e pastoral.
Obrigado! Obrigado porque, se há
uma tentação da qual nos devemos
defender, é a de deixar as coisas
como estão, não nos interessando
pelas situações com medo de perder
privilégios e conveniências.

A segunda imagem: Moisés com as
mãos estendidas. Como diz a
Escritura, ele «estendeu a sua mão
sobre o mar» (Ex 14, 21). As suas
mãos estendidas são o sinal de que
Deus está prestes a intervir. Mais
tarde, Moisés terá nas mãos as
tábuas da Lei (cf. Ex 34, 29) para as
mostrar ao povo; as suas mãos
estendidas indicam a proximidade de
Deus que está em ação e acompanha
o seu povo. De facto, para libertar do
mal, não basta a profecia, é preciso
estender os braços para os irmãos e



irmãs, apoiar o seu caminho.
Acarinhar o rebanho de Deus.
Podemos imaginar Moisés que indica
o percurso e agarra as mãos do seu
povo encorajando-o a prosseguir.
Depois de quarenta anos e já velho,
mantem-se junto do povo: isto é a
proximidade. Não foi uma tarefa
fácil: muitas vezes teve de encorajar
um povo desanimado e cansado,
faminto e sedento, e por vezes
também caprichoso que se dava à
murmuração e à preguiça. E, para
exercer esta tarefa, precisou de lutar
também consigo mesmo, porque às
vezes viveu momentos de trevas e
desolação, como aquele em que disse
ao Senhor: «Porque atormentas o teu
servo? Porque é que não encontrei
graça diante de Ti, a ponto de pores
todo este povo como um peso sobre
mim? (...) Eu sozinho não consigo
suportar todo este povo, porque é
demasiado pesado para mim!» (Nm
11, 11.14). Observa a oração de
Moisés: está cansado. Mas não se



retirou: sempre próximo de Deus,
nunca se afastou do seu povo.
Também nós temos esta tarefa:
estender as mãos, incitar os irmãos,
recordar-lhes que Deus é fiel às suas
promessas, exortá-los a prosseguir.
As nossas mãos foram «ungidas com
o Espírito» não só para os ritos
sagrados, mas também para
encorajar, ajudar, acompanhar as
pessoas a sair daquilo que as
paralisa, isola, assusta.

Por fim, a terceira imagem: as mãos
levantadas para o céu. Quando o
povo cai no pecado e constrói um
bezerro de ouro, Moisés volta a subir
ao Monte – pensemos nesta grande
paciência! – e pronuncia uma oração
que é uma verdadeira luta com Deus
para que não abandone Israel. Chega
a dizer: «Ah, este povo cometeu um
grande pecado. Fizeram para si um
deus de ouro. Apesar disso, perdoa-
lhes este pecado, ou então apaga-me
do livro que escreveste» (Ex 31,



31-32). Coloca-se da parte do povo até
ao fim, levanta a mão em seu favor.
Não pensa em salvar-se sozinho, não
vende o povo em troca dos seus
interesses! Moisés intercede, Moisés
luta com Deus; mantém os braços
erguidos em oração enquanto os seus
irmãos combatem no vale (cf. Ex 17,
8-16). Sustentar as lutas do povo com
a oração diante de Deus, atrair o
perdão, ministrar a reconciliação
como canais da misericórdia de Deus
que perdoa os pecados: esta é a nossa
tarefa de intercessores!

Caríssimos amigos, estas mãos
proféticas, estendidas e levantadas
cansam, não é fácil. Ser profeta,
acompanhador, intercessor, mostrar
com a vida o mistério da
proximidade de Deus ao seu Povo
pode exigir a própria vida. Muitos
padres, religiosas e religiosos (como
a Irmã Regina nos disse de suas
irmãs) caíram vítimas de violências e
atentados em que perderam a vida.



Na realidade, ofereceram a sua
existência pela causa do Evangelho, e
a sua proximidade aos irmãos e
irmãs é um maravilhoso testemunho
que nos deixaram, convidando-nos a
continuar o seu caminho. Podemos
recordar as palavras de São Daniel
Comboni que realizou nesta terra,
com os seus irmãos missionários,
uma grande obra de evangelização: o
missionário deve estar disposto a
tudo por Cristo e pelo Evangelho, e
há necessidade de almas ousadas e
generosas que saibam sofrer e
morrer pela África.

Por isso, quero agradecer-vos o que
fazeis no meio de tantas provas e
canseiras. Em nome de toda a Igreja,
obrigado pela vossa dedicação, a
vossa coragem, os vossos sacrifícios,
a vossa paciência. Obrigado! Faço
votos, queridos irmãos e irmãs, de
que sejais sempre generosos Pastores
e testemunhas, armados apenas de
oração e caridade; pastores



testemunhas, que docilmente se
deixam surpreender pela graça de
Deus e se tornam instrumentos de
salvação para os outros; pastores e
profetas de proximidade que
acompanham o povo, intercessores
com os braços erguidos. Que a
Virgem Santa vos guarde. Por
momentos, pensemos em silêncio
nestes nossos irmãos e irmãs que
deram a vida aqui neste ministério
pastoral, e demos graças ao Senhor
porque esteve perto deles.
Agradeçamos ao Senhor pela sua
proximidade aos mártires. Rezemos
em silêncio.

Obrigado pelo vosso testemunho. E
se tiverdes um bocadinho de tempo,
rezai por mim. Obrigado!

Encontro com os deslocados
internos na “Freedom Hall”



Queridos irmãos e irmãs, boa tarde!

Agradeço-vos pelas orações, os
testemunhos e o vosso cântico! Há
muito tempo que penso em vós,
alimentando no coração o desejo de
vos encontrar, fixar-vos nos olhos,
cumprimentar-vos e abraçar-vos. Eis-
me aqui finalmente, na companhia
dos irmãos com quem partilho esta
peregrinação de paz, para vos
testemunhar a minha proximidade, o
meu amor. Estou convosco, sofro por
vós e convosco.

Joseph, fizeste uma pergunta
decisiva: «Porque é que estamos a
sofrer no campo de desalojados?»
Porquê? Porquê tantas crianças e
jovens como tu se encontram nele,
em vez de estar na escola a estudar
ou num lugar agradável ao ar livre a
brincar? A resposta deste-no-la tu
próprio dizendo que é «por causa dos
conflitos em curso no país». Na
verdade, é devido às devastações



provocadas pela violência humana e
também pelas inundações que
milhões de nossos irmãos e irmãs
como vós, incluindo tantas mães com
os filhos, tiveram que deixar as suas
terras e abandonar as suas aldeias,
as suas casas. Infelizmente, neste
martirizado país, ser desalojado ou
refugiado tornou-se uma experiência
habitual e coletiva.

Por isso, renovo com todas as forças
o mais sentido apelo para que se faça
cessar todo o conflito, se retome
seriamente o processo de paz, para
que acabem as violências e o povo
possa voltar a viver dignamente. Só
com a paz, a estabilidade e a justiça
poderá haver desenvolvimento e
reintegração social. Mas não se pode
esperar mais! Um número enorme de
crianças nascidas nos últimos anos
só conheceu a realidade dos campos
de desalojados, esquecendo-se do
ambiente de casa, perdendo a ligação



com a própria terra de origem, com
as raízes, com as tradições.

O futuro não pode ser nos campos de
desalojados. É preciso – justamente
como pedias tu, Johnson – que todos
os rapazes como tu tenham a
possibilidade de ir à escola e também
o espaço para jogar futebol! Há
necessidade de crescer como
sociedade aberta, misturando-se,
formando um único povo através dos
desafios da integração,
inclusivamente aprendendo as
línguas faladas em todo o país e não
apenas na própria etnia. É preciso
assumir o risco estupendo de
conhecer e acolher quem é diferente,
para encontrar a beleza duma
fraternidade reconciliada e
experimentar a aventura inestimável
de construir livremente o próprio
futuro juntamente com o da
comunidade inteira. E é
absolutamente necessário evitar a
marginalização de grupos e o



levantamento de guetos dos seres
humanos. Mas, para todas estas
carências, há necessidade de paz. E
há necessidade da ajuda de muitos,
da ajuda de todos.

Por isso, quero agradecer à
Representante Especial Adjunta Sara
Beysolow Nyanti por nos dizer que
hoje é a ocasião para todos verem
aquilo que, há anos, está a acontecer
neste país. De facto aqui perdura a
maior crise de refugiados do
continente, pelo menos com quatro
milhões de filhos desta terra
desalojados, com a insegurança
alimentar e desnutrição que afetam
dois terços da população e com
previsões que falam duma tragédia
humanitária que se pode agravar
ainda mais no decurso do ano. Mas
quero agradecer sobretudo porque a
senhora e muitos outros não ficaram
parados a estudar a situação, mas
desceram em campo. A senhora
percorreu o país, fixou nos olhos as



mães, presenciando a tristeza que
sentem pela situação dos filhos;
fiquei impressionado quando
afirmou que, apesar de tudo o que
sofrem, nos seus rostos nunca se
apagaram o sorriso e a esperança.

E subscrevo aquilo que disse sobre as
mães: as mulheres são a chave para
transformar o país. Se lhes forem
concedidas as justas oportunidades,
elas, com a sua laboriosidade e
destreza para guardar a vida, terão a
capacidade de mudar a fisionomia do
Sudão do Sul, de lhe dar um
desenvolvimento sereno e coeso. Mas
peço, por favor, a todos os habitantes
destas terras: que a mulher seja
protegida, respeitada, valorizada e
honrada. Por favor, protegei,
respeitai, valorizai e honrai toda a
mulher, menina, adolescente, jovem,
adulta, mãe, avó. Sem isso, não
haverá futuro.



E agora, irmãos e irmãs, volto a olhar
para vós, para os vossos olhos
cansados mas luminosos que não
perderam a esperança, para os
vossos lábios que não perderam a
força de rezar e cantar; olho para vós
que tendes as mãos vazias mas o
coração cheio de fé, para vós que
dentro carregais um passado
doloroso mas não parais de sonhar
com um futuro melhor.
Encontrando-vos hoje, queremos dar
asas à vossa esperança. Temos fé,
acreditamos que agora mesmo nos
campos de desalojados, onde a
situação do país infelizmente vos
obriga a permanecer, pode nascer,
como da terra nua, uma semente
nova que dará fruto.

Quero dizer-vos: sois vós a semente
dum novo Sudão do Sul, a semente
para o crescimento fértil e
exuberante do país. Sois vós, de todas
as etnias, vós que sofrestes e
continuais a sofrer, mas não quereis



responder ao mal com o mal. Vós,
que desde agora escolhestes a
fraternidade e o perdão, estais a
cultivar um amanhã melhor. Um
amanhã que nasce hoje, no lugar
onde estais, da capacidade de
colaborar, de tecer teias de
comunhão e percursos de
reconciliação com quem, diferente
de vós por etnia e proveniência, vive
ao vosso lado. Irmãos e irmãs, sede
sementes de esperança, nas quais já
se vislumbra a árvore que um dia –
esperemos próximo – dará frutos.
Sim, sereis vós as árvores que
absorverão a poluição de anos de
violência e restituirão o oxigénio da
fraternidade. É verdade que agora
estais «plantados» onde não quereis,
mas precisamente nesta situação de
desconforto e precariedade podeis
estender a mão a quem está junto de
vós e experimentar que estais
radicados na mesma humanidade:
daqui é preciso voltar a partir para
se descobrir como irmãos e irmãs,



filhos na terra do Deus do céu, Pai de
todos.

Queridos amigos, quem nos recorda
que a planta nasce de uma semente,
são as raízes. É estupendo que, aqui,
as pessoas tenham muito a peito as
raízes. Li que, nestas terras, «as
raízes nunca devem ser esquecidas»,
porque «os antepassados lembram-
nos quem somos e qual deve ser a
nossa estrada (...). Sem eles, estamos
perdidos, temerosos e sem bússola.
Não há futuro, sem passado» (C.
Carlassare, La capanna di Padre
Carlo. Comboniano tra i Nuer, 2020,
65). No Sudão do Sul os jovens
crescem aprendendo com as
histórias dos idosos e, se a narrativa
dos últimos anos aparece
caraterizada pela violência, é
possível – aliás, é necessário –
inaugurar, a partir de vós, uma nova:
uma nova narrativa do encontro,
onde aquilo que se sofreu não fique
esquecido, mas seja habitado pela luz



da fraternidade; uma narrativa que,
no centro, coloque não só a dimensão
trágica que vemos nos noticiários,
mas também o desejo ardente da
paz. Sede vós, jovens de diferentes
etnias, as primeiras páginas desta
narrativa! Se os conflitos, as
violências e os ódios arrancaram das
primeiras páginas de vida desta
República as memórias boas, sede
vós a escrever de novo a sua história
de paz! Agradeço a vossa força de
ânimo e todos os vossos gestos de
bem, que são tão agradáveis a Deus e
tornam precioso cada dia que viveis.

Quero dirigir uma palavra de
agradecimento também a quantos
vos ajudam, em condições muitas
vezes difíceis se não mesmo de
emergência. Obrigado às
comunidades eclesiais pelas suas
obras, que merecem ser apoiadas;
obrigado aos missionários, às
organizações humanitárias e
internacionais, em particular às



Nações Unidas pelo grande trabalho
que realizam. Claro que um país não
pode viver longamente de apoios
externos, sobretudo tendo um
território tão rico de recursos! Mas
agora aqueles são extremamente
necessários. Quero também prestar
homenagem aos numerosos agentes
humanitários que perderam a vida, e
exortar ao respeito por quem ajuda e
pelas estruturas de apoio à
população, que não podem ser alvo
de assaltos e vandalismo. A par das
ajudas urgentes, considero que seja
muito importante, numa perspetiva
futura, acompanhar a população na
via do desenvolvimento, por
exemplo ajudando-a a aprender
técnicas atualizadas de agricultura e
pecuária, de modo a facilitar um
crescimento mais autónomo. A todos
peço, com o coração nas mãos:
ajudemos o Sudão do Sul, não
deixemos sozinha a sua população,
que tanto sofreu e continua a sofrer!



Para terminar, desejo dirigir um
pensamento a tantos refugiados sul-
sudaneses que se encontram fora do
país e a quantos não conseguem
reentrar porque o seu território foi
ocupado. Estou solidário com eles e
espero que possam voltar a ser
protagonistas do futuro da sua terra,
contribuindo para o seu
desenvolvimento de modo
construtivo e pacífico. Nyakuor
Rebecca, pediste-me uma bênção
especial para as crianças do Sudão do
Sul, precisamente para poderdes
crescer todos juntos na paz. Daremos
a bênção, nós os três como irmãos:
eu com o meu irmão Justin e o meu
irmão Iain, juntos, dar-vos-emos a
bênção. Com ela, chegue até vós a
bênção de tantos irmãos e irmãs
cristãos no mundo, que vos abraçam
e encorajam, sabendo que em vós, na
vossa fé, na vossa força interior, nos
vossos sonhos de paz, resplandece
toda a beleza do ser humano.



Oração Ecuménica junto ao
Mausoléu "John Garang"

Senhor Presidente da República,

Distintas Autoridades religiosas e
civis,

Queridos irmãos e irmãs!

Acabam de se elevar, desta amada e
atribulada terra, para o Céu tantas
orações: vozes diferentes uniram-se,
formando uma só voz. Juntos, como
Povo santo de Deus, rezamos por este
povo ferido. Como cristãos, a
primeira coisa – e a mais importante
– que somos chamados a fazer é
rezar, para podermos trabalhar bem
e termos a força de caminhar. Rezar, 
trabalhar e caminhar: três verbos
sobre os quais precisamos de refletir.

Rezar, antes de tudo. Sem a oração,
seria vão o notável empenho das



comunidades cristãs na promoção
humana, na solidariedade e na paz.
De facto, não podemos promover a
paz sem antes invocar Jesus,
«Príncipe da paz» (Is 9, 5). Aquilo que
fazemos pelos outros e partilhamos
com os outros é, primariamente, dom
gratuito que as nossas mãos vazias
recebem d’Ele: é graça, pura graça.
Somos cristãos, porque
gratuitamente amados por Cristo.

Esta manhã inspirei-me na figura de
Moisés e agora, a propósito
precisamente da oração, quero
recordar um episódio decisivo para
ele e para o seu povo, ocorrido
precisamente no início do caminho
rumo à liberdade. Tendo chegado às
margens do Mar Vermelho, uma cena
dramática se apresenta aos olhos de
Moisés e de todos os israelitas: à sua
frente, aparece a barreira
intransponível das águas; pela
retaguarda, está a chegar o exército
inimigo, com carros e cavalos.



Porventura isto não nos recorda os
primeiros passos deste país,
acometido não só pelas águas
funestas das desastrosas inundações
que o atingiram, mas também por
uma brutal violência bélica? Então
Moisés, naquela situação
desesperada, diz ao povo: «Não
tenhais medo. Permanecei firmes e
vede a salvação que o Senhor
fará» (Ex 14, 13). Eu pergunto-me: a
Moisés donde lhe vinha semelhante
certeza, enquanto o seu povo
continuava a lamentar-se
apavorado? Aquela força vinha-lhe
da escuta do Senhor (cf. 14, 2-4), que
lhe prometera manifestar a sua
glória. A união com Deus, a
confiança n’Ele cultivada na oração,
foi o segredo que permitiu a Moisés
acompanhar o povo da opressão à
liberdade.

Dá-se o mesmo connosco: rezar dá a
força para seguir em frente, superar
os medos, vislumbrar, mesmo na



escuridão, a salvação que Deus
prepara. Além disso, a oração atrai
sobre o povo a salvação de Deus. A
esta oração de intercessão, que
caraterizou a vida de Moisés (cf. Ex
32, 11-14), estamos obrigados
sobretudo nós, Pastores do Povo
santo de Deus. Para que o Senhor da
paz intervenha onde os homens não
conseguem construí-la, é precisa a
oração: uma oração tenaz e
constante de intercessão. Irmãos,
irmãs, apoiemo-nos nisto: nas nossas
várias Confissões, sintamo-nos
unidos entre nós, como uma só
família; e sintamo-nos encarregados
de rezar por todos. Nas nossas
paróquias, igrejas, assembleias de
culto e louvor, rezemos assíduos e
concordes (cf. At 1, 14) para que o
Sudão do Sul, como o povo de Deus
na Escritura, «alcance a terra
prometida»: disponha serena e
equitativamente da terra fértil e rica
que possui e seja cumulado daquela



paz prometida, mas que,
infelizmente, ainda não chegou.

E, em segundo lugar, somos
chamados a trabalhar precisamente
pela causa da paz. Pois Jesus quer-
nos «pacificadores» (Mt 5, 9), quer
que a sua Igreja seja não só sinal e
instrumento da íntima união com
Deus, mas também da unidade de
todo o género humano (cf. Conc.
Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen
gentium, 1). Com efeito, como
recorda o Apóstolo Paulo, Cristo «é a
nossa paz» justamente no sentido do
restabelecimento da unidade: foi Ele
quem, «dos dois povos, fez um só e
destruiu o muro de separação, a
inimizade» (Ef 2, 14). Aqui está a paz
de Deus: não apenas uma trégua
entre os conflitos, mas uma
comunhão fraterna, que brota de
congregar, não de absorver; de
perdoar, não de suplantar; de
reconciliar-se, não de impor-se. Tão
grande é o desejo de paz do Céu que

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html


foi anunciada logo no momento do
nascimento de Cristo: «…paz na terra
aos homens do seu agrado» (Lc 2, 14).
E tão grande foi a angústia de Jesus
pela rejeição deste dom, que Ele
vinha trazer, que chorou sobre
Jerusalém, dizendo: «Se neste dia
também tu tivesses conhecido o que
te pode trazer a paz!» (Lc 19, 42).

Trabalhemos incansavelmente,
queridos irmãos e irmãs, por esta paz
que o Espírito de Jesus e do Pai nos
convida a construir: uma paz que
integra as diversidades, que promove
a unidade na pluralidade. Esta é a
paz do Espírito Santo, que harmoniza
as diferenças, ao passo que o espírito
inimigo de Deus e do homem
aproveita as diversidades para
dividir. A propósito diz a Escritura:
«Nisto é que se distinguem os filhos
de Deus e os filhos do diabo: todo
aquele que não pratica a justiça não
é de Deus, nem aquele que não ama o
seu irmão» (1 Jo 3, 10). Amigos



caríssimos, quem se diz cristão deve
escolher de que parte estar. Quem
segue Cristo escolhe a paz, sempre;
quem desencadeia guerra e violência
atraiçoa o Senhor e renega o seu
Evangelho. O estilo que Jesus nos
ensina é claro: amar a todos, uma
vez que todos são amados como
filhos pelo Pai comum que está nos
céus. O amor do cristão não é só para
os vizinhos, mas para cada um,
porque cada um em Jesus é nosso
próximo, irmão e irmã – até mesmo o
inimigo (cf. Mt 5, 38-48) – e, com
maior força de razão, aqueles que
pertencem ao nosso próprio povo,
embora de etnia diferente. «Que vos
ameis uns aos outros como Eu vos
amei» (Jo 15, 12): este é o
mandamento de Jesus, que contradiz
toda a visão tribal da religião. «Que
todos sejam um só» (Jo 17, 21): esta é
a ardente oração de Jesus ao Pai por
todos nós, crentes.



Trabalhemos, irmãos e irmãs, por
esta unidade fraterna entre nós,
cristãos, e ajudemo-nos a fazer
passar a mensagem da paz na
sociedade, a difundir o estilo de não-
violência de Jesus, para que, na
pessoa que se professa crente, já não
haja espaço para uma cultura
baseada no espírito de vingança;
para que o Evangelho não seja
apenas um belo discurso religioso,
mas uma profecia que se torna
realidade na história. Trabalhemos
por isto: trabalhemos pela paz
tecendo e remendando, nunca
cortando ou rasgando. Sigamos Jesus
e, atrás d’Ele, demos passos comuns
no caminho da paz (cf. Lc 1, 79).

E chegamos assim ao terceiro verbo:
depois de rezar e trabalhar, 
caminhar. Aqui, ao longo dos
decénios, as comunidades cristãs
empenharam-se fortemente na
promoção de percursos de
reconciliação. Quero agradecer-vos



por este luminoso testemunho de fé,
nascido do facto de reconhecer, não
só nas palavras mas também nas
obras, que, antes das divisões
históricas, existe uma realidade
imutável: somos cristãos, somos de
Cristo. É maravilhoso que, no meio
de tanto conflito, a pertença cristã
nunca tenha desagregado a
população, mas foi, e é ainda, fator
de unidade. A herança ecuménica do
Sudão do Sul é um tesouro precioso,
um louvor ao nome de Jesus, um ato
de amor à Igreja sua esposa, um
exemplo universal para o caminho
de unidade dos cristãos. É uma
herança que deve ser guardada com
o mesmo espírito: as divisões
eclesiais dos séculos passados não se
repercutam sobre quem é
evangelizado, mas possa a
sementeira do Evangelho contribuir
para gerar maior unidade. O
tribalismo e o faciosismo que
alimentam as violências no país não
afetem as relações



interconfessionais; pelo contrário,
derrame-se sobre o povo o
testemunho de unidade dos crentes.

Neste sentido e para concluir, quero
sugerir duas palavras-chave para a
continuação do nosso caminho: 
memória e compromisso. Memória:
os passos que dais recalcam as
pegadas dos predecessores. Não
tenhais medo de não estar à altura,
mas senti-vos impelidos por quem
vos preparou a estrada: como numa
corrida com estafetas, recolhei o
testemunho para apressar a
conquista da meta duma comunhão
plena e visível. E depois o 
compromisso: caminha-se para a
unidade, quando o amor é concreto,
quando nos damos as mãos para
socorrer quem está na margem da
estrada, quem é ferido e descartado.
Já o fazeis em muitos campos; penso
em particular nos campos da saúde,
da instrução, da caridade. Como é
urgente e indispensável a ajuda que



levais à população! Obrigado!
Continuai assim: nunca
concorrentes, mas familiares; irmãos
e irmãs que, através da compaixão
pelos que sofrem, os prediletos de
Jesus, dão glória a Deus e
testemunham a comunhão que Ele
ama.

Queridos amigos, os meus irmãos e
eu viemos como peregrinos atá junto
de vós, Povo santo de Deus em
caminho. Mesmo distantes
fisicamente, continuaremos sempre a
estar próximos de vós. Recomecemos
cada dia a partir da oração de uns
pelos outros e com os outros, do
trabalhar juntos como testemunhas e
mediadores da paz de Jesus, do
caminhar pela mesma estrada,
dando passos concretos de caridade e
unidade. Em tudo, amemo-nos
intensamente e de coração sincero
(cf. 1 Ped 1, 22).



Domingo, 5 de fevereiro de 2023

Santa Missa no Mausoléu "John
Garang"

As palavras do Apóstolo Paulo
dirigidas à comunidade de Corinto,
que ouvimos na II Leitura, quero
hoje fazê-las minhas e repeti-las
diante de vós: «Eu mesmo, quando
fui ter convosco, não me apresentei
com o prestígio da linguagem ou da
sabedoria, para vos anunciar o
mistério de Deus. Julguei não dever
saber outra coisa entre vós a não ser
Jesus Cristo e, Este, crucificado» (1
Cor 2, 1-2). A trepidação de Paulo é
também a minha, ao encontrar-me
aqui convosco em nome de Jesus
Cristo, o Deus do amor, o Deus que
realizou a paz através da sua cruz;
Jesus, Deus crucificado por todos nós;
Jesus, crucificado em quem sofre;
Jesus, crucificado na vida de tantos
de vós, em muitas pessoas deste país;
Jesus, o Ressuscitado, vencedor do



mal e da morte. Venho para vo-Lo
proclamar, para vos confirmar n’Ele,
porque o anúncio de Cristo é anúncio
de esperança: na verdade, Ele
conhece as angústias e os anseios que
trazeis no coração, as alegrias e as
canseiras que marcam a vossa vida,
as trevas que vos oprimem e a fé que
elevais ao Céu como um cântico na
noite. Jesus conhece-vos e ama-vos;
se permanecemos n’Ele, não
devemos temer, porque, também
para nós, cada cruz se há de
transformar em ressurreição, cada
tristeza em esperança, cada lamento
em dança.

Por isso quero deter-me nas palavras
de vida que Jesus nosso Senhor nos
dirigiu hoje no Evangelho: «Vós sois o
sal da terra. (...) Vós sois a luz do
mundo» (Mt 5, 13.14). Estas imagens,
que nos dizem a nós, discípulos de
Cristo?



Em primeiro lugar, somos sal da
terra. O sal serve para dar sabor à
comida. É o ingrediente invisível que
dá gosto a tudo. Por isso mesmo,
desde a antiguidade, foi visto como
símbolo da sabedoria, uma virtude
que não se vê, mas que dá gosto à
vida e sem ela a existência torna-se
insípida, sem sabor. Mas Jesus, de
que sabedoria nos fala? Ele usa esta
imagem do sal imediatamente depois
de ter proclamado aos seus
discípulos as Bem-aventuranças:
compreendemos assim que são elas o
sal da vida do cristão. De facto, as
Bem-aventuranças trazem à terra a
sabedoria do Céu: revolucionam os
critérios do mundo e do modo
comum de pensar. E que dizem elas?
Em poucas palavras, afirmam que,
para ser bem-aventurado, isto é,
plenamente feliz, não devemos
procurar ser fortes, ricos e
poderosos, mas humildes, mansos,
misericordiosos; não devemos fazer
mal a ninguém, mas ser



pacificadores para com todos. Esta –
diz Jesus – é a sabedoria do discípulo;
é aquilo que dá sabor à terra que
habitamos. Tenhamo-lo bem
presente: se pusermos em prática as
Bem-aventuranças, se encarnarmos a
sabedoria de Cristo, daremos bom
gosto não apenas à nossa vida mas
também à sociedade, ao país onde
vivemos.

Além de dar sabor, o sal tem outra
função, que era essencial no tempo
de Cristo: conservar os alimentos
para não se corromperem
estragando-se. Mas a Bíblia diz que
havia um «alimento», um bem
essencial que se devia conservar
antes de qualquer outro: a aliança
com Deus. Por isso, naqueles tempos,
sempre que se fazia uma oferta ao
Senhor, colocava-se um pouco de sal.
Ouçamos o que diz a propósito a
Escritura: «Não permitirás que falte o
sal da aliança do teu Deus sobre a tua
oblação; a todas as tuas ofertas



juntarás sal» (Lv 2, 13). Assim, o sal
recordava a necessidade primária de
guardar o vínculo com Deus: porque
Ele é-nos fiel, a sua aliança connosco
é incorruptível, inviolável e
duradoura (cf. Nm 18, 19; 2 Cro 13, 5).
Por conseguinte, o discípulo de Jesus,
enquanto sal da terra, é testemunha
da aliança que Ele realizou e nós
celebramos em cada Missa: uma
aliança nova, eterna, inquebrável (cf.
1 Cor 11, 25; Heb 9), um amor por nós
que não pode ser infringido nem
mesmo pelas nossas infidelidades.

Irmãos, irmãs, somos testemunhas
desta maravilha. Na antiguidade,
quando pessoas ou povos
estabeleciam entre si uma amizade,
frequentemente estipulavam-na
intercambiando-se um pouco de sal;
nós, que somos sal da terra, estamos
chamados a testemunhar a aliança
com Deus na alegria, com gratidão,
mostrando que somos pessoas
capazes de criar laços de amizade,



viver em fraternidade, construir
boas relações humanas, impedir que
prevaleçam a corrupção do mal, a
patologia das divisões, a sujeira dos
negócios iníquos, a praga da
injustiça.

Hoje quero agradecer-vos por serdes
sal da terra neste país. Entretanto,
vendo tantas feridas, as violências
que alimentam o veneno do ódio, a
iniquidade que causa miséria e
pobreza, poder-vos-ia parecer que
sois pequenos e impotentes. Mas,
quando vos assaltar a tentação de
vos sentirdes inadequados, procurai
olhar para o sal e seus grãos
minúsculos: é um pequeno
ingrediente que, uma vez espalhado
sobre a iguaria, desaparece, derrete-
se, mas é justamente assim que dá
sabor a todo o conteúdo. De igual
modo nós cristãos, apesar de ser
frágeis e pequenos, mesmo quando
nos parecem insignificantes as
nossas forças se comparadas com a



grandeza dos problemas e a fúria
cega da violência, podemos oferecer
uma contribuição decisiva para
mudar a história. Jesus deseja que
façamos como o sal: basta uma
pitada que se derreta para dar um
sabor diferente ao conjunto. E não
podemos negar-nos, porque sem
aquele pouco, sem o nosso pouco,
tudo perde sabor. Comecemos
precisamente do pouco, do essencial,
daquilo que não aparece nos livros
de história, mas muda a história: em
nome de Jesus, das suas Bem-
aventuranças, deponhamos as armas
do ódio e da vingança para embraçar
a oração e a caridade; superemos as
antipatias e aversões que, com o
passar do tempo, se tornaram
crónicas e correm o risco de levar à
contraposição de tribos e de etnias;
aprendamos a colocar nas feridas o
sal do perdão, que causa ardida mas
cura. E, mesmo que o coração sangre
pelas injustiças sofridas,
renunciemos duma vez por todas a



responder ao mal com o mal, e
sentir-nos-emos bem cá dentro;
acolhamo-nos e amemo-nos sincera e
generosamente como Deus faz
connosco. Salvaguardemos o bem
que somos, não nos deixemos
corromper pelo mal!

Passemos à luz, a segunda imagem
usada por Jesus: Vós sois a luz do
mundo. Uma conhecida profecia, em
que Deus Se refere a Israel, diz: «Vou
fazer de ti luz das nações, para que a
minha salvação chegue até aos
confins da terra» (Is 49, 6). Ora tal
profecia cumpriu-se, quando Deus
Pai enviou o seu Filho; é Ele a luz do
mundo (cf. Jo 8, 12), a luz verdadeira
que ilumina todo o homem e todos os
povos, a luz que brilha nas trevas e
dissipa as nuvens de qualquer
escuridão (cf. Jo 1, 5.9). Mas o
próprio Jesus, luz do mundo, diz aos
seus discípulos que também eles são 
luz do mundo. Isto significa que nós,
acolhendo a luz de Cristo, a luz que é



Cristo, tornamo-nos luminosos,
irradiamos a luz de Deus.

E Jesus acrescenta: «Não se pode
esconder uma cidade situada sobre
um monte; nem se acende a candeia
para a colocar debaixo do alqueire,
mas sim em cima do candelabro, e
assim alumia a todos os que estão na
casa» (Mt 5, 15). Trata-se também
neste caso de imagens que então
eram familiares: várias aldeias da
Galileia estavam sobre as colinas,
claramente visíveis de longe; e, nas
casas, as candeias eram colocadas no
alto, para iluminar os cantos todos;
depois, quando deviam ser apagadas,
cobriam-se com um objeto de argila
chamado alqueire, que fazia faltar à
chama o oxigénio apagando-a.

Irmãos e irmãs, o convite de Jesus
para ser luz do mundo é claro: nós,
seus discípulos, somos chamados a
refulgir como uma cidade situada no
alto, como um candelabro cuja



chama nunca deve estar apagada.
Por outras palavras, antes de nos
preocupar com as trevas que nos
rodeiam, antes de esperar que algo à
nossa volta se clareie, somos
obrigados a brilhar, a iluminar com a
nossa vida e as nossas obras as
cidades, as aldeias e os lugares que
habitamos, as pessoas que
frequentamos, as atividades que
realizamos. É o Senhor que nos dá a
força, a força de n’Ele sermos luz
para todos; porque todos devem
poder ver as nossas boas obras e,
vendo-as – lembra-nos Jesus – abrir-
se-ão com estupefação a Deus e dar-
Lhe-ão glória (cf. Mt 5, 16): se
vivermos como filhos e irmãos na
terra, as pessoas descobrirão que têm
um Pai nos céus. A nós, pois, é-nos
pedido para arder de amor: não
suceda que a nossa luz se apague,
que desapareça da nossa vida o
oxigénio da caridade, que as obras do
mal tirem o ar puro ao nosso
testemunho. Esta terra, tão bela e tão



martirizada, precisa da luz que tem
cada um de vós, ou melhor, da luz
que cada um de vós é.

Queridos amigos, faço votos de
serdes sal que se espalha e derrete
generosamente para dar sabor ao
Sudão do Sul com o gosto fraterno do
Evangelho; de serdes comunidades
cristãs luminosas que, como cidades
situadas no alto, lancem uma luz
benéfica sobre todos e mostrem que
é belo e possível viver a gratuidade,
ter esperança, construir todos juntos
um futuro reconciliado. Irmãos e
irmãs, estou convosco e desejo que
experimenteis a alegria do
Evangelho, o sabor e a luz que o
Senhor, «o Deus da paz» (Flp 4, 9), o
«Deus de toda a consolação» (2 Cor 1,
3), quer derramar sobre cada um de
vós.

_________________________________

SAUDAÇÃO FINAL



Obrigado, querido Irmão Stephen,
por estas palavras. Saúdo o Senhor
Presidente da República, juntamente
com todas as autoridades civis e
religiosas presentes. Chego agora ao
termo desta peregrinação no meio de
vós e desejo exprimir a minha
gratidão pelo acolhimento recebido e
por todo o trabalho realizado na
preparação desta visita, que foi uma
visita fraterna, feita a três.

Agradeço a todos vós, irmãos e irmãs,
que em grande número vos
deslocastes aqui de diferentes partes,
fazendo muitas horas, se não mesmo
dias, de estrada! Além da estima que
me manifestastes, agradeço a vossa
fé, a vossa paciência, todo o bem que
fazeis e as canseiras que ofereceis a
Deus sem desanimar, procurando
seguir em frente. No Sudão do Sul, há
uma Igreja corajosa, emparentada
com a do Sudão, como nos recordava
o Arcebispo, que mencionou a figura
de Santa Josefina Bakhita: uma



grande mulher que, com a graça de
Deus, transformou o sofrimento
suportado em esperança: «a
esperança, que nascera para ela e a
“redimira”, não podia guardá-la para
si; esta esperança devia chegar a
muitos, chegar a todos» – escreveu 
Bento XVI (Carta enc. Spe salvi, 3). 
Esperança é a palavra que quero
deixar a cada um de vós, como um
dom a compartilhar, como uma
semente que dá fruto. Como nos
lembra a figura de Santa Josefina,
aqui a esperança está
particularmente sob o signo da
mulher e quero agradecer e
abençoar, de maneira especial, todas
as mulheres do país.

À esperança quero associar outra
palavra, a palavra destes dias: paz.
Com os meus Irmãos Justin e Iain,
cuja presença agradeço de coração,
viemos até aqui e continuaremos, os
três juntos, a acompanhar os vossos
passos, fazendo tudo o que pudermos

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


para que sejam passos de paz, passos
rumo à paz. Quero confiar este
caminho de todo o povo connosco os
três, este caminho da reconciliação e
da paz a outra mulher: é a nossa mui
terna Mãe, Maria, a Rainha da Paz.
Acompanhou-nos com a sua
presença solícita e silenciosa. A Ela,
que agora invocamos, confiamos a
causa da paz no Sudão do Sul e em
todo o continente africano. A Nossa
Senhora, confiamos também a paz no
mundo, em particular nos
numerosos países que se encontram
em guerra, como a martirizada
Ucrânia.

Queridos irmãos e irmãs, voltamos
cada um de nós, os três, à própria
sede, levando-vos ainda mais
estreitos ao coração. Repito: estais no
nosso coração, estais nos nossos
corações, estais nos corações dos
cristãos de todo o mundo. Nunca
percais a esperança. E não se perca
ocasião de construir a paz. Que a



esperança e a paz habitem em vós,
que a esperança e a paz habitem no
Sudão do Sul!

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/viagem-
apostolica-do-papa-francisco-a-

republica-democratica-do-congo-e-
sudao-do-sul/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-republica-democratica-do-congo-e-sudao-do-sul/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-republica-democratica-do-congo-e-sudao-do-sul/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-republica-democratica-do-congo-e-sudao-do-sul/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-republica-democratica-do-congo-e-sudao-do-sul/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-republica-democratica-do-congo-e-sudao-do-sul/

	Viagem apostólica do Papa Francisco à República Democrática do Congo e Sudão do Sul

