
opusdei.org

Viagem apostólica
do Papa Francisco à
Mongólia

Intervenções do Papa Francisco
na viagem apostólica à
Mongólia, onde esteve de 31 de
agosto a 4 de setembro para
"abraçar uma Igreja pequena
em números, mas vibrante na
fé e grande na caridade".

05/09/2023

O pontífice de 86 anos foi o primeiro
Papa a visitar a Mongólia. Um
viagem de cinco dias muito deseada



pelo Papa Francisco cuja prioridade é
visitar os países onde os católicos são
a minoria. A sua visita é um grande
evento não só para os cristãos mas
também para todo o país.

Sábado, 2 de setembro

— Encontro com as Autoridades, com
a Sociedade Civil e com o Corpo
Diplomático na sala “Ikh Mongol” do
Palácio do Governo

— Encontro com os Bispos, os
Sacerdotes, os Missionários, os
Consagrados, as Consagradas e os
Agentes da Pastoral na Catedral de S.
Pedro e S. Paulo

Domingo, 3 de setembro

— Encontro Ecuménico e Inter-
Religioso no Teatro Hun

— Santa Missa na Steppe Arena

Segunda-feira, 4 de setembro



— Encontro com os agentes da
caridade e inauguração da Casa da
Misericórdia

Sábado, 2 de setembro

Encontro com as Autoridades, com
a Sociedade Civil e com o Corpo
Diplomático na sala “Ikh Mongol”
do Palácio do Governo

Senhor Presidente da República,

Senhor Presidente do Grande Hural de
Estado,

Senhor Primeiro-Ministro,

Ilustres membros do Governo e do
Corpo Diplomático,

Distintas Autoridades civis e
religiosas,



Insignes Representantes do mundo
da cultura,

Senhoras e Senhores!

Agradeço ao Senhor Presidente o
acolhimento e as palavras que me
dirigiu, e estendo a cada um de vós a
minha cordial saudação. Sinto-me
honrado por estar aqui, feliz por ter
chegado a esta terra fascinante e
vasta para visitar este povo que
conhece bem o significado e o valor
do caminho. Isto está patente nas
suas moradas tradicionais, as ger,
encantadoras casas itinerantes. Com
respeito e emoção, imagino-me a
entrar pela primeira vez numa
dessas tendas circulares,
disseminadas pela majestosa terra
mongol, para vos encontrar e
conhecer melhor. Eis-me na entrada,
peregrino de amizade, que chego até
junto de vós, em ponta de pés e com
o coração feliz, desejoso de me



enriquecer humanamente na vossa
presença.

Quando se entra numa casa de
amigos, fica bem a troca de
presentes, acompanhando-os com
palavras evocativas das anteriores
ocasiões de encontro. E, se as
relações diplomáticas modernas
entre a Mongólia e a Santa Sé são
recentes (ocorre este ano o 30º
aniversário da assinatura duma
carta para reforçar as relações
bilaterais), temos de recuar no tempo
muito mais, exatamente 777 anos
(precisamente entre o fim de agosto e
os princípios de setembro de 1246)
quando o Enviado Papal, Frei
Giovanni di Pian del Carpine, visitou
Guyug, o terceiro Imperador mongol
e apresentou ao Grã Khan a carta
oficial do Papa Inocêncio IV. Pouco
tempo depois, era redigida em
carateres tradicionais mongóis a
carta de resposta, timbrada com o
selo do Grã Khan e traduzida em



várias línguas. Está guardada na
Biblioteca do Vaticano e hoje tenho a
honra de lhe oferecer uma cópia
autenticada, realizada com as
técnicas mais avançadas para
garantir a melhor qualidade possível.
Que a mesma seja sinal duma
amizade antiga que cresce e se
renova.

Soube que as crianças das vossas
aldeias, pela manhãzinha, da porta
da ger estendem o olhar para o
horizonte distante a fim de contar as
cabeças de gado e referir o seu
número aos pais. Também a nós, nos
fará bem abraçar com o olhar o
amplo horizonte que nos rodeia,
superando estreitezas de perspetivas
curtas para nos abrirmos a uma
mentalidade de respiro global, como
convidam a fazer as ger que,
nascidas da experiência do
nomadismo das estepes, espalharam-
se por um vasto território, tornando-
se um elemento identificador de



várias culturas vizinhas. Os espaços
imensos das vossas regiões, desde o
deserto do Gobi à estepe, desde as
grandes pradarias aos bosques de
coníferas até chegar às cadeias
montuosas dos Altai e dos Khangai,
com os seus inúmeros ziguezagues
dos cursos de água, que, vistos do
alto, parecem requintadas
decorações em tecidos preciosos
antigos: tudo isto é um espelho da
grandeza e beleza de todo o planeta,
chamado a ser um jardim
hospitaleiro. A vossa sabedoria, a
sabedoria do vosso povo, que se foi
sedimentando ao longo de gerações e
gerações de criadores de gado e
cultivadores prudentes e sempre
atentos para não romper os delicados
equilíbrios do ecossistema, tem
muito a ensinar a quem hoje não
quer fechar-se numa míope procura
de interesses particulares, mas
deseja entregar aos vindouros uma
terra ainda acolhedora, uma terra
ainda fecunda. Aquilo que a criação



representa para nós, cristãos, isto é, o
fruto dum benévolo desígnio de
Deus, vós no-lo ajudais a reconhecer
e promover com delicadeza e
atenção, contrastando os efeitos da
devastação humana com uma
cultura feita de cuidado e
previdência, que se reflete em
políticas de ecologia responsável. As 
gers são espaços habitacionais que
hoje poderíamos definir smart e 
green, porque versáteis,
multifuncionais e com impacto-zero
sobre o meio ambiente. Além disso, a
visão holística da tradição xamânica
mongol e o respeito por todo o ser
vivo que lhes vem da filosofia
budista constituem um válido
contributo para o compromisso
urgente e inadiável pela tutela do
planeta Terra.

Além disso as gers, presentes tanto
nas zonas rurais como nos centros
urbanizados, testemunham a
preciosa união entre tradição e



modernidade; de facto, irmanam a
vida de idosos e jovens, narrando a
continuidade do povo mongol, que,
desde a antiguidade até ao presente,
soube preservar as suas raízes,
abrindo-se, especialmente nas
últimas décadas, aos grandes
desafios globais do progresso e da
democracia. Realmente, com a sua
extensa rede de relações
diplomáticas, a sua adesão ativa às
Nações Unidas, o seu empenho pelos
direitos humanos e a paz, a Mongólia
de hoje desempenha um papel
significativo no coração do grande
continente asiático e no cenário
internacional. Quero fazer menção
também da vossa determinação em
deter a proliferação nuclear e
apresentar-vos ao mundo como país
sem armas nucleares: a Mongólia
não é só uma nação democrática que
realiza uma política externa pacífica,
mas pretende desempenhar um
papel importante em prol da paz
mundial. Além disso – outro sábio



elemento a destacar –, a pena de
morte já não aparece no vosso
ordenamento judiciário.

Graças à sua possibilidade de
adaptação aos extremos climáticos,
as ger permitem viver em territórios
muito variados, como aconteceu
durante a conhecida epopeia do
império mongol, que registou a
continuidade territorial mais vasta
de sempre. Para além do mais, chego
à Mongólia em uma data importante
para vós: no 860º aniversário do
nascimento de Gengis Khan. Ao
longo dos séculos, o fato de abraçar
terras distantes e muito diversas pôs
em relevo a capacidade não comum
dos vossos antepassados em
reconhecer as grandezas dos povos
que compunham o imenso território
imperial e colocá-las ao serviço do
progresso comum. Este é um
exemplo que deve ser valorizado e
reproposto nos nossos dias. Queira o
Céu que, nesta terra devastada por



demasiados conflitos, se voltem a
criar hoje, no respeito das leis
internacionais, as condições daquela
que foi outrora a pax mongolica, isto
é, a ausência de conflitos. Como diz
um vosso provérbio, «as nuvens
passam, o céu permanece». Oxalá
passem as nuvens escuras da guerra,
sejam varridas pela firme vontade
duma fraternidade universal, na
qual as tensões se resolvam com base
no encontro e no diálogo, e a todos
sejam garantidos os direitos
fundamentais! Aqui, no vosso país
rico de história e de céu, imploremos
este dom do Alto e trabalhemos
juntos para construir um futuro de
paz.

Entrando numa ger tradicional, o
olhar sobe espontaneamente até ao
ponto central mais alto, onde há uma
janela para o céu. Quero sublinhar
esta atitude fundamental que a vossa
tradição nos ajuda a descobrir: saber
manter o olhar fixo no alto. Elevar os



olhos ao céu – aquele eterno céu
azul, desde sempre por vós venerado
– significa permanecer numa atitude
de dócil abertura aos ensinamentos
religiosos. De facto, há uma profunda
conotação espiritual por entre as
fibras da vossa identidade cultural e
é estupendo que a Mongólia seja um
símbolo de liberdade religiosa.
Efetivamente, graças à contemplação
daqueles horizontes infindos,
escassamente povoados por seres
humanos, aperfeiçoou-se no vosso
povo uma propensão para a vertente
espiritual, cujo acesso é possível
valorizando o silêncio e a
interioridade. À vista da terra que se
vos impõe solenemente com os seus
inumeráveis fenómenos naturais,
brota também um sentimento de
maravilha, que sugere humildade e
frugalidade, escolha do essencial e
capacidade de desapego de tudo o
que não o é. Penso no perigo que
representa o espírito consumista que
hoje, além de criar tantas injustiças,



leva a um individualismo que ignora
os outros e as boas tradições
recebidas. Ao contrário, as religiões,
quando apelam ao seu património
espiritual originário e não se deixam
corromper por desvios sectários, são,
a todos os efeitos, suportes fiáveis na
construção de sociedades sãs e
prósperas, onde os crentes se
esforçam por que a convivência civil
e as diretrizes políticas estejam
sempre mais ao serviço do bem
comum, constituindo também uma
barreira ao perigoso verme da
corrução. Esta constitui sem dúvida
uma séria ameaça ao
desenvolvimento de qualquer grupo
humano, alimentando-se duma
mentalidade utilitarista e sem
escrúpulos que empobrece países
inteiros. A corrução empobrece
países inteiros. É indicativo dum
olhar que se afasta do céu e evita os
vastos horizontes da fraternidade,
para se fechar em si mesmo e



antepor a tudo os próprios
interesses.

Pelo contrário, foram protagonistas
dum olhar voltado para o alto e de
perspetivas amplas, muitos dos
vossos líderes antigos, que
demonstraram uma capacidade
invulgar de integrar vozes e
experiências diferentes, inclusive do
ponto de vista religioso. De facto,
reservava-se uma atitude respeitosa
e conciliadora também para as
múltiplas tradições sagradas, como
testemunham os vários locais de
culto – entre os quais se conta um
cristão – tutelados na antiga capital
de Kharakhorum. E assim resultou
quase natural, para vós, chegar à
liberdade de pensamento e de
religião, sancionada pela vossa atual
Constituição; superada, sem
derramamento de sangue, a
ideologia ateia que pensava ser seu
dever extirpar o sentido religioso por
considerá-lo um travão ao



desenvolvimento, hoje reconheceis-
vos no valor essencial da harmonia e
sinergia entre os seguidores das
diversas crenças que contribuem,
cada qual do próprio ponto de vista,
para o progresso moral e espiritual.

De bom grado a comunidade católica
mongol deseja continuar a prestar o
seu contributo para isso. Há pouco
mais de trinta anos começou ela a
celebrar a sua fé dentro duma ger, e
a própria catedral atual, que se
encontra nesta grande cidade, sugere
a sua forma. São sinais do desejo de
partilhar a própria obra, em espírito
de serviço responsável e fraterno,
com o povo mongol, que é o seu
povo. Por isso alegro-me que a
comunidade católica, apesar de
pequena e modesta, participe com
entusiasmo e empenho no caminho
de crescimento do país, difundindo a
cultura da solidariedade, a cultura do
respeito por todos e a cultura do
diálogo inter-religioso, e trabalhando



pela justiça, a paz e a harmonia
social. Espero que uma legislação
clarividente e atenta às exigências
concretas permita aos católicos
locais, ajudados por homens e
mulheres consagrados vindos, em
sua maioria, doutros países, a que
possam prestar sempre à Mongólia o
seu contributo humano e espiritual,
sem dificuldades, em benefício deste
povo. A propósito, as negociações em
curso para o estabelecimento dum
acordo bilateral entre a Mongólia e a
Santa Sé representam um canal
importante para a obtenção das
condições essenciais para o
desenvolvimento das atividades
ordinárias em que a Igreja Católica
está empenhada. Entre elas, além da
dimensão mais especificamente
religiosa do culto, sobressaem as
numerosas iniciativas de
desenvolvimento humana integral,
nomeadamente nos setores da
educação, da saúde, da assistência e
da pesquisa e promoção cultural: tais



iniciativas testemunham bem o
espírito humilde, o espírito fraterno
e solidário do Evangelho de Jesus, a
única estrada que os católicos são
chamados a percorrer no caminho
que partilham com cada povo.

O lema escolhido para esta Viagem – 
esperar juntos – expressa
precisamente as potencialidades
contidas no ato de caminhar com o
outro, no respeito mútuo e sinergia
em prol do bem comum. A Igreja
Católica, instituição antiga e presente
em quase todos os países, é
testemunha duma nobre e fecunda
tradição espiritual que contribuiu
para o desenvolvimento de nações
inteiras em muitos campos da
convivência humana, desde a ciência
à literatura, desde a arte à política.
Estou certo de que os próprios
católicos mongóis estão e
continuarão a estar prontos a dar a
própria contribuição para a
construção duma sociedade próspera



e segura, em diálogo e colaboração
com todos os componentes que
habitam esta grande terra beijada
pelo céu.

«Sê como o céu»: com estas palavras,
um famoso poeta convidava a
transcender a caducidade das
instáveis vicissitudes terrenas,
imitando a magnanimidade
inspirada precisamente pelo imenso
e límpido céu azul que se contempla
na Mongólia. Hoje também nós,
peregrinos e hóspedes neste país que
pode oferecer tanto ao mundo,
desejamos aceitar este convite,
traduzindo-o em sinais concretos de
compaixão, diálogo e projeto comum.
Que os diversos componentes da
sociedade mongol, aqui bem
representados, possam continuar a
oferecer ao mundo a beleza e a
nobreza dum povo único. Tal como a
vossa escrita, assim possais
permanecer «de pé» e aliviar tantos
sofrimentos humanos ao vosso redor,



lembrando a todos a dignidade de
cada ser humano, chamado a habitar
a casa terrena abraçando o céu. 
Bayarlalaa [obrigado]!

Encontro com os Bispos, os
Sacerdotes, os Missionários, os
Consagrados, as Consagradas e os
Agentes da Pastoral na Catedral de
S. Pedro e S. Paulo

Queridos irmãos e irmãs, boa tarde!

Obrigado, Senhor Bispo, pelas suas
palavras! Obrigado, Irmã Salvia,
Padre Peter Sanjaajav e Rufina, pelos
vossos testemunhos! Obrigado, a
todos vós, pela vossa presença e a
vossa fé! Estou feliz por vos
encontrar. A alegria do Evangelho é o
motivo que vos impeliu a vós,
homens e mulheres consagrados na
vida religiosa e no ministério
ordenado, a estar aqui e a dedicar-



vos, juntamente com os irmãos e
irmãs leigos, ao Senhor e aos outros.
Bendigo a Deus por isso. Faço-o
através duma estupenda oração de
louvor: o Salmo 34. Nele me inspiro
para partilhar convosco alguns
pensamentos. Diz ele: «Saboreai e
vede como o Senhor é bom» (34, 9).

Saborear e ver, porque a alegria e a
bondade do Senhor não são algo de
passageiro, mas permanecem dentro:
dão sabor à vida e fazem ver as
coisas de maneira nova, como nos
disseste tu, Rufina, no teu lindo
testemunho. Quero, pois, saborear o
gosto da fé nesta terra, começando
por recordar histórias e rostos de
vidas gastas pelo Evangelho. Gastar a
vida pelo Evangelho: é uma bela
definição da vocação missionária do
cristão e, em particular, do modo
como aqui a vivem os cristãos.
Gastar a própria vida pelo
Evangelho!



Assim recordo o Bispo D. Wenceslao
Selga Padilla, primeiro Prefeito
Apostólico, pioneiro da fase
contemporânea da Igreja na
Mongólia e construtor desta catedral.
Aqui, porém, a fé não remonta
apenas aos anos noventa do século
passado, mas tem raízes muito
antigas. Às experiências do primeiro
milénio, marcadas pelo movimento
evangelizador de tradição siríaca que
se estendeu ao longo da rota da seda,
seguiu-se um considerável empenho
missionário: como não recordar as
missões diplomáticas do século XIII e
também a solicitude apostólica
demonstrada no facto da nomeação,
por volta de 1310, de Giovanni de
Montecorvino como primeiro Bispo
de Khān Bālīq e, consequentemente,
responsável por toda esta vasta
região do mundo sob a dinastia
mongol Yuan? Foi ele precisamente
que preparou a primeira tradução
em língua mongol do livro dos
Salmos e do Novo Testamento. Pois



bem, esta grande história de paixão
pelo Evangelho é retomada de forma
extraordinária em 1992 com a
chegada dos primeiros missionários
da Congregação do Imaculado
Coração de Maria, aos quais se
juntaram representantes de outros
Institutos, clero diocesano e
voluntários leigos. Dentre todos,
quero recordar o ativo e zeloso Padre
Stephano Kim Seong-hyeon. E
lembremos tantos fiéis servidores do
Evangelho na Mongólia, que estão
aqui connosco agora e que, depois de
ter gasto a vida por Cristo, veem e
saboreiam as maravilhas que a sua
bondade continua a realizar em vós e
por vós. Obrigado.

Mas, porquê gastar a vida pelo
Evangelho? É uma pergunta que vos
faço. Como dizia Rufina, a vida cristã
progride quando se fazem perguntas,
como as crianças que perguntam
sempre coisas novas, uma vez que na
idade dos porquês não compreendem



tudo. Aproximando-se do Senhor, a
vida cristã coloca sempre perguntas,
para O compreender melhor, para
compreender melhor a sua
mensagem. Gastar a vida pelo
Evangelho porque se saboreou (cf. 
Sal 34) aquele Deus que Se tornou
visível, palpável, podendo-Se
encontrar em Jesus. Sim, é Ele a boa
notícia destinada a todos os povos, o
anúncio que a Igreja não pode cessar
de levar, encarnando-o na vida e
«sussurrando-o» ao coração dos
indivíduos e das culturas. Muitas
vezes, a linguagem de Deus é um
sussurro demorado, que leva o seu
tempo; Ele fala assim. Esta
experiência do amor de Deus em
Cristo é pura luz que transfigura o
rosto e, por sua vez, o torna
luminoso. Irmãos e irmãs, a vida
cristã nasce da contemplação deste
rosto; é questão de amor, de
encontro diário com o Senhor na
Palavra e no Pão da vida, e no rosto
do outro, nos necessitados em quem



está presente Jesus. E tu, Irmã Salvia,
recordaste-nos disso com o teu
testemunho. Obrigado! Há mais de
20 anos que te encontras aqui e
aprendeste a interagir com este povo:
obrigado.

Nestes trinta e um anos de presença
na Mongólia, vós, queridos
sacerdotes, consagrados, consagradas
e agentes pastorais, destes vida a
uma multiforme variedade de
iniciativas sociocaritativas, que
absorvem a maior parte das vossas
energias e refletem o rosto
misericordioso de Cristo bom
samaritano. É como o vosso cartão de
visita, que vos tornou respeitados e
estimados pelos muitos benefícios
prestados a tantas pessoas nos mais
variados campos: desde a assistência
até à educação, passando pela saúde
e a promoção cultural. Encorajo-vos
a continuar por este caminho
fecundo e vantajoso para o amado



povo mongol. Gestos de amor e
gestos de caridade.

Ao mesmo tempo, convido-vos a 
saborear e ver o Senhor – saborear e
ver o Senhor; convido-vos a voltar
sempre de novo àquele olhar
primordial do qual tudo nasceu. De
facto, sem isso, as forças definham e
o empenho pastoral corre o risco de
se tornar uma estéril prestação de
serviços, numa sucessão de ações
devidas, que acabam por nada mais
transmitir senão cansaço e
frustração. Pelo contrário,
permanecendo em contacto com o
rosto de Cristo, perscrutando-O nas
Escrituras e contemplando-O em
silêncio adorador – em silêncio
adorador – diante do Sacrário,
reconhecê-Lo-eis no rosto de quantos
servis e sentir-vos-eis transportados
por uma alegria íntima, que, mesmo
no meio das dificuldades, deixa a paz
no coração. É disto que se sente
necessidade, hoje e sempre! Não de



pessoas agitadas e distraídas que
fazem avançar projetos, com o risco
às vezes de aparecerem amarguradas
por uma vida certamente não fácil.
Não! O cristão é aquele que é capaz
de adorar, adorar em silêncio. E
depois, desta adoração brota a
atividade. Mas, não esqueçais a
adoração. Neste século pragmático,
perdemos um pouco o sentido da
adoração. Não vos esqueçais de
adorar e de fazer as coisas a partir da
adoração. É preciso regressar à fonte,
ao rosto de Jesus, à sua presença que
se há de saborear: é Ele o nosso
tesouro (cf. Mt 13, 44), a pérola
preciosa pela qual vale a pena gastar
tudo (cf. Mt 13, 45-46). Os irmãos e
irmãs da Mongólia, que possuem um
forte sentido do sagrado e – como é
típico no continente asiático – uma
vasta e articulada história religiosa,
esperam de vós este testemunho e
sabem reconhecer a sua
genuinidade. É um testemunho que
deveis dar, porque o Evangelho não



cresce através do proselitismo, o
Evangelho cresce através do
testemunho.

Quando o Senhor Jesus enviou os
seus discípulos ao mundo, não foi
para difundirem um pensamento
político, mas para testemunhar com
a vida a novidade da relação com o
Pai d’Ele, que Se tornou «Pai
nosso» (cf. Jo 20, 17), desencadeando
assim uma fraternidade concreta
com cada povo. A Igreja, que nasce
deste mandato, é uma Igreja pobre,
que se apoia apenas numa fé
genuína, na força desarmada e
desarmante do Ressuscitado, capaz
de aliviar os sofrimentos da
humanidade ferida. É por isso que os
governos e as instituições seculares
nada têm a temer da ação
evangelizadora da Igreja, porque esta
não tem uma agenda política a
concretizar, mas conhece só a força
humilde da graça de Deus e duma



Palavra de misericórdia e verdade,
capaz de promover o bem de todos.

Para cumprir tal missão, Cristo dotou
a sua Igreja duma estrutura que
recorda a harmonia que existe entre
os vários membros do corpo
humano: Ele é a Cabeça, ou seja, a
testa que continua a guiá-la,
infundindo no Corpo, ou seja, em
nós, o seu próprio Espírito, operante
sobretudo nos sinais de vida nova
que são os Sacramentos. Para
garantir a sua autenticidade e
eficácia, instituiu a Ordem
Sacerdotal, marcada por uma íntima
associação com Ele, com Ele que é o
bom Pastor que dá a vida pelo
rebanho. Também tu, Padre Peter,
foste chamado para esta missão:
obrigado por teres partilhado
connosco a tua experiência. Deste
modo, também o santo Povo de Deus
que está na Mongólia possui a
plenitude dos dons espirituais. E,
nesta perspetiva, convido-vos a ver



no Bispo não um empresário, mas a
imagem viva de Cristo bom Pastor
que reúne e guia o seu povo; um
discípulo repleto do carisma
apostólico para edificar a vossa
fraternidade em Cristo e enraizá-la
sempre mais nesta nação de nobre
identidade cultural. Depois, o facto
do vosso Bispo ser Cardeal pretende
ser mais uma expressão de
proximidade: todos vós, distantes
apenas fisicamente, vos encontrais
muito próximo do coração de Pedro;
e a Igreja inteira está próxima de vós,
da vossa comunidade, que é
verdadeiramente católica, isto é,
universal e que faz atrair para a
Mongólia a simpatia de todos os
irmãos e irmãs espalhados pelo
mundo, numa grande comunhão
eclesial.

E sublinho esta palavra: comunhão. A
Igreja não é compreendida com base
num critério puramente funcional:
não, a Igreja não é uma empresa



funcional, a Igreja não cresce através
do proselitismo, como vos disse. A
Igreja é outra coisa. A palavra
“comunhão” explica bem o que é a
Igreja. Neste corpo da Igreja, o Bispo
não faz de moderador dos vários
componentes atendo-se talvez ao
princípio da maioria, mas em virtude
dum princípio espiritual pelo qual o
próprio Jesus Se faz presente na
pessoa do Bispo para assegurar a
comunhão no seu Corpo místico. Por
outras palavras, a unidade na Igreja
não é questão de ordem e respeito,
nem mesmo duma boa estratégia de
«fazer equipa»; mas é questão de fé e
de amor ao Senhor, é fidelidade a
Ele. Por isso é importante que todos
os componentes eclesiais se unam
em torno do Bispo, que representa
Cristo vivo no meio do seu Povo,
construindo aquela comunhão
sinodal que já é anúncio e muito
ajuda a inculturar a fé.



Caríssimos Missionários e
Missionárias, saboreai e vede o dom
que sois, saboreai e vede a beleza de
vos entregardes inteiramente a
Cristo que vos chamou para
testemunhar o seu amor
precisamente aqui na Mongólia.
Continuai a fazê-lo, cultivando a
comunhão. Fazei-o na simplicidade
duma vida sóbria, à imitação do
Senhor, que entrou em Jerusalém
montado num jumento e foi até
despido das suas vestes na cruz.
Permanecei sempre próximos da
gente, com aquela proximidade que é
a atitude de Deus: Deus é próximo,
compassivo e terno – proximidade,
compaixão e ternura. Sede assim
com as pessoas, cuidando delas
pessoalmente, aprendendo a sua
língua, respeitando e amando a sua
cultura, não vos deixando tentar por
seguranças mundanas, mas
permanecendo firmes no Evangelho
através duma exemplar retidão de
vida espiritual e moral. Por



conseguinte, é-vos pedida
simplicidade e proximidade, sem vos
cansardes de levar a Jesus os rostos e
as histórias que encontrais, os
problemas e as preocupações,
gastando tempo na oração diária,
que vos consente permanecer de pé
nas canseiras do serviço e haurir do
«Deus de toda a consolação» (2 Cor 1,
3) a esperança que haveis de
derramar nos corações de quantos
sofrem.

Irmãos e irmãs, estando próximos do
Senhor, reforça-se efetivamente em
nós uma certeza, como nos revela o
Salmo 34: «Nada falta aos que O
temem (...), aos que procuram o
Senhor nenhum bem há de
faltar» (34, 10.11). Certamente, os
desequilíbrios e as contradições da
vida abatem-se também sobre os
crentes, e os evangelizadores não
estão exonerados da carga de
inquietações que pertence à condição
humana: o salmista não hesita em



falar de malícia e de malfeitores, mas
recorda que o Senhor, confrontado
com o grito dos humildes, «livrou-os
das suas angústias», porque «está
perto dos corações contritos e salva
os espíritos abatidos» (34, 18.19). Por
isso, a Igreja apresenta-se ao mundo
como voz solidária com todos os
pobres e necessitados, não se cala
perante as injustiças e, com
mansidão, empenha-se a promover a
dignidade de todo o ser humano.

Caríssimos, neste caminho de
discípulos-missionários, tendes um
apoio seguro: a nossa Mãe celeste,
que quis dar-vos um sinal palpável
da sua presença discreta e solícita
(gostei muito de descobrir isto) ao
deixar que se encontrasse a sua
efígie numa lixeira. Naquele lugar
dos detritos, apareceu esta bela
estátua da Imaculada: Ela, sem
mácula, imune do pecado, quis
chegar tão perto a ponto de ser
confundida com os desperdícios da



sociedade, para que, da imundície do
lixo, emergisse a pureza da Santa
Mãe de Deus, a Mãe do Céu. Soube da
interessante tradição mongol da suun
dalai ijii, a mãe do coração grande
como um oceano de leite. Se, na
narração da História Secreta dos
Mongóis, uma luz descida através da
abertura superior da ger fecunda a
mítica rainha Alungoo, vós podeis
contemplar na maternidade da
Virgem Maria a ação da luz divina
que do Alto acompanha cada dia os
passos da vossa Igreja.

Assim, erguendo o olhar para Maria,
sentis-vos revigorados ao ver que a
pequenez não é um problema, mas
um recurso. Sim, Deus ama a
pequenez e gosta de realizar grandes
coisas mediante a pequenez, como
testemunha Maria (cf. Lc 1, 48-49).
Irmãos, irmãs, não tenhais medo dos
números exíguos, dos sucessos que
tardam, da relevância que não se
avista. Não é este o caminho de Deus.



Olhemos para Maria, que, na sua
pequenez, é maior que o céu, pois
hospedou em Si Aquele que nem os
céus nem os céus dos céus podem
conter (cf. 1 Rs 8, 27). Irmãos e Irmãs,
consagremo-nos a Ela, pedindo um
renovado zelo, um ardente amor,
que não se cansa de testemunhar o
Evangelho com alegria. E segui em
frente, corajosos; não vos canseis de
seguir em frente! Muito obrigado
pelo vosso testemunho. Ele, o Senhor,
escolheu-vos e acredita em vós; e eu
uno-me a vós e, de todo o coração,
vos digo: obrigado; obrigado pelo
vosso testemunho, obrigado pelas
vossas vidas gastas pelo Evangelho!
Continuai assim, constantes na
oração, continuai criativos na
caridade, continuai firmes na
comunhão, alegres e mansos em tudo
e com todos. De todo o coração vos
abençoo e lembro-me de vós. E vós,
por favor, não vos esqueçais de rezar
por mim. Obrigado!



Domingo 3 de setembro

Encontro Ecuménico e Inter-
Religioso no Teatro Hun

Bom dia a todos vós, queridos irmãos
e irmãs!

Permiti que vos trate assim enquanto
irmão na fé, relativamente aos
crentes em Cristo, e irmão de vós
todos em nome da busca religiosa
que nos irmana e da pertença à
mesma humanidade. Esta, no seu
anseio religioso, pode ser comparada
a uma comunidade de viandantes
que caminha na terra com o olhar
voltado para o céu. A propósito, é
significativo aquilo que um crente,
vindo de longe, afirmou da Mongólia,
ou seja, que viajou lá «sem nada mais
ver senão céu e terra» (Guilherme de
Rubruck, Viagem na Mongólia, XIII/3,
Milão 2014, 63). De facto, aqui, este
céu tão límpido, tão azul, abraça a



terra vasta e imponente, evocando as
duas dimensões fundamentais da
vida humana: a terrena, feita de
relações com os outros, e a celeste,
feita de busca do Outro, que nos
transcende. Em suma, a Mongólia
recorda a todos nós, peregrinos e
viandantes, a necessidade de olhar
para o alto a fim de encontrar a rota
do caminho na terra.

Por isso estou feliz por estar
convosco neste importante momento
de encontro. Agradeço vivamente a
cada um e cada uma pela presença e
pelas várias intervenções que
enriqueceram a reflexão comum. O
próprio facto de estarmos juntos no
mesmo lugar já é uma mensagem: as
tradições religiosas, na sua
originalidade e diversidade,
constituem um formidável potencial
de bem ao serviço da sociedade. Se
quem possui a responsabilidade das
nações escolhesse o caminho do
encontro e do diálogo com os outros,



contribuiria certamente de forma
decisiva para acabar com os conflitos
que continuam a causar sofrimento a
tantos povos.

Esta ocasião de nos juntar para nos
conhecermos e enriquecermos
mutuamente é-nos proporcionada
pelo amado povo mongol, que se
pode gloriar duma história de
convivência entre expoentes de
várias tradições religiosas. É bom
recordar a virtuosa experiência da
antiga capital imperial de
Kharakorum, dentro da qual se
encontravam lugares de culto
pertencentes a diferentes “credos”,
testemunhando uma louvável
harmonia. Harmonia: quero
sublinhar esta palavra de sabor
tipicamente asiático. Trata-se
daquela relação particular que se
cria entre realidades diversas, sem as
sobrepor nem homogeneizar, mas no
respeito pelas diferenças e em
benefício da convivência. Pergunto-



me: Quem, mais do que os crentes, é
chamado a trabalhar pela harmonia
de todos?

Irmãos, irmãs, a valência social da
nossa religiosidade mede-se pela
harmonia que conseguimos criar
com os outros peregrinos na terra e
pelo modo como a difundimos onde
vivemos. Com efeito toda a vida
humana, e por maior força de razão
toda a religião, deve-se medir com
base no altruísmo: não um altruísmo
abstrato, mas concreto que se traduz
na procura do outro e na generosa
colaboração com o outro, porque «o
homem sábio alegra-se em dar, e só
isso o torna feliz» (O Dhammapada: O
Caminho da Sabedoria de Buda, Sri
Lanka 1985, n.º 177. Vejam-se as
palavras de Jesus referidas em At 20,
35). Assim se expressa uma oração,
inspirada em Francisco de Assis:
«Onde houver ódio, que eu leve o
amor, onde houver ofensa, que eu
leve o perdão, onde houver



discórdia, que eu leve a união». O
altruísmo constrói harmonia e, onde
houver harmonia, há compreensão,
há prosperidade, há beleza. Na
realidade, harmonia é talvez o
sinónimo mais apropriado de beleza.
Ao contrário, o fechamento, a
imposição unilateral, o
fundamentalismo e o forçamento
ideológico arruínam a fraternidade,
alimentam tensões e põem em risco a
paz. A beleza da vida é fruto da
harmonia: é comunitária, cresce com
a gentileza, a escuta e a humildade. E
é o coração puro que a capta, pois «a
verdadeira beleza, afinal, está na
pureza do coração» (M. K. Gandhi, O
meu Credo, o meu Pensamento, Roma
2019, 94).

As religiões são chamadas a oferecer
ao mundo esta harmonia, que o
progresso técnico, por si só, não pode
dar, pois, ao visar a dimensão
terrena e horizontal do homem,
corre o risco de esquecer o céu, para



o qual fomos feitos. Hoje, irmãs e
irmãos, estamos aqui juntos como
humildes herdeiros de antigas
escolas de sabedoria. Quando nos
encontramos, comprometemo-nos a
partilhar o muito bem que
recebemos, para enriquecer uma
humanidade que frequentemente, no
seu caminho, é desorientada por
buscas míopes de lucro e bem-estar.
Muitas vezes mostra-se incapaz de
encontrar a linha justa: voltada
apenas para os interesses terrenos,
acaba por arruinar a própria terra,
confundindo o progresso com o
retrocesso, como mostram tantas
injustiças, tantos conflitos, tantas
devastações ambientais, tantas
perseguições, tanta rejeição da vida
humana.

A Ásia tem muito para nos oferecer
neste sentido e a Mongólia, que está
no coração do continente, guarda um
grande património de sabedoria, que
as religiões aqui difundidas



contribuíram para criar e, a todos,
convido a descobrir e valorizar. Não
podendo aqui aprofundá-los, limito-
me a citar dez aspetos deste
património sapiencial. Dez aspetos: o
bom relacionamento com a tradição,
não obstante as tentações do
consumismo; o respeito pelos idosos
e os antepassados (como precisamos
hoje de uma aliança geracional entre
eles e os mais novos, de diálogo entre
avós e netos!). Depois, o cuidado pelo
meio ambiente, a nossa casa comum
(outra necessidade tremendamente
atual: estamos em perigo!). E
também o valor do silêncio e da vida
interior, antídoto espiritual para
tantas mazelas do mundo hodierno.
Em seguida, um sentido sadio de
frugalidade; o valor do acolhimento;
a capacidade de contrastar o apego
às coisas; a solidariedade, que nasce
da cultura dos vínculos entre as
pessoas; o apreço pela simplicidade.
E, por fim, um certo pragmatismo
existencial, que tende a procurar



tenazmente o bem do indivíduo e da
comunidade. Estes dez aspetos são
alguns elementos do património de
sabedoria que este país pode
oferecer ao mundo.

A respeito dos vossos costumes, já
aludi ao facto de, ao preparar-me
para esta viagem, ter ficado
fascinado pelas habitações
tradicionais nas quais o povo mongol
revela uma sabedoria que se foi
sedimentando ao longo de milénios
de história. De facto, a ger constitui
um espaço humano: dentro dela se
desenrola a vida familiar; é lugar de
convívio amistoso, de encontro e de
diálogo onde, mesmo quando são
muitos, sempre se consegue arranjar
espaço para mais um. Além disso, é
um ponto de referência concreto,
facilmente identificável nas imensas
extensões do território mongol; é
motivo de esperança para quem se
extraviou: se existe uma ger, há vida.
Encontramo-la sempre aberta,



pronta a acolher o amigo, mas
também o viandante e até o
estrangeiro, para lhe oferecer um
chá ainda fumegante que faz voltar
as forças no frio do inverno ou um
leite fresco fermentado que
dessedenta nos dias quentes de
verão. Assim o experimentaram
também os missionários católicos,
vindos doutros países, que aqui são
acolhidos como peregrinos e
hóspedes, e entram em ponta de pés
neste mundo cultural, para oferecer
o testemunho humilde do Evangelho
de Jesus Cristo.

Mas, a par do espaço humano, a ger
evoca a essencial abertura ao divino.
A dimensão espiritual desta
habitação é representada pela sua
abertura para o alto, com um único
ponto por onde entra a luz, em forma
de claraboia aos gomos. Assim, o
interior torna-se um grande relógio
de sol, no qual se sucedem luz e
sombra, marcando as horas do dia e



da noite. Encerra-se aqui um
ensinamento interessante: o sentido
do tempo que passa provém, não do
mero fluir das atividades terrenas,
mas do alto. Além disso, em certos
momentos do ano, o raio que penetra
do alto ilumina o altar doméstico,
lembrando a primazia da vida
espiritual. Assim, a convivência
humana que tem lugar no espaço
circular é constantemente referida à
sua vocação vertical, à sua vocação
transcendente e espiritual.

A humanidade reconciliada e
próspera que, como expoentes de
várias religiões, contribuímos a
promover é simbolicamente
representada por este conviver
harmonioso e aberto ao
transcendente, no qual o empenho
em prol da justiça e da paz
encontram inspiração e fundamento
na relação com o divino. Grande é
aqui, queridos irmãos e irmãs, a
nossa responsabilidade,



especialmente nesta hora da história,
porque o nosso comportamento é
chamado a confirmar nos factos os
ensinamentos que professamos; não
os pode contradizer, tornando-se
motivo de escândalo. Nenhuma
confusão, portanto, entre credo e
violência, entre sacralidade e
imposição, entre percurso religioso e
sectarismo. Que a memória dos
sofrimentos vividos no passado –
penso sobretudo nas comunidades
budistas – nos dê a força de
transformar as negras feridas em
fontes de luz, a insensatez da
violência em sabedoria de vida, o
mal que arruína em bem que
constrói. Assim se cumpra em nós,
discípulos entusiastas dos respetivos
mestres espirituais e servidores
conscienciosos dos seus
ensinamentos, dispostos a oferecer a
sua beleza a quantos
acompanhamos, como companheiros
amigos de viagem. Que assim seja,
porque em sociedades pluralistas



que acreditam nos valores
democráticos, como a Mongólia, toda
a instituição religiosa, reconhecida
regularmente pela autoridade civil,
tem o dever e, antes ainda, o direito
de oferecer aquilo que é e aquilo que
crê, no respeito pela consciência
alheia e visando o maior bem de
todos.

Neste sentido, quero confirmar-vos
que a Igreja católica deseja caminhar
assim, crendo firmemente no diálogo
ecuménico, no diálogo inter-religioso
e no diálogo cultural. A sua fé funda-
se no diálogo eterno entre Deus e a
humanidade, que encarnou na
pessoa de Jesus Cristo. Com
humildade e no espírito de serviço
que animou a vida do Mestre, o Qual
não veio ao mundo para ser servido,
mas para servir (cf. Mc 10, 45), a
Igreja oferece hoje a cada pessoa e
cultura o tesouro que recebeu,
permanecendo em atitude de
abertura e escuta a quanto têm para



oferecer as outras tradições
religiosas. Com efeito, o diálogo não
se contrapõe ao anúncio: não nivela
as diferenças, mas ajuda a
compreendê-las, preserva-as na sua
originalidade e permite-lhes
confrontar-se para um franco e
mútuo enriquecimento. Assim, a
chave para caminhar na terra pode-
se encontrar na humanidade
abençoada pelo Céu. Irmãos e irmãs,
temos uma origem comum, que
confere a todos a mesma dignidade, e
temos um caminho compartilhado,
que só podemos percorrer juntos,
habitando sob o mesmo céu que nos
envolve e ilumina.

Irmãos e irmãs, o facto de nos
encontrarmos aqui hoje é sinal de
que é possível ter esperança. Esperar
é possível. Num mundo dilacerado
por lutas e discórdias, isto poderia
parecer utópico; entretanto, as
maiores empresas começam no
escondimento, com dimensões quase



impercetíveis. A grande árvore nasce
da semente pequenina, escondida na
terra. E, se «a fragrância das flores se
espalha apenas na direção do vento,
o perfume de quem vive de acordo
com a virtude espalha-se em todas as
direções» (O Dhammapada, n.º 54).
Façamos florescer a certeza de que
não são vãos os nossos esforços
comuns para dialogar e construir um
mundo melhor. Cultivemos a
esperança. Como disse um filósofo:
«Cada um foi grande segundo aquilo
esperava. Um foi grande esperando o
possível; outro esperando o eterno;
mas quem esperou o impossível foi o
maior de todos» (S. A. Kierkegaard, 
Temor e tremor, Milão 2021, 16). Que
as orações que elevamos ao céu e a
fraternidade que vivemos na terra
nutram a esperança; sejam o
testemunho simples e credível da
nossa religiosidade, do caminhar
juntos com o olhar voltado para o
alto, de habitar o mundo em
harmonia – não esqueçamos a



palavra “harmonia” – como
peregrinos chamados a guardar a
atmosfera de casa, para todos.
Obrigado!

Santa Missa na Steppe Arena

Com as palavras do Salmo, rezámos
assim: «Ó Deus, (...) a minha alma
tem sede de Ti, todo o meu ser anela
por Ti, como terra árida, exausta,
sem água» (63, 2). Trata-se duma
invocação estupenda que
acompanha a viagem da nossa vida,
no meio dos desertos que somos
chamados a atravessar. E é
precisamente nesta terra árida que
recebemos uma boa notícia: no nosso
caminho, não estamos sozinhos; a
nossa aridez não pode tornar estéril
para sempre a nossa vida; o grito da
nossa sede não passa despercebido.
Deus Pai enviou seu Filho para nos



dar a água viva do Espírito Santo a
fim de saciar a sede da nossa alma
(cf. Jo 4, 10). E Jesus – acabámos de o
ouvir no Evangelho – mostra-nos o
caminho para ficarmos saciados: é o
caminho do amor, que Ele percorreu
até ao fim, até à cruz; e de lá chama-
nos a segui-Lo, perdendo a nossa
vida para a reavermos nova (cf. Mt
16, 24-25).

Detenhamo-nos juntos a pensar
nestes dois aspetos: a sede que nos
habita e o amor que nos dessedenta.

Antes de mais, somos chamados a
reconhecer a sede que nos habita. O
salmista grita para Deus a sua secura,
porque a sua vida se assemelha a um
deserto. As suas palavras têm uma
ressonância particular numa terra
como a Mongólia: um território
imenso, rico de história, uma terra
cheia de cultura, mas caraterizado
também pela aridez da estepe e do
deserto. Muitos de vós estão



habituados ao encanto e à fadiga de
caminhar, atividade que recorda um
aspeto essencial da espiritualidade
bíblica, presente na figura de Abraão
e, de forma mais geral, também no
povo de Israel e em todo o discípulo
do Senhor: com efeito, todos, todos
nós somos «nómadas de Deus»,
peregrinos à procura da felicidade,
viandantes sedentos de amor. Assim
o deserto evocado pelo salmista
refere-se à nossa vida: somos aquela
terra árida que tem sede de água
límpida, de água que mata a sede em
profundidade; é o nosso coração que
deseja descobrir o segredo da
verdadeira alegria, aquela que nos
pode acompanhar e sustentar mesmo
no meio da aridez existencial. É
verdade! Trazemos dentro de nós
uma sede inextinguível de felicidade;
andamos à procura de significado e
orientação para a nossa vida, de
motivação para as atividades que
realizamos cada dia; e sobretudo
temos sede de amor, porque só o



amor nos sacia verdadeiramente, nos
faz sentir bem – o amor faz-nos
sentir bem –, abre à confiança
fazendo-nos saborear a beleza da
vida. Queridos irmãos e irmãs, a fé
cristã é resposta a esta sede; toma-a a
sério; não a remove, não procura
aplacá-la com paliativos ou
substituintes. Não! Porque, nesta
sede, reside o nosso grande mistério:
ela abre-nos ao Deus vivo, ao Deus
Amor que vem ao nosso encontro
para nos fazer filhos seus e irmãos e
irmãs entre nós.

E assim chegamos ao segundo
aspeto: o amor que nos dessedenta.
Primeiro pensámos na nossa sede,
existencial, profunda, e agora
pensemos no amor que nos
dessedenta. Este é o conteúdo da fé
cristã: Deus, que é amor, no seu Filho
Jesus, fez-Se próximo de ti, de mim,
de todos, deseja partilhar a tua vida,
as tuas fadigas, os teus sonhos, a tua
sede de felicidade. É verdade que, às



vezes, nos sentimos como terra
deserta, árida e sem água, mas é
igualmente verdade que Deus cuida
de nós e nos oferece a água límpida e
refrescante, a água viva do Espírito
que, brotando em nós, nos renova,
libertando-nos do perigo da secura.
Esta água é Jesus quem no-la dá.
Como afirma Santo Agostinho, «se
nos reconhecermos no sedento,
reconhecer-nos-emos também no 
dessedentado» (Coment.º ao Salmo 62,
3). Embora tantas vezes na nossa
vida experimentemos o deserto, a
solidão, o cansaço, a esterilidade,
contudo nunca nos devemos
esquecer disto: «Para que não
desfaleçamos neste deserto –
acrescenta Agostinho – Deus irriga-
nos com o orvalho da sua Palavra
(...). É verdade que nos faz sentir a
sede, mas depois vem saciá-la. (...)
Deus teve misericórdia de nós e
abriu-nos um caminho no deserto:
nosso Senhor Jesus Cristo», e é este o
caminho no deserto da vida. «E



proporcionou-nos uma consolação
no deserto: os pregadores da sua
Palavra. Ofereceu-nos água no
deserto, enchendo de Espírito Santo
os seus pregadores para que neles se
formasse uma fonte de água que
jorra para a vida eterna» (ibid., 3.8).
Estas palavras, queridos amigos,
recordam a vossa história: nos
desertos da vida e nas limitações por
serdes uma comunidade pequena, o
Senhor não vos deixa faltar a água da
sua Palavra, especialmente através
dos pregadores e missionários que,
ungidos pelo Espírito Santo, a
semeiam em toda a sua beleza. E a
Palavra sempre, sempre nos remete
para o essencial, para o essencial da
fé: deixar-se amar por Deus para
fazer da nossa vida uma oferta de
amor. Porque só o amor sacia
verdadeiramente a nossa sede. Não
esqueçamos: só o amor
verdadeiramente dessedenta.



É o que Jesus, no Evangelho de hoje,
diz em tom forte ao apóstolo Pedro.
Este não aceita o facto de Jesus ter
que sofrer, ser acusado pelos chefes
do povo, passar pela paixão e, depois,
morrer na cruz. Pedro reage, Pedro
protesta, queria convencer Jesus que
estava no erro, porque, segundo ele
(e, muitas vezes, pensamos assim
também nós), o Messias não pode
acabar derrotado, nem de forma
alguma morrer crucificado, como um
malfeitor abandonado por Deus. Mas
o Senhor repreende Pedro, porque
este modo de pensar é dos homens,
diz o Senhor, e não o de Deus (cf. Mt
16, 21-23). Se pensamos que, para
dessedentar a aridez da nossa vida,
bastem o sucesso, o poder, as coisas
materiais, isso é uma mentalidade
mundana, que não leva a nada de
bom, antes pelo contrário deixa-nos
mais áridos do que antes. Mas Jesus
indica-nos o caminho: «Se alguém
quiser vir comigo, renuncie a si
mesmo, tome a sua cruz e siga-Me.



Quem quiser salvar a sua vida, vai
perdê-la; mas, quem perder a sua
vida por minha causa, há de
encontrá-la» (Mt 16, 24-25).

Irmãos, irmãs, o melhor caminho de
todos é este: abraçar a cruz de Cristo.
No coração do cristianismo, temos
esta notícia impressionante, esta
notícia extraordinária: quando
perdes a tua vida, quando no serviço
a ofereces generosamente, quando a
pões em risco comprometendo-a no
amor, quando fazes dela um dom
gratuito para os outros, então a vida
volta para ti em abundância,
derrama dentro de ti uma alegria
que não passa, uma paz do coração,
uma força interior que te sustenta. E
temos necessidade de paz interior.

Esta é a verdade que Jesus nos
convida a descobrir, que Jesus quer
desvendar a todos vós, nesta terra da
Mongólia: para ser feliz, não serve
ser grande, rico ou poderoso. Não! Só



o amor nos dessedenta o coração, só
o amor cura as nossas feridas, só o
amor nos dá a verdadeira alegria. E
este é o caminho que Jesus nos
ensinou e abriu para nós.

Então também nós, irmãos e irmãs,
ouvimos a palavra que o Senhor
disse a Pedro: Segue atrás de Mim (cf.
Mt 16, 23), ou seja, torna-te meu
discípulo, segue o mesmo caminho
que sigo Eu e deixa de pensar
segundo o mundo. Então, com a
graça de Cristo e do Espírito Santo,
poderemos caminhar pelo caminho
do amor. Mesmo quando amar
significa renunciar a si mesmo, lutar
contra os egoísmos pessoais e
mundanos, correr o risco de viver a
fraternidade. Pois, se é verdade que
tudo isto custa fadiga e sacrifício e
por vezes significa ter de subir à
cruz, é ainda mais verdade que,
quando perdemos a nossa vida pelo
Evangelho, o Senhor no-la dá em



abundância, cheia de amor e alegria,
por toda a eternidade.

Saudação do Santo Padre no fim da
Missa

Estes dois irmãos bispos são o bispo
emérito e o atual de Hong Kong:
gostaria de aproveitar a sua presença
para enviar uma saudação calorosa
ao nobre povo chinês. A todo o povo,
desejo o melhor e encorajo a seguir
em frente, a progredir sempre! E aos
católicos chineses peço que sejam
bons cristãos e bons cidadãos. A
todos, obrigado!

Obrigado pelas suas palavras,
Eminência! Obrigado pelo presente
que me deste! Disseste que, nestes
dias, experimentaste pessoalmente
quanto amo o Povo de Deus que está
na Mongólia. É verdade! Parti para
esta peregrinação animado de
grande esperança, no desejo de vos
encontrar e conhecer, e agora dou
graças a Deus por vós porque Ele



gosta de realizar grandes coisas na
pequenez, como faz convosco.
Obrigado, por serdes bons cristãos e
honestos cidadãos! Continuai a sê-lo,
com mansidão e sem medo, sentindo
a proximidade e o encorajamento de
toda a Igreja, e sobretudo o olhar
terno do Senhor que não Se esquece
de ninguém e olha com amor para
cada um dos seus filhos.

Saúdo os irmãos Bispos, os
sacerdotes, os consagrados e as
consagradas, e todos os amigos que
vieram até aqui de diversos países,
em particular de várias regiões deste
imenso continente asiático, onde
tenho a honra de me encontrar e que
abraço com grande carinho. Exprimo
particular reconhecimento a quantos
ajudam a Igreja local, apoiando-a
espiritual e materialmente.

Nestes dias, importantes delegações
do Governo assistiram aos diversos
eventos: agradeço ao Senhor



Presidente e às Autoridades o seu
acolhimento e cordialidade, bem
como por todos os preparativos
realizados. Toquei com as minhas
mãos a cordialidade tradicional:
obrigado!

Depois, saúdo de coração os irmãos e
irmãs doutras Confissões cristãs e
religiões: continuemos a crescer
juntos na fraternidade, como
sementes de paz num mundo
tristemente funestado por
demasiadas guerras e conflitos.

E o meu pensamento agradecido vai
para todos aqueles que tanto tiveram
de trabalhar, durante muito tempo,
para tornar frutuosa, para tornar
possível esta viagem, e a quantos a
prepararam com a oração.

Eminência, lembrou-nos que a
palavra «obrigado», na língua
mongol, deriva do verbo «regozijar-
se». O meu obrigado corresponde a
esta bela intuição da língua local,



pois é cheio de alegria. É um
obrigado grande a vós, povo mongol,
pelo dom da amizade que recebi
nestes dias, pela vossa capacidade
genuína de apreciar até os aspetos
mais simples da vida, de preservar
sabiamente as relações e as
tradições, de cultivar com cuidado e
solicitude a vida do dia-a-dia.

A missa é ação de graças,
“Eucaristia”. Celebrá-la nesta terra
fez-me lembrar a oração do padre
jesuíta Pierre Teilhard de Chardin,
elevada a Deus exatamente há 100
anos, no Deserto de Ordos, não muito
distante daqui. Diz assim: “Prostro-
me, meu Deus, diante da Vossa
Presença no Universo volvido
ardente e, sob os traços de tudo o que
eu encontrar, e de tudo o que me
acontecer, e de tudo o que realizar
no dia de hoje, desejo-Vos e espero-
Vos”. O Padre Teilhard estava
ocupado com pesquisas geológicas.
Desejava ardentemente celebrar a



Santa Missa, mas não trazia consigo
nem pão nem vinho. Eis, então, que
compôs a sua “Missa sobre o
Mundo”, expressando assim a sua
oferenda: “Recebei, Senhor, esta
Hóstia total que a Criação, movida
pelo Vosso apelo, Vos apresenta na
nova aurora”. E uma oração
semelhante tinha já surgido na sua
mente, enquanto se encontrava no 
front, durante a Primeira Guerra
Mundial, servindo como carregador
de macas. Este sacerdote, muitas
vezes incompreendido, tinha
percebido que “a Eucaristia é sempre
celebrada, em certo sentido – em
certo sentido –, sobre o altar do
mundo” e é “o centro vital do
Universo, o centro transbordante de
amor e de vida inexaurível” (Enc. 
Laudato Si’, n. 236), inclusive num
tempo como o nosso, de tensões e de
guerras. Rezemos hoje, portanto, com
as palavras do Padre Teilhard:
“Verbo cintilante, Força ardente, Vós
que amassais o múltiplo para lhe

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#236


insuflar a vossa Vida, baixai, rogo-
Vos, sobre nós as vossas Mãos
poderosas, as vossas Mãos
protetoras, as vossas Mãos
omnipresentes”.

Irmãos e irmãs da Mongólia,
obrigado pelo vosso testemunho, 
bayarlalaa [obrigado]! Que Deus vos
abençoe. Estais no meu coração e, no
meu coração, permanecereis. Por
favor, lembrai-vos de mim nas vossas
orações e nos vossos pensamentos.
Obrigado!

Encontro com os agentes da
caridade e inauguração da Casa da
Misericórdia

Queridos irmãos e irmãs, bom dia!

De coração vos agradeço o
acolhimento, o canto, a dança, a
saudação de boas-vindas e os vossos



testemunhos. Creio que estes se
podem resumir nas seguintes
palavras de Jesus: «Tive fome e
destes-Me de comer, tive sede e
destes-Me de beber» (Mt 25, 35).
Assim nos ofereceu, o Senhor, o
critério para O reconhecermos, para
O reconhecermos presente no
mundo, e a condição para entrarmos
na alegria definitiva do seu Reino no
momento do Juízo Final.

Esta verdade foi tomada a sério pela
Igreja desde as suas origens,
demonstrando nos factos que a
dimensão caritativa está na base da
sua identidade. A dimensão
caritativa está na base da identidade
da Igreja. Penso nas narrações dos
Atos dos Apóstolos, com as
numerosas iniciativas tomadas pela
primeira comunidade cristã para
realizar as palavras de Jesus, dando
vida a uma Igreja construída sobre
quatro colunas: comunhão, liturgia,
serviço e testemunho. É maravilhoso



ver que, depois de tantos séculos, o
mesmo espírito permeia a Igreja na
Mongólia: na sua pequenez, vive de
comunhão fraterna, oração, serviço
desinteressado à humanidade
sofredora e testemunho da própria
fé. Precisamente como as quatro
colunas das grandes ger, que
sustentam o cone central superior,
permitindo que a estrutura se
aguente de pé e proporcione dentro
dela um espaço acolhedor.

E aqui estamos dentro desta casa que
construístes e que hoje tenho a
alegria de benzer e inaugurar. É uma
expressão concreta daquele cuidar
do outro que identifica os cristãos;
porque, onde há acolhimento,
hospitalidade e abertura ao outro,
respira-se o bom odor de Cristo (cf. 2
Cor 2, 15). Desde o início que se
encontra, nesta dinâmica porção do
Povo de Deus, o gastar-se pelo
próximo, pela sua saúde, suas
necessidades primárias, sua



formação e cultura. Desde que os
primeiros missionários chegaram a
Ulaanbaatar, na década de 1990,
sentiram imediatamente o apelo à
caridade, que os levou a cuidar da
infância abandonada, irmãos e irmãs
sem abrigo, doentes, pessoas
portadoras de deficiência, reclusos e
quantos na sua condição de
sofrimento pediam para ser
acolhidos.

Hoje vemos como daquelas raízes
cresceu um tronco, brotaram ramos
e desabrocharam muitos frutos:
numerosas e louváveis iniciativas de
beneficência que se desenvolveram
em projetos de longo prazo,
sustentados na sua maioria pelos
vários Institutos missionários aqui
presentes e apreciados pela
população e pelas autoridades civis.
Aliás, fora o próprio Governo mongol
que pediu a ajuda dos missionários
católicos para enfrentar as
numerosas emergências sociais dum



país que então se encontrava numa
delicada fase de transição política,
marcada por pobreza generalizada.
Ainda hoje estão envolvidos nestes
projetos missionários e missionárias
de tantos países, que colocam ao
serviço da sociedade mongol os seus
conhecimentos, a sua experiência, os
seus recursos e sobretudo o seu
amor. Para eles e quantos mais
apoiam estas numerosas obras de
bem-fazer, vai a minha admiração e
o meu mais sentido «obrigado».

A Casa da Misericórdia propõe-se
como ponto de referência para uma
multiplicidade de intervenções
sociocaritativas, mãos estendidas aos
irmãos e irmãs que lutam para
enfrentar os problemas da vida. É
uma espécie de porto onde podem
atracar, onde encontram escuta e
compreensão. Mas esta nova
iniciativa, se, por um lado, vem
juntar-se a tantas outras sustentadas
pelas várias instituições católicas,



por outro, representa uma versão
inédita: aqui, de facto, é a Igreja
particular que dirige a obra, na
sinergia de todos os componentes
missionários, mas com uma clara
identidade local, genuína expressão
da Prefeitura Apostólica como um
todo. E gosto muito do nome que lhe
quisestes dar: Casa da Misericórdia.
No binómio «casa» e «misericórdia»,
temos a definição da Igreja, chamada
a ser morada acolhedora onde todos
podem experimentar um amor
superior, que toca e comove o
coração: o amor terno e providente
do Pai, que nos quer irmãos, que nos
quer irmãs na sua casa. Espero, pois,
que possais todos vós congregar-vos
à volta desta realização, que nela
participem ativamente as várias
comunidades missionárias,
empenhando pessoal e recursos.

Para a concretização disto, é
indispensável o voluntariado, ou
seja, o serviço gratuito e



desinteressado que as pessoas
decidem livremente oferecer a quem
é necessitado: não na base duma
compensação financeira ou qualquer
forma de retribuição individual, mas
por puro amor ao próximo. Tal é o
estilo de serviço que Jesus nos
ensinou, dizendo: «Recebestes de
graça, dai de graça» (Mt 10, 8). Este
modo de servir parece uma aposta
perdedora, mas, quando apostamos,
descobre-se que aquilo que se dá sem
esperar retribuição não é
desperdiçado; pelo contrário, torna-
se uma grande riqueza para quem
oferece tempo e energias. De facto, a
gratuidade torna leve o espírito, cura
as feridas do coração, aproxima de
Deus, descerra a fonte da alegria e
mantém intimamente jovem. Neste
país cheio de jovens, dedicar-se ao
voluntariado pode ser uma via
decisiva de crescimento pessoal e
social.



Pode-se constatar também que,
mesmo nas sociedades altamente
tecnológicas e com um elevado
padrão de vida, o sistema de
segurança social por si só não é
suficiente para fornecer todos os
serviços aos cidadãos; requerem-se
ainda grupos de voluntários e
voluntárias que dediquem tempo,
capacidades e recursos por amor do
outro. Com efeito, o verdadeiro
progresso das nações não se mede
pela riqueza económica e menos
ainda pelo valor investido na força
ilusória dos armamentos, mas pela
capacidade de prover à saúde, à
educação e ao crescimento integral
do povo. Quero, pois, encorajar todos
os cidadãos mongóis, conhecidos
pela sua magnanimidade e
capacidade de abnegação, a
empenharem-se no voluntariado,
colocando-se à disposição dos outros.
Aqui, na Casa da Misericórdia, tendes
um «ginásio» sempre aberto onde é



possível exercitar os vossos desejos
de bem-fazer e treinar o coração.

Gostava, enfim, de dissipar alguns
«mitos». Em primeiro lugar, o mito
segundo o qual só as pessoas ricas se
podem comprometer no
voluntariado. É uma “ilusão”. A
realidade aponta para o contrário:
não é preciso ser rico para fazer
bem; aliás, são quase sempre as
pessoas comuns que dedicam tempo,
conhecimentos e coração para cuidar
dos outros. Um segundo mito a
dissipar: a Igreja Católica, que se
distingue no mundo pelo seu grande
empenho em obras de promoção
social, não o faz por proselitismo,
como se cuidar do outro fosse uma
forma de convencer visando atrair
«para o seu lado». Não é isso! A Igreja
não avança através do proselitismo,
avança através da atração. Os
cristãos identificam a pessoa
necessitada e fazem todo o possível
por aliviar as suas tribulações,



porque nela veem Jesus, o Filho de
Deus, e n’Ele a dignidade de cada
pessoa, chamada a ser filho ou filha
de Deus. Apraz-me imaginar esta
Casa da Misericórdia como o lugar
onde pessoas de diferentes «credos»
e mesmo não-crentes unem os seus
esforços aos dos católicos locais para
socorrer compassivamente tantos
irmãos e irmãs em humanidade. A
palavra é esta: compaixão, a
capacidade de sofrer com o outro. E
isto o Estado saberá adequadamente
preservar e promover. Com efeito,
para que este sonho se torne
realidade é indispensável, aqui e em
toda a parte, que os responsáveis
públicos apoiem estas iniciativas
humanitárias, dando provas duma
virtuosa sinergia em prol do bem
comum. Por fim, um terceiro mito a
dissipar: os únicos que contariam
seriam os meios económicos, como se
a única forma de cuidar do outro
fosse o recurso a pessoal assalariado
e o investimento em grandes



estruturas. Claro que a caridade
exige profissionalismo, mas as
iniciativas de beneficência não
devem tornar-se empresas, mas
conservar o frescor de obras de
caridade, onde o necessitado
encontra pessoas capazes de escuta,
capazes de compaixão,
independentemente de qualquer
compensação.

Por outras palavras, indispensável
para fazer verdadeiramente o bem é
um coração bom, um coração
decidido a procurar aquilo que é
melhor para o outro. Comprometer-
se apenas por remuneração não é
verdadeiro amor; só o amor vence o
egoísmo e faz avançar o mundo. A
propósito gostava de concluir
recordando um episódio ligado a
Santa Teresa de Calcutá. Uma vez um
jornalista, vendo-a curvada sobre a
ferida mal odorante dum paciente,
disse-lhe: «Aquilo que fazeis é
belíssimo, mas eu pessoalmente não



o faria nem por um milhão de
dólares». Madre Teresa sorriu e
respondeu: «Por um milhão de
dólares, eu também não! Faço-o por
amor de Deus!» Rezo para que este
estilo de gratuidade seja a mais-valia
da Casa da Misericórdia. Por todo o
bem que fizestes e fareis, eu vos
agradeço de coração – obrigado,
muito obrigado! – e vos abençoo. E,
por favor, tende também a caridade
de rezar por mim. Obrigado.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/viagem-
apostolica-do-papa-francisco-a-

mongolia/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-mongolia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-mongolia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-mongolia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-mongolia/

	Viagem apostólica do Papa Francisco à Mongólia

