
opusdei.org

Viagem apostólica
do Papa Francisco a
Marselha

Intervenções do Papa Francisco
durante a sua viagem
apostólica a Marselha, cidade
francesa afetada pela crise
migratória, onde participou na
conclusão dos Encontros
Mediterrânicos.

23/09/2023

Sexta-feira, 22 de setembro



— Oração mariana com o clero
diocesano na Basílica de “Notre
Dame de la Garde”

—Momento de recolhimento com os
Líderes Religiosos nas proximidades
do Memorial dedicado aos
marinheiros e aos migrantes
desaparecidos no mar

Sábado, 23 de setembro

— Sessão conclusiva dos “Rencontres
Méditerranéennes” no “Palais du
Pharo”

— Encontro com o Presidente de la
República no “Palais du Pharo”

— Santa Missa no “Stadio Vélodrome”

— Ceremónia de despedida no
Aeropuerto Internacional de
Marselha



Sexta-feira, 22 de setembro

Oração mariana com o clero
diocesano na Basílica de “Notre
Dame de la Garde”

Queridos irmãos e irmãs, bon après-
midi [boa tarde]!

Sinto-me feliz por começar a minha
visita partilhando convosco este
momento de oração. Agradeço ao
Cardeal Jean-Marc Aveline as
palavras de boas-vindas e saúdo D.
Eric de Moulins-Beaufort, os irmãos
Bispos, os Padres Reitores e todos
vós, sacerdotes, diáconos e
seminaristas, consagradas e
consagrados que trabalhais generosa
e dedicadamente nesta arquidiocese
para edificar uma civilização do
encontro com Deus e com o próximo.
Obrigado pela vossa presença e pelo
vosso serviço! E obrigado pelas
vossas orações!



Chegado a Marselha, segui o exemplo
de grandes figuras – Santa Teresa do
Menino Jesus, Carlos de Foucauld,
João Paulo II e muitos outros –, que
vieram como peregrinos até aqui
para se consagrar a Notre Dame de la
Garde. Coloquemos sob o seu manto
os frutos dos Encontros do
Mediterrâneo, juntamente com os
anseios e as esperanças dos vossos
corações.

Na Leitura bíblica, o profeta Sofonias
exortou-nos à alegria e à confiança,
lembrando que o Senhor nosso Deus
não está longe; Ele está aqui, perto de
nós, para nos salvar (cf. 3, 17). É uma
mensagem que de certo modo nos
remete para a história desta Basílica
e para aquilo que representa. De
facto, não foi fundada em recordação
dum milagre ou duma aparição
particular, mas simplesmente
porque, desde o século XIII, o santo
Povo de Deus procurou e encontrou
aqui, na colina de La Garde, a



presença do Senhor através dos olhos
da sua Santa Mãe. Por isso, há
séculos que os marselheses –
especialmente os que navegam por
entre as ondas do Mediterrâneo –
sobem aqui para rezar. Foi o santo
Povo Fiel de Deus que – uso a palavra
– “ungiu” este santuário, este lugar
de oração. O santo Povo de Deus que,
como diz o Concílio, é infalível in
credendo.

Ainda hoje, para todos, a Bonne Mère
[Boa Mãe] é protagonista dum terno
«cruzamento de olhares»: por um
lado, o olhar de Jesus, para Quem Ela
sempre aponta e cujo amor se reflete
nos seus olhos – o gesto mais
autêntico de Nossa Senhora é
apontar para Jesus: “Fazei o que Ele
vos disser”; por outro lado, os olhares
de tantos homens e mulheres de
todas as idades e condições, que Ela
recolhe e leva a Deus, como
recordámos no início desta oração,
depondo a seus pés um círio aceso.



Pois bem, neste cruzamento de povos
que é Marselha, quero refletir
convosco precisamente sobre este
cruzamento de olhares, porque me
parece que nele esteja bem expressa 
a dimensão mariana do nosso
ministério. Com efeito, também nós,
sacerdotes, consagrados, diáconos,
somos chamados a fazer sentir ao
povo o olhar de Jesus e, ao mesmo
tempo, levar a Jesus o olhar dos
irmãos. Uma troca de olhares. No
primeiro caso, somos instrumentos de
misericórdia; no segundo, 
instrumentos de intercessão.

Primeiro olhar: o de Jesus que
acaricia o homem. É um olhar que se
dirige de cima para baixo, não para
julgar, mas para erguer quem está
por terra. É um olhar cheio de
ternura, que transparece nos olhos
de Maria. E nós, chamados a
transmitir este olhar, somos
obrigados a abaixar-nos, a sentir
compaixão – sublinho esta palavra:



compaixão. Não esqueçamos que o
estilo de Deus é o da proximidade, da
compaixão e da ternura –, a assumir
«a paciente e encorajante
benevolência do Bom Pastor, que não
censura a ovelha perdida, mas
carrega-a aos ombros e faz uma festa
pelo seu regresso ao rebanho (cf. Lc
15, 4-7)» (Congregação para o Clero, 
Diretório para o Ministério e a Vida
dos Presbíteros, n. 30). Gosto de
pensar que o Senhor não sabe fazer o
gesto de apontar o dedo, no sentido
de julgar; sabe antes fazer o gesto de
estender a mão, no sentido de
levantar.

Irmãos, irmãs, aprendamos deste
olhar, não deixemos passar um dia
sem nos lembrar de quando o
recebemos sobre nós e assumamo-lo
para sermos homens e mulheres de
compaixão. Proximidade,
compaixão, ternura. Não
esqueçamos. Ser compassivo
significa ser próximo e ternurento.



Abramos as portas das igrejas e das
residências paroquiais, mas
sobretudo as do coração para
mostrar, através da nossa mansidão,
gentileza e acolhimento, o rosto de
Nosso Senhor. Quem se aproxima de
vós, não encontre indiferença e
julgamento, mas o testemunho duma
alegria humilde, mais frutuosa do
que toda a capacidade que possais
ostentar. Os feridos da vida
encontrem um porto seguro,
acolhimento no vosso olhar, um
encorajamento no vosso abraço, uma
carícia nas vossas mãos, capazes de
enxugar lágrimas. Nas muitas
ocupações de cada dia, não deixeis,
por favor, diminuir o calor do olhar
paterno e materno de Deus. E aos
sacerdotes, por favor: no Sacramento
da Penitência, perdoai sempre! Sede
generosos como Deus é generoso
connosco. Perdoai! Com o perdão de
Deus abrem-se muitos caminhos na
vida. E é bom que façais isto
distribuindo o seu perdão sempre,



sempre com generosidade, para,
através da graça, desligar os homens
das cadeias do pecado e libertá-los de
bloqueios, remorsos, rancores e
medos, contra os quais, sozinhos, não
podem prevalecer. É bom
redescobrir em cada idade,
maravilhados, a alegria de iluminar
os momentos felizes e tristes da vida
com os Sacramentos e transmitir, em
nome de Deus, esperanças
inesperadas: a sua proximidade que
consola, a sua compaixão que cura, a
sua ternura que comove.
Proximidade, compaixão, ternura.
Sede próximos de todos,
especialmente dos mais frágeis e dos
menos afortunados, e nunca falte,
aos que sofrem, a vossa proximidade
cuidadosa e discreta. Assim neles,
mas também em vós, crescerão a fé
que anima o presente, a esperança
que abre para o futuro e a caridade
que dura para sempre. Tal é o
primeiro movimento: levar aos
irmãos o olhar de Jesus. Na vida, há



só uma situação em que é permitido
olhar para uma pessoa de cima para
baixo: quando tentamos dar-lhe a
mão para a levantar. Nas outras
situações, é pecado de orgulho. Olhai
para as pessoas que estão por terra e
que com a sua mão estendida –
consciente ou inconscientemente –
pedem para serem levantadas.
Tomai-as pela mão e levantai-as: é
um gesto muito bonito, é um gesto
que não pode ser feito sem ternura.

Depois temos o segundo olhar: o dos
homens e mulheres que se dirigem a
Jesus. Como Maria, que em Caná
acolheu e apresentou ao Senhor as
preocupações de dois jovens esposos
(cf. Jo 2, 3), também vós sois
chamados a tornar-vos, para os
outros – homens e mulheres para os
outros –, a voz que intercede (cf. Rm
8, 34). Deste modo, a recitação do
Breviário, a meditação quotidiana da
Palavra, o terço e qualquer outra
oração; recomendo-vos



especialmente a adoração. Perdemos
um pouco o sentido da adoração,
temos de o recuperar; recomendo-
vos isto. Todas estas orações serão
repletas de rostos das pessoas que a
Providência coloca no vosso
caminho. Convosco levareis os seus
olhos, as suas vozes, os seus
interrogativos, para a Mesa
Eucarística, diante do Sacrário ou no
silêncio do vosso quarto onde o Pai
vê (cf. Mt 6, 6). Tornar-vos-eis o seu
eco fiel, como intercessores, como
«anjos na terra», mensageiros que
tudo apresentam «diante da glória do
Senhor» (Tb 12, 12).

E quero resumir esta breve
meditação, chamando a vossa
atenção para três imagens de Maria
que se veneram nesta Basílica. A
primeira é a grande imagem que
campeia no seu cimo e A representa
segurando o Menino Jesus que
abençoa: como Maria, levemos a
bênção e a paz de Jesus a toda a



parte, a cada família e a cada
coração. Semeai paz! É o olhar de
misericórdia. A segunda imagem
encontra-se por baixo de nós, na
Cripta: é a Vierge au bouquet, dom
dum leigo generoso. Também Ela
traz num braço o Menino Jesus e no-
Lo mostra, mas na outra mão, no
lugar do cetro, segura um ramo de
flores. Isto faz-nos pensar em Maria
como modelo da Igreja, ao mesmo
tempo que nos apresenta o seu Filho,
a Ele nos apresenta também a nós
como um ramo de flores, no qual
cada pessoa é única, é bela e preciosa
aos olhos do Pai. É o olhar de
intercessão. Isto é muito importante:
a intercessão. O primeiro foi o olhar
de misericórdia de Nossa Senhora,
este é o olhar de intercessão. E a
terceira imagem, vemo-la aqui no
centro sobre o altar, impressionante
pelo esplendor que irradia. Também
nós, queridos irmãos e irmãs, nos
tornamos Evangelho vivo na medida
em que O damos, saindo de nós



mesmos, refletindo a sua luz e beleza
com uma vida humilde, alegre, rica
de zelo apostólico. Nisto sirvam-nos
de estímulo os numerosos
missionários que partiram deste
lugar sublime para anunciar a boa
nova de Jesus Cristo pelo mundo
inteiro

Caríssimos, levemos aos irmãos o
olhar de Deus, levemos a Deus a sede
dos irmãos, espalhemos a alegria do
Evangelho. Esta é a nossa vida que é
incrivelmente bela, não obstante as
canseiras e as quedas, e também os
nossos pecados. Rezemos juntos a
Nossa Senhora, para que Ela nos
acompanhe, nos guarde. E vós, por
favor, rezai por mim.

Momento de recolhimento com os
Líderes Religiosos junto ao
Memorial dedicado aos



marinheiros e aos migrantes
desaparecidos no mar

Queridos irmãos e irmãs,

obrigado por estarem aqui! Diante de
nós, temos o mar, fonte de vida; mas
este lugar evoca a tragédia dos
naufrágios, que provocam a morte.
Estamos reunidos em memória
daqueles que não sobreviveram, que
não foram salvos. Não nos
habituemos a considerar os
naufrágios como meras notícias de
jornal, nem os mortos no mar como
números: são nomes e apelidos, são
rostos e histórias, são vidas
despedaçadas e sonhos desfeitos.
Penso em muitos irmãos e irmãs
afogados no medo, juntamente com
as esperanças que traziam no
coração. Perante um drama assim
não servem palavras, mas factos; e,
antes ainda, serve humanidade,
serve silêncio, pranto, compaixão e
oração. Convido-vos agora a um



momento de silêncio em memória
destes nossos irmãos e irmãs:
deixemo-nos tocar pelas suas
tragédias [momento de silêncio].

Demasiadas pessoas, fugindo de
conflitos, pobreza e calamidades
ambientais, encontram entre as
ondas do Mediterrâneo a definitiva
recusa à sua busca dum futuro
melhor. E, assim, este mar
esplêndido tornou-se um enorme
cemitério, onde muitos irmãos e
irmãs são privados até do direito de
ter um túmulo, acabando sepultada
apenas a dignidade humana. No
livro-testemunho Fratellino, o
protagonista, no final da tribulada
viagem que o traz da República da
Guiné até à Europa, afirma: «Quando
te sentas sobre o mar, estás numa
encruzilhada. Dum lado a vida, do
outro a morte. Lá não há outras
saídas» (A. Arzallus Antia – I. Balde, 
Fratellino, Milão 2021, 107). Amigos,
também diante de nós temos uma



encruzilhada: dum lado, a
fraternidade, que fecunda de bem a
comunidade humana; do outro, a
indiferença, que ensanguenta o
Mediterrâneo. Encontramo-nos
perante uma encruzilhada de
civilização. Ou a cultura da
humanidade e da fraternidade, ou a
cultura da indiferença: cada um se
desembarace como puder.

Não podemos resignar-nos a ver
seres humanos tratados como
mercadoria de troca, encarcerados e
torturados de maneira atroz –
sabemos que, muitas vezes, quando
os mandamos embora, o seu destino
é a tortura e a prisão; não podemos
mais assistir às tragédias dos
naufrágios, devido a tráficos odiosos
e ao fanatismo da indiferença. A
indiferença torna-se fanática. As
pessoas que correm o risco de se
afogar, quando são abandonadas no
meio das ondas, devem ser
socorridas. É um dever de



humanidade, é um dever de
civilização!

O Céu abençoar-nos-á se soubermos,
em terra e no mar, cuidar dos mais
frágeis, se soubermos superar a
paralisia do medo e o desinteresse
que condena à morte com luvas de
veludo. E nós, representantes de
diversas religiões, somos chamados a
ser exemplo nisto. Com efeito, Deus
abençoou o pai Abraão. Foi chamado
a deixar a sua terra de origem e
«partiu sem saber para onde ia» (Heb
11, 8). Hóspede e peregrino em terra
estrangeira, acolheu os viajantes que
passaram junto da sua tenda (cf. Gen
18): «exilado da sua pátria, sem uma
casa, foi ele próprio casa e pátria de
todos» (S. Pedro Crisólogo, Discursos,
121). E «como recompensa da sua
hospitalidade, obteve a graça de ter
uma descendência» (S. Ambrósio de
Milão, De officiis, II, 21). Portanto, na
raiz dos três monoteísmos
mediterrânicos, temos o



acolhimento, o amor pelo estrangeiro
em nome de Deus. Isto é vital se,
como o nosso pai Abraão, sonharmos
um futuro próspero. Não
esqueçamos o refrão da Bíblia: “o
órfão, a viúva e o migrante, o
estrangeiro”. Órfão, viúva e
estrangeiro: são estes quem Deus nos
manda proteger.

Por conseguinte nós, crentes,
devemos ser modelo de acolhimento
recíproco e fraterno. Muitas vezes
não são fáceis as relações entre os
grupos religiosos, com a traça do
extremismo e a peste ideológica do
fundamentalismo que corroem a
vida real das comunidades. A este
respeito, porém, quero repetir o que
escreveu um homem de Deus que
viveu não longe daqui: «Ninguém
guarde, no seu coração, sentimentos
de ódio contra o seu próximo, mas
sentimentos de amor, porque quem
odeia inclusive um só homem não
poderá estar tranquilo diante de



Deus. Deus não escuta a sua oração,
enquanto guardar cólera no seu
coração» (S. Cesário de Arles, 
Discursos, XIV, 2).

Hoje também Marselha, caraterizada
por um variegado pluralismo
religioso, tem pela frente uma
encruzilhada: encontro ou confronto.
E agradeço a todos vós que optastes
pela via do encontro: obrigado pelo
vosso empenhamento solidário e
concreto na promoção humana e na
integração. Marselha é um modelo
de integração. É bom que aqui,
juntamente com as diversas
realidades que trabalham com os
migrantes, exista o Marseille-
Espérance, um organismo de diálogo
inter-religioso que promove a
fraternidade e a convivência
pacífica. Olhemos para os pioneiros e
testemunhas do diálogo, como Jules
Isaac, que viveu aqui nas
proximidades e cujo sexagésimo
aniversário de morte foi



recentemente recordado. Vós sois a
Marselha do futuro. Continuai sem
desanimar, para que esta cidade seja
um mosaico de esperança para a
França, a Europa e o mundo.

Como voto final, quero citar algumas
palavras que David Sassoli
pronunciou em Bari, por ocasião
dum Encontro anterior sobre o
Mediterrâneo: «Em Bagdad, na Casa
da Sabedoria do Califa Al Ma'mun,
encontravam-se judeus, cristãos e
muçulmanos para ler os livros
sagrados e os filósofos gregos. Hoje
todos, crentes e laicos, sentimos a
necessidade de reedificar aquela
Casa para continuarmos, juntos, a
combater os ídolos, derrubar muros,
construir pontes, dar corpo a um
novo humanismo. Olhar em
profundidade o nosso tempo e amá-
lo ainda mais quando é difícil de
amar, creio que seja a semente
lançada nestes dias em que nos
debruçamos sobre o nosso destino.



Cesse o medo dos problemas que o
Mediterrâneo nos apresenta! (...)
Para a União Europeia e para todos
nós, está em jogo a nossa
sobrevivência» (Discurso por ocasião
do Encontro de reflexão e
espiritualidade «Mediterrâneo
fronteira de paz», 22/II/2020).

Irmãos, irmãs, enfrentemos, unidos,
os problemas, não façamos
naufragar a esperança, juntos
componhamos um mosaico de paz!

Fico contente por ver aqui tantos de
vós que ides ao mar para salvar, para
socorrer os migrantes. E muitas
vezes sois impedidos de ir, porque –
dizem – o navio tem falta de alguma
coisa, falta isto, falta aquilo... São
gestos de ódio contra o irmão,
disfarçados de “equilíbrio”. Obrigado
por tudo aquilo que fazeis.



Sábado, 23 de setembro

Sessão conclusiva dos “Rencontres
Méditerranéennes” no “Palais du
Pharo”

Senhor Presidente da República,

Amados irmãos Bispos,

Ilustres Autarcas e autoridades que
representais cidades e territórios
banhados pelo Mar Mediterrâneo,

Todos vós, amigas e amigos!

Saúdo-vos cordialmente, agradecido
a cada um de vós por ter acolhido o
convite do Cardeal Aveline para
participar nestes encontros.
Obrigado pelo vosso trabalho e as
valiosas reflexões que
compartilhastes. Depois de Bari e
Florença, prossegue o caminho ao
serviço dos povos mediterrânicos:
também aqui estão juntos
responsáveis eclesiásticos e civis, não



para tratar de interesses recíprocos,
mas animados pelo desejo de cuidar
do homem. Obrigado por o fazerdes
com os jovens, presente e futuro da
Igreja e da sociedade.

A cidade de Marselha é muito antiga.
Fundada por navegadores gregos
vindos da Ásia Menor, o mito fá-la
remontar à história de amor entre
um marinheiro emigrante e uma
princesa nativa. Desde as suas
origens, apresenta um caráter
compósito e cosmopolita: acolhe as
riquezas do mar e dá uma pátria a
quem já não a tem. Marselha diz-nos
que, apesar das dificuldades, a
convivência é possível e geradora de
alegria. No mapa, entre Niza e
Montpellier, parece quase desenhar-
se um sorriso; e assim me apraz
pensá-la: Marselha é «o sorriso do
Mediterrâneo». Quero, pois, propor-
vos algumas reflexões sobre três
realidades que caraterizam



Marselha: o mar, o porto e o farol.
São três símbolos.

1. O mar. Uma maré de povos fez
desta cidade um mosaico de
esperança, com a sua grande
tradição multiétnica e multicultural,
representada pelos mais de 60
Consulados presentes no seu
território. Marselha é cidade
simultaneamente plural e singular,
pois é a sua pluralidade, fruto de
encontro com o mundo, que torna
singular a sua história. Hoje,
frequentemente, ouve-se repetir que
a história mediterrânica seria um
enredo de conflitos entre
civilizações, religiões e pontos de
vista diferentes. Não ignoramos os
problemas – eles existem! –, mas não
nos deixemos enganar: os
intercâmbios entre os povos
tornaram o Mediterrâneo berço de
civilizações, mar transbordante de
tesouros, a tal ponto que o mesmo –
como escreveu um grande



historiador francês – não é «uma
paisagem, mas inumeráveis
paisagens. Não é um mar, mas uma
sucessão de mares; (…) desde há
milénios que tudo conflui para ele,
complicando e enriquecendo a sua
história» (F. Braudel, La
Méditerranée, Paris 1985, 16). O mare
nostrum é espaço de encontro: entre
as religiões abraâmicas, entre o
pensamento grego, latino e árabe,
entre a ciência, a filosofia e o direito,
e entre muitas outras realidades.
Transmitiu ao mundo o valor
sublime do ser humano, dotado de
liberdade, aberto à verdade e
carecido de salvação, que vê o
mundo como uma maravilha a
descobrir e um jardim a habitar, sob
o signo de um Deus que estabelece
alianças com os homens.

Um grande autarca lia, no
Mediterrâneo, não uma questão
conflitual, mas uma resposta de paz;
mais, «o início e o fundamento da



paz entre todas as nações do
mundo» (G. La Pira, Palavras na
conclusão do I Colóquio do
Mediterrâneo, 06/X/1958). Antes,
tinha ele dito: «A resposta (…) é
possível, se se considera a vocação
histórica comum e, por assim dizer,
permanente que a Providência
atribuiu no passado, atribui no
presente e, em certo sentido,
atribuirá no futuro aos povos e
nações que vivem nas margens deste
misterioso lago de Tiberíades
alargado que é o
Mediterrâneo» (Discurso de abertura
do I Colóquio do Mediterrâneo, 03/X/
1958). Lago de Tiberíades ou Mar da
Galileia, isto é, um lugar onde se
concentrava, na época de Cristo, uma
grande variedade de populações,
cultos e tradições. Foi lá
precisamente, na «Galileia dos
gentios» (cf. Mt 4, 15), atravessada
pela Via do Mar, que se desenrolou a
maior parte da vida pública de Jesus.
Um contexto multiforme e, sob



vários aspetos, instável foi o local do
anúncio universal das Bem-
aventuranças, em nome de um Deus,
Pai de todos, que «faz com que o sol
se levante sobre os bons e os maus e
faz cair a chuva sobre os justos e os
injustos» (Mt 5, 45). E era também o
convite a alargar as fronteiras do
coração, superando barreiras étnicas
e culturais. Eis, pois, a resposta que
nos vem do Mediterrâneo: este
perene mar da Galileia convida a
contrapor, à divisão dos conflitos, a
«convivência das diferenças» (T.
Bello, Benedette inquietudini, Milão
2001, 73). O mare nostrum, na
encruzilhada entre Norte e Sul, entre
Este e Oeste, concentra os desafios do
mundo inteiro, como testemunham
as suas «cinco margens», sobre as
quais refletistes: Norte de África,
Médio Oriente, Mar Negro-Egeu,
Balcãs e Europa latina. Está na
primeira-linha de desafios que
afetam a todos: pensemos no desafio
climático, com o Mediterrâneo a



representar um ponto crítico onde as
mudanças se notam mais
rapidamente. Como é importante
salvaguardar a floresta
mediterrânea, um tesouro único de
biodiversidade! Em suma, este mar,
ambiente que oferece uma
abordagem única da complexidade, é
«espelho do mundo» e traz em si
uma vocação global à fraternidade,
vocação ímpar e única via para
prevenir e superar a conflitualidade.

Irmãos e irmãs, no mar dos conflitos
de hoje, estamos aqui a fim de
valorizar a contribuição do
Mediterrâneo, para que volte a ser 
laboratório de paz. Pois esta é a
vocação: ser lugar onde países e
realidades diferentes se encontrem
com base na humanidade que todos
partilhamos, e não nas ideologias
que nos contrapõem. É verdade que
o Mediterrâneo exprime um
pensamento que não é uniforme e
ideológico, mas poliédrico e aderente



à realidade; um pensamento vital,
aberto e conciliador: um pensamento
comunitário, esta é a palavra. Quanto
necessitamos dele no momento atual,
quando nacionalismos antiquados e
belicosos querem fazer cair o sonho
da comunidade das nações! Mas
lembremo-nos de que, com as armas,
se faz a guerra, não a paz; e com a
ganância de poder volta-se sempre
ao passado, não se constrói o futuro.

Donde começar, então, para radicar a
paz? Nas margens do Mar da Galileia,
Jesus começou por dar esperança aos
pobres, proclamando-os bem-
aventurados: atendeu às suas
necessidades, curou as suas feridas e,
antes de tudo, proclamou-lhes a boa
nova do Reino. É preciso recomeçar
daqui: do grito muitas vezes
silencioso dos últimos, e não dos
primeiros da turma que, apesar de
estarem bem, levantam a voz.
Recomecemos, Igreja e comunidade
civil, da escuta dos pobres que «se



abraçam, não se contam» (P.
Mazzolari, A palavra aos pobres,
Bolonha 2016, 39), porque são rostos,
não números. A mudança de ritmo
das nossas comunidades consiste em
tratá-los como irmãos, cujas histórias
devemos conhecer, e não como
problemas molestos, expulsando-os,
mandando-os para casa; consiste em
acolhê-los, não em escondê-los; em
integrá-los, não em desembaraçar-se
deles; em dar-lhes dignidade. E
Marselha, quero repeti-lo, é a capital
da integração dos povos. Este é um
orgulho para vós! Hoje o mar da
convivência humana está poluído
pela precariedade, que fere também
esta esplêndida Marselha. E onde há
precariedade, há criminalidade:
onde há pobreza material, educativa,
laboral, cultural e religiosa,
encontram terreno propício as
máfias e os tráficos ilícitos. O mero
empenho das instituições não basta;
é preciso um sobressalto de
consciência para dizer «não» à



ilegalidade e «sim» à solidariedade,
que não é uma gota no mar, mas o
elemento indispensável para
purificar as suas águas.

Com efeito, o verdadeiro mal social
não é tanto o crescimento dos
problemas, como sobretudo a
diminuição do cuidado que se lhes
presta. Hoje, quem se faz próximo
dos jovens abandonados a si
mesmos, presa fácil da criminalidade
e da prostituição? Quem se
responsabiliza por eles? Quem se faz
próximo das pessoas escravizadas
por um trabalho que deveria torná-
las mais livres? Quem cuida das
famílias amedrontadas, com medo
do futuro e de trazer ao mundo
novas criaturas? Quem presta
ouvidos ao gemido dos idosos
abandonados que, em vez de ser
valorizados, acabam estacionados,
com a perspetiva falsamente
dignificante duma morte doce,
quando na realidade é mais salgada



que as águas do mar? Quem pensa
nos bebés não nascidos, recusados
em nome dum falso direito ao
progresso, que é, ao contrário, um
retrocesso nas necessidades do
indivíduo? Hoje temos o drama de se
confundirem as crianças com os
cachorrinhos. O meu secretário
contava-me que, ao passar pela Praça
de São Pedro, tinha visto uma
senhora que traria bebés no
carrinho... mas não eram bebés,
eram cachorrinhos! Esta confusão
fala-nos de algo que não está bem.
Quem olha com compaixão para
além da própria margem a fim de
ouvir os gritos de dor que se
levantam do Norte de África e do
Médio Oriente? Quanta gente vive
imersa em violências e padece
situações de injustiça e perseguição!
Penso em tantos cristãos, muitas
vezes obrigados a abandonar as suas
terras ou a habitá-las sem ver
reconhecidos os seus direitos, sem
gozar de plena cidadania. Por favor,



empenhemo-nos para que quantos
fazem parte da sociedade possam
tornar-se cidadãos de pleno direito. E
depois há um grito de dor que ressoa
mais do que qualquer outro e está a
transformar o mare nostrum em 
mare mortuum, a mudar o
Mediterrâneo de berço da civilização
em túmulo da dignidade. É o grito
sufocado dos irmãos e irmãs
migrantes, sobre o qual quero agora
debruçar-me ao refletir sobre a
segunda imagem que nos oferece
Marselha: o seu porto.

2. O porto de Marselha é, há séculos,
uma porta aberta para o mar, para a
França e para a Europa. Daqui
muitos partiram para encontrar
trabalho e futuro no estrangeiro, e
daqui muitos cruzaram a porta do
continente com bagagens cheias de
esperança. Marselha tem um grande
porto e é uma grande porta, que não
pode ser fechada. E, no entanto,
fecharam-se vários portos do



Mediterrâneo. E ressoaram duas
palavras, alimentando os temores
das pessoas: «invasão» e
«emergência». E fecham-se os portos.
Mas, quem arrisca a vida no mar não
invade, procura acolhimento,
procura vida. Quanto à emergência,
o fenómeno migratório não é tanto
uma emergência momentânea,
sempre boa para difundir
propaganda alarmista, como
sobretudo um dado real dos nossos
tempos, um processo que envolve em
torno do Mediterrâneo três
continentes e que deve ser
governado com sábia clarividência:
com uma responsabilidade europeia
capaz de enfrentar as dificuldades
objetivas. Estou a olhar, aqui, neste
mapa os portos privilegiados para os
migrantes: Chipre, Grécia, Malta,
Itália e Espanha… Encontram-
sevoltados para o Mediterrâneo e
recebem migrantes. O mare nostrum
clama por justiça, com as suas
margens que dum lado transudam



opulência, consumismo e
desperdício, enquanto do outro há
pobreza e precariedade. Também
aqui o Mediterrâneo espelha o
mundo, com o Sul que faz apelo ao
Norte: tantos países em vias de
desenvolvimento, atribulados por
instabilidade, regimes, guerras e
desertificação, que olham para os
países que estão bem, num mundo
globalizado onde estamos todos
conectados, mas onde os desníveis
nunca foram tão acentuados. E,
todavia, esta situação não é uma
novidade dos últimos anos, nem este
Papa vindo da outra parte do mundo
é o primeiro a senti-la com urgência
e preocupação. A Igreja fala disto
com tons vivos há mais de cinquenta
anos.

Tinha terminado há pouco o Concílio
Vaticano II, quando São Paulo VI
escreveu, na Encíclica Populorum
progressio: «Os povos da fome
dirigem-se, hoje, de modo dramático



aos povos da opulência. A Igreja
estremece perante este grito de
angústia e convida cada um a
responder com amor ao apelo do seu
irmão» (n. 3). O Papa Montini
enumerou «três deveres» das nações
mais desenvolvidas, enraizados «na
fraternidade humana e
sobrenatural»: o «dever de
solidariedade, ou seja, o auxílio que
as nações ricas devem prestar aos
países em vias de desenvolvimento; o
dever de justiça social, isto é, a
retificação das relações comerciais
defeituosas, entre povos fortes e
povos fracos; o dever de caridade
universal, quer dizer, a promoção,
para todos, de um mundo mais
humano e todos tenham qualquer
coisa a dar e a receber, sem que o
progresso de uns seja obstáculo ao
desenvolvimento dos outros» (n. 44).
À luz do Evangelho e destas
considerações, em 1967, Paulo VI
sublinhou o «dever do acolhimento»,
sobre o qual – escrevia ele – nunca «é



demasiado insistir» (n. 67). A isto
mesmo havia encorajado Pio XII,
quinze anos antes, escrevendo que «a
Família de Nazaré no exílio, Jesus,
Maria e José, emigrantes no Egito, (…)
são o modelo, o exemplo e o
sustentáculo de todos os emigrantes
e peregrinos das mais diversas
idades e países, de todos os
refugiados de qualquer condição
que, forçados pela perseguição ou
pela necessidade, se veem obrigados
a abandonar a pátria, os entes
queridos, (...) e partir para uma terra
estrangeira» (Const. ap. Exsul Familia
de spirituali emigrantium cura, 01/
VIII/1952).

É certo que estão à vista de todos as
dificuldades em acolher. Os
migrantes devem ser acolhidos, 
protegidos ou acompanhados, 
promovidos e integrados. Se isto não
for feito na sua inteireza, o migrante
acaba por ficar na órbita da
sociedade. Acolhido, acompanhado,



promovido e integrado: este é o
estilo. É verdade que não é fácil
assumir este estilo ou integrar
pessoas não esperadas; porém, o
critério principal não pode ser a
manutenção do próprio bem-estar,
mas a salvaguarda da dignidade
humana. Aqueles que se refugiam
junto de nós não devem ser vistos
como um peso a carregar: se os
considerarmos irmãos, aparecer-nos-
ão sobretudo como dons. Amanhã
celebrar-se-á o Dia Mundial do
Migrante e do Refugiado. Deixemo-
nos tocar pela história de tantos
nossos irmãos e irmãs em
dificuldade, que têm o direito seja de
emigrar seja de não emigrar, e não
nos fechemos na indiferença. A
história chama-nos a um sobressalto
de consciência para prevenir o 
naufrágio de civilização. Com efeito, o
futuro não há de estar no
fechamento, que é um regresso ao
passado, uma inversão de marcha no
caminho da história. Contra a



terrível chaga da exploração de seres
humanos, a solução não é rejeitar,
mas assegurar, segundo as
possibilidades de cada qual, um largo
número de entradas legais e
regulares, sustentáveis graças a um
acolhimento équo por parte do
continente europeu, no contexto
duma colaboração com os países de
origem. Pelo contrário, dizer «basta»
é fechar os olhos; tentar agora
«salvar-se a si mesmo» transformar-
se-á em tragédia amanhã. É que as
gerações futuras agradecer-nos-ão se
tivermos conseguido criar as
condições para uma imprescindível
integração, mas culpar-nos-ão se
tivermos apenas favorecido estéreis
assimilações. A integração, inclusive
dos migrantes, é fadigosa, mas
clarividente: prepara o futuro que,
quer queiramos quer não, ou será
juntos ou não existirá; ao passo que a
assimilação, que não tem em conta as
diferenças e permanece rígida nos
próprios paradigmas, faz com que a



ideia prevaleça sobre a realidade e
compromete o futuro, aumentando
as distâncias e gerando a formação
de guetos, que fazem crescer
hostilidades e impaciências.
Precisamos de fraternidade como do
pão. A própria palavra «irmão», na
sua derivação indo-europeia, mostra
uma raiz ligada à nutrição e ao
sustento. Só nos sustentaremos a nós
mesmos, nutrindo de esperança os
mais frágeis, acolhendo-os como
irmãos. «Não vos esqueçais da
hospitalidade» (Heb 13, 2), diz-nos a
Sagrada Escritura. E no Antigo
Testamento repete-se: a viúva, o
órfão e o estrangeiro. Os três deveres
da caridade: assistir a viúva, assistir
o órfão e assistir o estrangeiro, o
migrante.

Neste sentido, o porto de Marselha é
também uma «porta de fé». Segundo
a tradição, aqui desembarcaram os
Santos Marta, Maria e Lázaro que
semearam o Evangelho nestas terras.



A fé vem do mar, como recorda a
sugestiva tradição marselhesa da
Candelária com a procissão
marítima. No Evangelho, Lázaro é o
amigo de Jesus, mas é também o
nome do protagonista duma sua
parábola muito atual, abrindo-nos os
olhos para a desigualdade que corrói
a fraternidade e falando-nos da
predileção do Senhor pelos pobres.
Pois bem, nós cristãos que
acreditamos em Deus feito homem,
naquele Homem único e inimitável
que nas margens do Mediterrâneo se
apresentou como caminho, verdade e
vida (cf. Jo 14, 6), não podemos
aceitar que os caminhos do encontro
sejam fechados. Por favor, não
fechemos os caminhos do encontro!
Não podemos aceitar que a verdade
do deus-dinheiro prevaleça sobre a
dignidade do homem, que a vida se
transforme em morte! A Igreja, ao
confessar que Deus em Jesus Cristo
«Se uniu de certo modo a cada
homem» (Gaudium et spes, 22),

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


acredita, com São João Paulo II, que o
caminho dela é o homem (cf. Carta
enc. Redemptor hominis, 14). Adora a
Deus e serve os mais frágeis, que são
os seus tesouros. Adorar a Deus e
servir os outros é o que conta: não a
relevância social ou a consistência
numérica, mas a fidelidade ao
Senhor e ao homem.

Trata-se dum testemunho cristão,
frequentemente heroico; penso, por
exemplo, em São Carlos de Foucauld,
«irmão universal», nos mártires da
Argélia, mas também em tantos
agentes de caridade de hoje. Neste
estilo de vida escandalosamente
evangélico, a Igreja encontra o porto
seguro onde atracar e donde partir
novamente para tecer laços com a
população de cada povo, procurando
em toda a parte os vestígios do
Espírito e oferecendo o que
gratuitamente recebeu. Aqui está a
realidade mais pura da Igreja, aqui
está – escreveu Bernanos – «a Igreja

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html


dos santos», acrescentando que «todo
este grande aparato de sabedoria,
força, disciplina elástica,
magnificência e majestade, de por si
nada é se a caridade não o
animar» (Jeanne relapse et sainte,
Paris 1994, 74). Apraz-me exaltar esta
perspicácia francesa, génio crente e
criativo, que afirmou tais verdades
através duma infinidade de gestos e
escritos. São Cesário de Arles dizia:
«Se tens a caridade, tens Deus; e se
tens Deus, que te falta?» (Sermão 22,
2). Pascal reconhecia que «o único
objeto da Escritura é a
caridade» (Pensamentos, n. 301) e
que «a verdade fora da caridade não
é Deus, mas é a sua silhueta e um
ídolo que não deve ser amado nem
adorado» (Pensamentos, n. 767). E
São João Cassiano, aqui falecido,
escreveu que «tudo, mesmo aquilo
que se considera útil e necessário,
vale menos do que aquele bem que é
a paz e a caridade» (Conferências
espirituais XVI, 6).



Por isso é bom que os cristãos sejam
insuperáveis na caridade; e o
Evangelho da caridade seja a magna
charta da pastoral. Não somos
chamados a chorar os tempos
passados nem a redefinir uma
relevância eclesial, somos chamados
ao testemunho: não a bordar as
palavras do Evangelho, mas a dar-
lhes carne; não a medir a
visibilidade, mas a gastarmo-nos na
gratuidade, acreditando que «a
medida de Jesus é o amor sem
medida» (Francisco, Homilia, 23/II/
2020). São Paulo, o Apóstolo dos
gentios, que passou boa parte da sua
vida dum porto para outro nas rotas
do Mediterrâneo, ensinava que, para
cumprir a lei de Cristo, é preciso
carregar os fardos uns dos outros (cf.
Gal 6, 2). Queridos irmãos Bispos,
não sobrecarreguemos as pessoas,
mas aliviemos as suas fadigas em
nome do Evangelho da misericórdia,
para distribuir com alegria o alívio
de Jesus a uma humanidade cansada

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200223_omelia-bari-mediterraneo-pace.html


e ferida. Que a Igreja não seja um
conjunto de preceitos; a Igreja seja
porto de esperança para os
desanimados. Por favor, ampliai o
coração! A Igreja seja porto de
restabelecimento, onde as pessoas se
sintam encorajadas a fazerem-se ao
largo na vida com a força
incomparável da alegria de Cristo.
Que a Igreja não seja uma alfândega.
Recordemos o Senhor: todos, todos,
todos são convidados.

3. E chego assim à última imagem: o 
farol. Este ilumina o mar e indica o
porto. Que rastos luminosos podem
orientar a rota das Igrejas no
Mediterrâneo? Pensando no mar,
que une tantas comunidades crentes
diversas, creio que se possa refletir
sobre percursos de maior sinergia,
talvez avaliando mesmo a
oportunidade duma Conferência
eclesial do Mediterrâneo, como disse
o Cardeal [Aveline], que permita
novas possibilidades de intercâmbio



e dê maior representatividade
eclesial à região. E pensando ainda
no porto e na questão migratória,
poderia ser proveitoso trabalhar em
prol duma pastoral específica ainda
mais conectada, de modo que as
dioceses mais expostas pudessem
assegurar melhor assistência
espiritual e humana às irmãs e aos
irmãos que chegam necessitados de
tudo.

O farol, neste prestigioso palácio que
tem o seu nome, faz-me pensar ainda
e sobretudo nos jovens: são eles a luz
que indica a rota futura. Marselha é
uma grande cidade universitária,
sede de quatro campus; dos 35 mil
alunos que os frequentam,
aproximadamente 5 mil são
estrangeiros. Donde começar a tecer
as relações entre as culturas, senão
das universidades? Aqui os jovens
são fascinados, não pela sedução do
poder, mas pelo sonho de construir o
futuro. Que as universidades



mediterrânicas sejam laboratórios de
sonhos e estaleiros de construção de
futuro, onde os jovens amadureçam
encontrando-se, conhecendo-se e
descobrindo culturas e contextos
simultaneamente vizinhos e
diversos. Assim se abatem os
preconceitos, curam as feridas e
evitam retóricas fundamentalistas.
Cuidado com a pregação de tantos
fundamentalismos que, hoje em dia,
estão na moda! Jovens bem formados
e orientados para fraternizar
poderão abrir portas inesperadas de
diálogo. Se queremos que se
consagrem ao Evangelho e ao nobre
serviço da política, é preciso antes de
tudo que nós próprios sejamos
credíveis: esquecidos de nós mesmos,
livres de autorreferencialidade,
dedicados a gastar-nos
incansavelmente pelos outros. Mas o
desafio prioritário da educação diz
respeito a todas as idades educativas:
já desde criança, «misturando-se»
com as outras, podem-se superar



muitas barreiras e preconceitos,
desenvolvendo a própria identidade
no contexto dum enriquecimento
mútuo. Para isso bem pode
contribuir a Igreja, colocando ao
serviço as suas redes de formação e
dando vida a uma «criatividade da
fraternidade».

Irmãos e irmãs, um outro desafio é o
de uma teologia mediterrânica – a
teologia deve estar radicada na vida;
uma teologia de laboratório não
funciona –, que desenvolva um
pensamento aderente à realidade,
«casa» do humano e não apenas do
dado técnico, capaz de unir as
gerações ligando memória e futuro, e
de promover com originalidade o
caminho ecuménico entre os cristãos
e o diálogo entre crentes de
diferentes religiões. É bom
aventurar-se numa investigação
filosófica e teológica que, bebendo
nas fontes culturais mediterrânicas,
restitua esperança ao homem,



mistério de liberdade, que tem
necessidade de Deus e do outro para
dar sentido à sua existência. E é
preciso também refletir sobre o
mistério de Deus, que ninguém pode
pretender possuir ou dominar, antes
deve ser subtraído a todo o uso
violento e instrumental, cientes de
que a confissão da sua grandeza
pressupõe em nós a humildade dos
indagadores.

Queridos irmãos e irmãs,estou feliz
por estar aqui em Marselha! Uma
vez, o Senhor Presidente convidou-
me a visitar a França e disse-me:
“Mas é importante que venha a
Marselha!”. E aqui estou. Agradeço-
vos pela vossa escuta paciente e o
vosso compromisso. Continuai para
diante, com coragem! Sede mar de
bem, para fazer frente às pobrezas de
hoje com uma sinergia solidária;
sede porto acolhedor, para abraçar
quem procura um futuro melhor;
sede farol de paz, para atravessar,



através da cultura do encontro, os
tenebrosos abismos da violência e da
guerra. Muito obrigado!

Santa Missa no “Stadio Vélodrome”

Narram as Escrituras que o rei David,
depois de tornar estável o seu reino,
decidiu transportar a Arca da
Aliança para Jerusalém. Então,
depois de ter convocado o povo,
levantou-se e partiu para ir buscá-la;
em seguida, durante o trajeto, ele
mesmo dançava diante dela
juntamente com o povo, exultando
de alegria pela presença do Senhor
(cf. 2 Sam 6, 1-15). Tendo como pano
de fundo esta cena, o evangelista
Lucas conta-nos a visita de Maria à
prima Isabel: de facto, também
Maria se levanta e parte para a
região de Jerusalém e, quando entra
na casa de Isabel, o menino que esta



traz no ventre, reconhecendo a
chegada do Messias, salta de alegria e
põe-se a dançar como fez David
diante da Arca (cf. Lc 1, 39-45).

Assim, Maria é apresentada como a
verdadeira Arca da Aliança, que
introduz no mundo o Senhor
encarnado. É a jovem Virgem que vai
ao encontro da idosa estéril e,
levando Jesus, torna-se sinal da visita
de Deus que vence toda a
esterilidade. É a Mãe que sobe rumo
aos montes de Judá, para nos dizer
que Deus Se põe em viagem para vir
ao nosso encontro, para nos procurar
com o seu amor e fazer-nos exultar
de alegria. É Deus, quem Se põe em
viagem!

Nestas duas mulheres, Maria e
Isabel, desvenda-se a visita de Deus à
humanidade: uma é jovem e a outra
idosa, uma é virgem e a outra estéril;
e, contudo, ambas estão grávidas de
modo «impossível». Esta é a obra de



Deus na nossa vida: torna possível
mesmo aquilo que parece impossível,
gera vida mesmo na esterilidade.

Irmãos e irmãs, perguntemo-nos de
coração sincero: Acreditamos que
Deus está a agir na nossa vida?
Cremos que o Senhor age, de forma
escondida e frequentemente
imprevisível, na história, realiza
maravilhas e atua também nas
nossas sociedades marcadas pelo
secularismo mundano e por uma
certa indiferença religiosa?

Há um modo de discernir se temos
ou não esta confiança no Senhor. E
qual é esse modo? Diz o Evangelho
que, «quando Isabel ouviu a
saudação de Maria, o menino saltou-
lhe de alegria no seio» (1, 41). Este é o
sinal: saltar de alegria. Quem crê,
quem reza, quem acolhe o Senhor
salta de alegria no Espírito, sente que
algo se move por dentro, «dança» de



alegria. Quero deter-me nisto: o salto
de alegria da fé.

A experiência da fé gera, antes de
mais nada, um salto de alegria
perante a vida. Saltar de alegria
significa ser «tocado por dentro», ter
um frémito interior, sentir que algo
se move no nosso coração. É o
contrário dum coração insensível,
frio, acomodado numa vida
tranquila, que se tranca na
indiferença e se torna impermeável,
que endurece, insensível a tudo e a
todos, inclusive ao trágico descarte
da vida humana, que hoje é rejeitada
em tantas pessoas que emigram, bem
como em muitos bebés não nascidos
e em muitos idosos abandonados.
Um coração frio e insensível arrasta
a vida de forma mecânica, sem
paixão, sem impulsos, sem anseios. E,
de tudo isto, é possível adoecer na
nossa sociedade europeia: o cinismo,
o desencanto, a resignação, a
incerteza, a melancolia – tudo



somado, a tristeza, aquela tristeza
escondida nos corações. Alguém as
designou como «paixões tristes»: é
uma vida sem saltos de alegria.

Ao contrário, quem é gerado para a
fé, reconhece a presença do Senhor,
como o bebé no ventre de Isabel.
Reconhece a sua obra no
desabrochar dos dias e recebe olhos
novos para ver a realidade; mesmo
no meio das canseiras, dos
problemas e dos sofrimentos,
vislumbra diariamente a visita de
Deus e sente-se acompanhado e
sustentado por Ele. Diante do
mistério da vida pessoal e dos
desafios da sociedade, quem acredita
dá saltos de alegria, tem uma paixão,
um sonho a cultivar, um interesse
que o impele a comprometer-se
pessoalmente. Agora, cada um de nós
pode perguntar-se: eu sinto estas
coisas? Eu tenho estas coisas? Quem
é assim sabe que, em tudo, está
presente o Senhor, nos chama e



convida a testemunhar o Evangelho
para construir com mansidão, graças
aos dons e carismas recebidos, um
mundo novo.

A experiência da fé, além de um salto
de alegria perante a vida, gera
também um salto de alegria à vista
do próximo. De facto, no mistério da
Visitação, vemos que a visita de Deus
não se realiza através de eventos
celestes extraordinários, mas na
simplicidade dum encontro. Deus
chega à porta duma casa de família,
no abraço terno entre duas
mulheres, no cruzamento de duas
gravidezes cheias de maravilha e
esperança. E, neste encontro, temos a
solicitude de Maria, a maravilha de
Isabel, a alegria da partilha.

Recordemo-lo sempre, mesmo na
Igreja: Deus é relação e visita-nos
muitas vezes através dos encontros
humanos, quando sabemos abrir-nos
ao outro, quando há um salto de



alegria pela vida de quem passa
diariamente por nós e quando o
nosso coração não fica impassível e
insensível perante as feridas de
quem é mais frágil. Neste sentido, as
nossas cidades metropolitanas e
muitos países europeus como a
França, onde convivem diferentes
culturas e religiões, são um grande
desafio contra as exasperações do
individualismo, contra os egoísmos e
os fechamentos que produzem
solidões e sofrimentos. Aprendamos
de Jesus a sentir frémitos por quem
vive ao nosso lado, aprendamos d’Ele
que, à vista das multidões cansadas e
exaustas, sente compaixão e Se
comove (cf. Mc 6, 34), experimenta
saltos de misericórdia diante da
carne ferida daqueles que encontra.
Como afirma um vosso grande Santo
– Vicente de Paulo – «é preciso
procurar enternecer os nossos
corações, tornando-os sensíveis às
penas e às misérias do próximo, e
pedir a Deus que nos dê o verdadeiro



espírito de misericórdia, que é
precisamente o seu próprio espírito»,
até reconhecer que os pobres são «os
nossos senhores e
patrões» (Correspondance, entretiens,
documents, Paris 1920-25, 341;
392-393).

Irmãos, irmãs, penso nos muitos
«saltos de alegria» da França, numa
história rica de santidade, de cultura,
de artistas e de pensadores, que
apaixonou tantas gerações. Também
hoje a nossa vida, a vida da Igreja, a
França, a Europa precisam disto: da
graça dum salto de alegria, dum novo
salto de fé, de caridade e de
esperança. Precisamos de
reencontrar paixão e entusiasmo,
redescobrir o gosto do compromisso
pela fraternidade, ousar ainda o risco
do amor nas famílias e para com os
mais frágeis, e encontrar no
Evangelho uma graça que
transforma e torna bela a vida.



Olhemos para Maria, que se
desinquieta pondo-se em viagem e
nos ensina que assim é exatamente
Deus: desinquieta-nos, põe-nos em
movimento, faz-nos «saltar de
alegria», como acontece a Isabel. E
queremos ser cristãos que
encontram Deus com a oração, e os
irmãos com o amor; cristãos que
saltam de alegria, vibram, acolhem o
fogo do Espírito para depois se
deixar queimar pelos interrogativos
de hoje, pelos desafios do
Mediterrâneo, pelo grito dos pobres,
pelas «santas utopias» de
fraternidade e de paz à espera de ser
realizadas.

Irmãos e irmãs, juntamente convosco
peço a Notre Dame de la Garde que
vele pela vossa vida, guarde a
França, proteja a Europa inteira e
nos faça saltar de alegria no Espírito.
E quero fazê-lo com as palavras de
Paul Claudel: «Vejo a igreja aberta.
(…) / Não tenho nada para oferecer, e



nada a pedir. / Venho, Mãe, somente
para Te ver. / Ver-Te, chorar de
felicidade, saber isto: / que sou teu
filho e que Tu estás aqui. (…) Estar
contigo, Maria, neste lugar onde Tu
estás. (…) / Porque Tu sempre estás, /
simplesmente porque és Maria, /
simplesmente porque existes, / Mãe
de Jesus Cristo, o meu
agradecimento!» («La Vierge à midi»,
Poëmes de Guerre 1914-1916, Paris
1922).

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/viagem-
apostolica-do-papa-francisco-a-

marselha/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-marselha/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-marselha/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-marselha/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-marselha/

	Viagem apostólica do Papa Francisco a Marselha

