opusdei.org

Viagem apostolica
do Papa Francisco a
Marselha

Intervencoes do Papa Francisco
durante a sua viagem
apostolica a Marselha, cidade
francesa afetada pela crise
migratoria, onde participou na
conclusdo dos Encontros
Mediterranicos.

23/09/2023

Sexta-feira, 22 de setembro



— Oracdo mariana com o clero
diocesano na Basilica de “Notre
Dame de la Garde”

—Momento de recolhimento com os
Lideres Religiosos nas proximidades
do Memorial dedicado aos
marinheiros e aos migrantes
desaparecidos no mar

Sabado, 23 de setembro

— Sessao conclusiva dos “Rencontres
Méditerranéennes” no “Palais du
Pharo”

— Encontro com o Presidente de la
Republica no “Palais du Pharo”

— Santa Missa no “Stadio Vélodrome”

— CeremoOnia de despedida no
Aeropuerto Internacional de
Marselha




Sexta-feira, 22 de setembro

Oracdo mariana com o clero
diocesano na Basilica de “Notre
Dame de la Garde”

Queridos irmaos e irmas, bon apreés-
midi [boa tarde]!

Sinto-me feliz por comecar a minha
visita partilhando convosco este
momento de oracdo. Agradeco ao
Cardeal Jean-Marc Aveline as
palavras de boas-vindas e saudo D.
Eric de Moulins-Beaufort, os irméaos
Bispos, os Padres Reitores e todos
v0s, sacerdotes, diaconos e
seminaristas, consagradas e
consagrados que trabalhais generosa
e dedicadamente nesta arquidiocese
para edificar uma civilizagao do
encontro com Deus e com o proximo.
Obrigado pela vossa presenca e pelo
vosso servico! E obrigado pelas
vossas oracoes!



Chegado a Marselha, segui o exemplo
de grandes figuras — Santa Teresa do
Menino Jesus, Carlos de Foucauld,
Jodo Paulo II e muitos outros —, que
vieram como peregrinos até aqui
para se consagrar a Notre Dame de la
Garde. Coloquemos sob o seu manto
os frutos dos Encontros do
Mediterraneo, juntamente com 0S
anseios e as esperancas dos vossos
coracoes.

Na Leitura biblica, o profeta Sofonias
exortou-nos a alegria e a confianca,
lembrando que o Senhor nosso Deus
ndo esta longe; Ele esta aqui, perto de
nos, para nos salvar (cf. 3, 17). E uma
mensagem que de certo modo nos
remete para a historia desta Basilica
e para aquilo que representa. De
facto, ndo foi fundada em recordacao
dum milagre ou duma aparicao
particular, mas simplesmente
porque, desde o século XIII, o santo
Povo de Deus procurou e encontrou
aqui, na colina de La Garde, a



presenca do Senhor atraves dos olhos
da sua Santa Mae. Por isso, ha
séculos que os marselheses —
especialmente os que navegam por
entre as ondas do Mediterraneo —
sobem aqui para rezar. Foi o santo
Povo Fiel de Deus que — uso a palavra
- “ungiu” este santudrio, este lugar
de oracdo. O santo Povo de Deus que,
como diz o Concilio, é infalivel in
credendo.

Ainda hoje, para todos, a Bonne Meére
[Boa Mde] é protagonista dum terno
«cruzamento de olhares»: por um
lado, o olhar de Jesus, para Quem Ela
sempre aponta e cujo amor se reflete
nos seus olhos — o gesto mais
auténtico de Nossa Senhora é
apontar para Jesus: “Fazei o que Ele
vos disser”; por outro lado, os olhares
de tantos homens e mulheres de
todas as idades e condicdes, que Ela
recolhe e leva a Deus, como
recordamos no inicio desta oracao,
depondo a seus pés um cirio aceso.



Pois bem, neste cruzamento de povos
que é Marselha, quero refletir
CONvOosco precisamente sobre este
cruzamento de olhares, porque me
parece que nele esteja bem expressa
a dimensdo mariana do nosso
ministério. Com efeito, também nos,
sacerdotes, consagrados, didconos,
somos chamados a fazer sentir ao
povo o olhar de Jesus e, a0 mesmo
tempo, levar a Jesus o olhar dos
irmaos. Uma troca de olhares. No
primeiro caso, somos instrumentos de
misericordia; no segundo,
instrumentos de intercessdo.

Primeiro olhar: o de Jesus que
acaricia o homem. E um olhar que se
dirige de cima para baixo, ndo para
julgar, mas para erguer quem esta
por terra. E um olhar cheio de
ternura, que transparece nos olhos
de Maria. E nés, chamados a
transmitir este olhar, somos
obrigados a abaixar-nos, a sentir
compaixdo - sublinho esta palavra:



compaixdo. Nao esquecamos que o
estilo de Deus é o da proximidade, da
compaixdo e da ternura —, a assumir
«a paciente e encorajante
benevoléncia do Bom Pastor, que nado
censura a ovelha perdida, mas
carrega-a aos ombros e faz uma festa
pelo seu regresso ao rebanho (cf. Lc
15, 4-7)» (Congregacdo para o Clero,
Diretorio para o Ministério e a Vida
dos Presbiteros, n. 30). Gosto de
pensar que o Senhor ndo sabe fazer o
gesto de apontar o dedo, no sentido
de julgar; sabe antes fazer o gesto de
estender a mao, no sentido de
levantar.

Irmaos, irmds, aprendamos deste
olhar, ndo deixemos passar um dia
sem nos lembrar de quando o
recebemos sobre nds e assumamo-lo
para sermos homens e mulheres de
compaixdo. Proximidade,
compaixdao, ternura. Nao
esquecamos. Ser compassivo
significa ser proximo e ternurento.



Abramos as portas das igrejas e das
residéncias paroquiais, mas
sobretudo as do coracgao para
mostrar, através da nossa mansidao,
gentileza e acolhimento, o rosto de
Nosso Senhor. Quem se aproxima de
vOs, ndo encontre indiferenca e
julgamento, mas o testemunho duma
alegria humilde, mais frutuosa do
que toda a capacidade que possais
ostentar. Os feridos da vida
encontrem um porto seguro,
acolhimento no vosso olhar, um
encorajamento no vosso abraco, uma
caricia nas vossas maos, capazes de
enxugar lagrimas. Nas muitas
ocupacodes de cada dia, ndo deixeis,
por favor, diminuir o calor do olhar
paterno e materno de Deus. E aos
sacerdotes, por favor: no Sacramento
da Peniténcia, perdoai sempre! Sede
generosos como Deus é generoso
connosco. Perdoai! Com o perdao de
Deus abrem-se muitos caminhos na
vida. E é bom que facais isto
distribuindo o seu perdéo sempre,



sempre com generosidade, para,
atraveés da graca, desligar os homens
das cadeias do pecado e liberta-los de
bloqueios, remorsos, rancores e
medos, contra os quais, sozinhos, ndo
podem prevalecer. E bom
redescobrir em cada idade,
maravilhados, a alegria de iluminar
0os momentos felizes e tristes da vida
com 0s Sacramentos e transmitir, em
nome de Deus, esperancas
inesperadas: a sua proximidade que
consola, a sua compaixdo que cura, a
sua ternura que comove.
Proximidade, compaixdo, ternura.
Sede proximos de todos,
especialmente dos mais frageis e dos
menos afortunados, e nunca falte,
aos que sofrem, a vossa proximidade
cuidadosa e discreta. Assim neles,
mas também em vos, crescerao a fé
que anima o presente, a esperanca
que abre para o futuro e a caridade
que dura para sempre. Tal é o
primeiro movimento: levar aos
irmdos o olhar de Jesus. Na vida, ha



sO uma situacao em que é permitido
olhar para uma pessoa de cima para
baixo: quando tentamos dar-lhe a
mado para a levantar. Nas outras
situacoes, é pecado de orgulho. Olhai
para as pessoas que estdo por terra e
que com a sua mao estendida —
consciente ou inconscientemente —
pedem para serem levantadas.
Tomai-as pela méo e levantai-as: é
um gesto muito bonito, é um gesto
que ndo pode ser feito sem ternura.

Depois temos o segundo olhar: o dos
homens e mulheres que se dirigem a
Jesus. Como Maria, que em Cana
acolheu e apresentou ao Senhor as
preocupacdes de dois jovens esposos
(cf. Jo 2, 3), também vOs sois
chamados a tornar-vos, para o0s
outros — homens e mulheres para os
outros —, a voz que intercede (cf. Rm
8, 34). Deste modo, a recitacdo do
Brevidrio, a meditacdo quotidiana da
Palavra, o terco e qualquer outra
oracdo; recomendo-vos



especialmente a adoracao. Perdemos
um pouco o sentido da adoracdo,
temos de o recuperar; recomendo-
vos isto. Todas estas oragdes serdo
repletas de rostos das pessoas que a
Providéncia coloca no vosso
caminho. Convosco levareis o0s seus
olhos, as suas vozes, 0s seus
interrogativos, para a Mesa
Eucaristica, diante do Sacrario ou no
siléncio do vosso quarto onde o Pai
vé (cf. Mt 6, 6). Tornar-vos-eis o seu
eco fiel, como intercessores, como
«anjos na terra», mensageiros que
tudo apresentam «diante da gloria do
Senhor» (Th 12, 12).

E quero resumir esta breve
meditacdo, chamando a vossa
atencdo para trés imagens de Maria
que se veneram nesta Basilica. A
primeira é a grande imagem que
campeia no seu cimo e A representa
segurando o Menino Jesus que
abencoa: como Maria, levemos a
béncdo e a paz de Jesus a toda a



parte, a cada familia e a cada
coragdo. Semeai paz! E o olhar de
misericordia. A segunda imagem
encontra-se por baixo de nos, na
Cripta: é a Vierge au bouquet, dom
dum leigo generoso. Também Ela
traz num braco o Menino Jesus e no-
Lo mostra, mas na outra mao, no
lugar do cetro, segura um ramo de
flores. Isto faz-nos pensar em Maria
como modelo da Igreja, ao mesmo
tempo que nos apresenta o seu Filho,
a Ele nos apresenta também a nos
como um ramo de flores, no qual
cada pessoa € unica, € bela e preciosa
aos olhos do Pai. F o olhar de
intercessdo. Isto é muito importante:
a intercessao. O primeiro foi o olhar
de misericordia de Nossa Senhora,
este é o olhar de intercessdo. E a
terceira imagem, vemo-la aqui no
centro sobre o altar, impressionante
pelo esplendor que irradia. Também
nos, queridos irmdos e irmas, nos
tornamos Evangelho vivo na medida
em que O damos, saindo de nds



mesmos, refletindo a sua luz e beleza
com uma vida humilde, alegre, rica
de zelo apostdlico. Nisto sirvam-nos
de estimulo os numerosos
missiondrios que partiram deste
lugar sublime para anunciar a boa
nova de Jesus Cristo pelo mundo
inteiro

Carissimos, levemos aos irmaos o
olhar de Deus, levemos a Deus a sede
dos irmaos, espalhemos a alegria do
Evangelho. Esta é a nossa vida que é
incrivelmente bela, ndo obstante as
canseiras e as quedas, e também os
nossos pecados. Rezemos juntos a
Nossa Senhora, para que Ela nos
acompanhe, nos guarde. E vos, por
favor, rezai por mim.

Momento de recolhimento com os
Lideres Religiosos junto ao
Memorial dedicado aos



marinheiros e aos migrantes
desaparecidos no mar

Queridos irmaos e irmas,

obrigado por estarem aqui! Diante de
nos, temos o mar, fonte de vida; mas
este lugar evoca a tragédia dos
naufragios, que provocam a morte.
Estamos reunidos em memaria
daqueles que nao sobreviveram, que
ndo foram salvos. Nao nos
habituemos a considerar os
naufragios como meras noticias de
jornal, nem os mortos no mar como
numeros: sdo nomes e apelidos, sdo
rostos e historias, sdo vidas
despedacadas e sonhos desfeitos.
Penso em muitos irmaos e irmas
afogados no medo, juntamente com
as esperancas que traziam no
coracdo. Perante um drama assim
ndo servem palavras, mas factos; e,
antes ainda, serve humanidade,
serve siléncio, pranto, compaixao e
oracdo. Convido-vos agora a um



momento de siléncio em memadria
destes nossos irmaos e irmas:
deixemo-nos tocar pelas suas
tragédias [momento de siléncio].

Demasiadas pessoas, fugindo de
conflitos, pobreza e calamidades
ambientais, encontram entre as
ondas do Mediterraneo a definitiva
recusa a sua busca dum futuro
melhor. E, assim, este mar
espléndido tornou-se um enorme
cemitério, onde muitos irmaos e
irmads sdo privados até do direito de
ter um tumulo, acabando sepultada
apenas a dignidade humana. No
livro-testemmunho Fratellino, o
protagonista, no final da tribulada
viagem que o traz da Republica da
Guiné até a Europa, afirma: «Quando
te sentas sobre o mar, estds numa
encruzilhada. Dum lado a vida, do
outro a morte. La ndo ha outras
saidas» (A. Arzallus Antia — I. Balde,
Fratellino, Milao 2021, 107). Amigos,
também diante de nds temos uma



encruzilhada: dum lado, a
fraternidade, que fecunda de bem a
comunidade humana; do outro, a
indiferenca, que ensanguenta o
Mediterraneo. Encontramo-nos
perante uma encruzilhada de
civilizagdo. Ou a cultura da
humanidade e da fraternidade, ou a
cultura da indiferenca: cada um se
desembarace como puder.

Nao podemos resignar-nos a ver
seres humanos tratados como
mercadoria de troca, encarcerados e
torturados de maneira atroz —
sabemos que, muitas vezes, quando
os mandamos embora, o seu destino
€ a tortura e a prisao; ndo podemos
mais assistir as tragédias dos
naufragios, devido a traficos odiosos
e ao fanatismo da indiferenca. A
indiferenca torna-se fanatica. As
pessoas que correm o risco de se
afogar, quando sdo abandonadas no
meio das ondas, devem ser
socorridas. E um dever de



humanidade, é um dever de
civilizacgao!

O Céu abencoar-nos-a se soubermos,
em terra e no mar, cuidar dos mais
frageis, se soubermos superar a
paralisia do medo e o desinteresse
que condena a morte com luvas de
veludo. E nos, representantes de
diversas religides, somos chamados a
ser exemplo nisto. Com efeito, Deus
abencoou o pai Abrado. Foi chamado
a deixar a sua terra de origem e
«partiu sem saber para onde ia» (Heb
11, 8). Hospede e peregrino em terra
estrangeira, acolheu os viajantes que
passaram junto da sua tenda (cf. Gen
18): «exilado da sua patria, sem uma
casa, foi ele proprio casa e patria de
todos» (S. Pedro Crisélogo, Discursos,
121). E «como recompensa da sua
hospitalidade, obteve a graca de ter
uma descendéncia» (S. Ambrosio de
Milao, De officiis, 11, 21). Portanto, na
raiz dos trés monoteismos
mediterranicos, temos o



acolhimento, o amor pelo estrangeiro
em nome de Deus. Isto é vital se,
como 0 nosso pai Abrado, sonharmos
um futuro préspero. Nao
esquecamos o refrdo da Biblia: “o
orfao, a viuva e o migrante, o
estrangeiro”. Orfio, viuva e
estrangeiro: sdo estes quem Deus nos
manda proteger.

Por conseguinte nos, crentes,
devemos ser modelo de acolhimento
reciproco e fraterno. Muitas vezes
ndo sdo faceis as relacgdes entre os
grupos religiosos, com a traca do
extremismo e a peste ideoldgica do
fundamentalismo que corroem a
vida real das comunidades. A este
respeito, porém, quero repetir o que
escreveu um homem de Deus que
viveu ndo longe daqui: «Ninguém
guarde, no seu coracdo, sentimentos
de 6dio contra o seu proximo, mas
sentimentos de amor, porque quem
odeia inclusive um s6 homem néo
podera estar tranquilo diante de



Deus. Deus néo escuta a sua oracao,
enquanto guardar colera no seu
coracao» (S. Cesario de Arles,
Discursos, X1V, 2).

Hoje também Marselha, caraterizada
por um variegado pluralismo
religioso, tem pela frente uma
encruzilhada: encontro ou confronto.
E agradeco a todos vis que optastes
pela via do encontro: obrigado pelo
vosso empenhamento solidario e
concreto na promog¢do humana e na
integracdo. Marselha é um modelo
de integracdo. E bom que aqui,
juntamente com as diversas
realidades que trabalham com os
migrantes, exista o Marseille-
Espérance, um organismo de dialogo
inter-religioso que promove a
fraternidade e a convivéncia
pacifica. Olhemos para os pioneiros e
testemunhas do dialogo, como Jules
Isaac, que viveu aqui nas
proximidades e cujo sexagésimo
aniversario de morte foi



recentemente recordado. Vés sois a
Marselha do futuro. Continuai sem
desanimar, para que esta cidade seja
um mosaico de esperanga para a
Franca, a Europa e o mundo.

Como voto final, quero citar algumas
palavras que David Sassoli
pronunciou em Bari, por ocasido
dum Encontro anterior sobre o
Mediterraneo: «<Em Bagdad, na Casa
da Sabedoria do Califa Al Ma'mun,
encontravam-se judeus, cristaos e
muculmanos para ler os livros
sagrados e os filosofos gregos. Hoje
todos, crentes e laicos, sentimos a
necessidade de reedificar aquela
Casa para continuarmos, juntos, a
combater os idolos, derrubar muros,
construir pontes, dar corpo a um
novo humanismo. Olhar em
profundidade o nosso tempo e ama-
lo ainda mais quando é dificil de
amar, creio que seja a semente
lancada nestes dias em que nos
debrucamos sobre o nosso destino.



Cesse 0 medo dos problemas que o
Mediterraneo nos apresenta! (...)
Para a Unido Europeia e para todos
nos, esta em jogo a nossa
sobrevivéncia» (Discurso por ocasido
do Encontro de reflexdo e
espiritualidade «Mediterraneo
fronteira de paz», 22/11/2020).

Irmaos, irmas, enfrentemos, unidos,
0s problemas, ndo facamos
naufragar a esperanca, juntos
componhamos um mosaico de paz!

Fico contente por ver aqui tantos de
vOs que ides ao mar para salvar, para
socorrer os migrantes. E muitas
vezes sois impedidos de ir, porque —
dizem - 0 navio tem falta de alguma
coisa, falta isto, falta aquilo... Sdo
gestos de 6dio contra o irmdo,
disfarcados de “equilibrio”. Obrigado
por tudo aquilo que fazeis.




Sabado, 23 de setembro

Sessdo conclusiva dos “Rencontres
Meéditerranéennes” no “Palais du
Pharo”

Senhor Presidente da Republica,
Amados irmdaos Bispos,

[ustres Autarcas e autoridades que
representais cidades e territorios
banhados pelo Mar Mediterraneo,

Todos v0s, amigas e amigos!

Saudo-vos cordialmente, agradecido
a cada um de vas por ter acolhido o
convite do Cardeal Aveline para
participar nestes encontros.
Obrigado pelo vosso trabalho e as
valiosas reflexdes que
compartilhastes. Depois de Bari e
Florenca, prossegue o caminho ao
servico dos povos mediterranicos:
também aqui estdo juntos
responsaveis eclesiasticos e civis, ndo



para tratar de interesses reciprocos,
mas animados pelo desejo de cuidar
do homem. Obrigado por o fazerdes
com 0s jovens, presente e futuro da
Igreja e da sociedade.

A cidade de Marselha é muito antiga.
Fundada por navegadores gregos
vindos da Asia Menor, o mito fa-la
remontar a historia de amor entre
um marinheiro emigrante e uma
princesa nativa. Desde as suas
origens, apresenta um carater
compaosito e cosmopolita: acolhe as
riquezas do mar e da uma patria a
quem ja ndo a tem. Marselha diz-nos
que, apesar das dificuldades, a
convivéncia é possivel e geradora de
alegria. No mapa, entre Niza e
Montpellier, parece quase desenhar-
Se um SOrriso; e assim me apraz
pensa-la: Marselha é «o sorriso do
Mediterraneo». Quero, pois, propor-
vos algumas reflexdes sobre trés
realidades que caraterizam



Marselha: o mar, o porto e o farol.
Sao trés simbolos.

1. O mar. Uma maré de povos fez
desta cidade um mosaico de
esperanca, com a sua grande
tradicdo multiétnica e multicultural,
representada pelos mais de 60
Consulados presentes no seu
territorio. Marselha é cidade
simultaneamente plural e singular,
pois é a sua pluralidade, fruto de
encontro com o mundo, que torna
singular a sua historia. Hoje,
frequentemente, ouve-se repetir que
a historia mediterranica seria um
enredo de conflitos entre
civilizagoes, religides e pontos de
vista diferentes. Ndo ignoramos os
problemas - eles existem! —, mas nao
nos deixemos enganar: 0s
intercambios entre os povos
tornaram o Mediterraneo berco de
civiliza¢Oes, mar transbordante de
tesouros, a tal ponto que o mesmo -
como escreveu um grande



historiador francés — ndo é «uma
paisagem, mas inumeraveis
paisagens. Nao é um mar, mas uma
sucessdo de mares; (...) desde ha
milénios que tudo conflui para ele,
complicando e enriquecendo a sua
histéria» (F. Braudel, La
Meéditerranée, Paris 1985, 16). O mare
nostrum é espaco de encontro: entre
as religioes abradmicas, entre o
pensamento grego, latino e arabe,
entre a ciéncia, a filosofia e o direito,
e entre muitas outras realidades.
Transmitiu ao mundo o valor
sublime do ser humano, dotado de
liberdade, aberto a verdade e
carecido de salvacdo, que vé o
mundo como uma maravilha a
descobrir e um jardim a habitar, sob
0 signo de um Deus que estabelece
aliancas com os homens.

Um grande autarca lia, no
Mediterrdneo, ndo uma questao
conflitual, mas uma resposta de paz;
mais, «o inicio e o fundamento da



paz entre todas as nacgdes do
mundo» (G. La Pira, Palavras na
conclusdo do I Coloquio do
Mediterraneo, 06/X/1958). Antes,
tinha ele dito: «A resposta (...) é
possivel, se se considera a vocacgao
histérica comum e, por assim dizer,
permanente que a Providéncia
atribuiu no passado, atribui no
presente e, em certo sentido,
atribuira no futuro aos povos e
nacoes que vivem nas margens deste
misterioso lago de Tiberiades
alargado que é o

Mediterraneo» (Discurso de abertura
do I Coloquio do Mediterrdaneo, 03/X/
1958). Lago de Tiberiades ou Mar da
Galileia, isto é, um lugar onde se
concentrava, na época de Cristo, uma
grande variedade de populacdes,
cultos e tradicdes. Foi la
precisamente, na «Galileia dos
gentios» (cf. Mt 4, 15), atravessada
pela Via do Mar, que se desenrolou a
maior parte da vida publica de Jesus.
Um contexto multiforme e, sob



varios aspetos, instavel foi o local do
anuncio universal das Bem-
aventurancas, em nome de um Deus,
Pai de todos, que «faz com que o sol
se levante sobre os bons e 0os maus e
faz cair a chuva sobre os justos e os
injustos» (Mt 5, 45). E era também o
convite a alargar as fronteiras do
coracdo, superando barreiras étnicas
e culturais. Eis, pois, a resposta que
nos vem do Mediterraneo: este
perene mar da Galileia convida a
contrapor, a divisdo dos conflitos, a
«convivéncia das diferencas» (T.
Bello, Benedette inquietudini, Milao
2001, 73). O mare nostrum, na
encruzilhada entre Norte e Sul, entre
Este e Oeste, concentra os desafios do
mundo inteiro, como testemunham
as suas «cinco margens», sobre as
quais refletistes: Norte de Africa,
Médio Oriente, Mar Negro-Egeu,
Balcds e Europa latina. Esta na
primeira-linha de desafios que
afetam a todos: pensemos no desafio
climatico, com o Mediterraneo a



representar um ponto critico onde as
mudancas se notam mais
rapidamente. Como é importante
salvaguardar a floresta
mediterranea, um tesouro unico de
biodiversidade! Em suma, este mar,
ambiente que oferece uma
abordagem unica da complexidade, é
«espelho do mundo» e traz em si
uma vocacao global a fraternidade,
vocacgao impar e unica via para
prevenir e superar a conflitualidade.

Irmaos e irmas, no mar dos conflitos
de hoje, estamos aqui a fim de
valorizar a contribuicdo do
Mediterraneo, para que volte a ser
laboratorio de paz. Pois esta € a
vocacdo: ser lugar onde paises e
realidades diferentes se encontrem
com base na humanidade que todos
partilhamos, e ndo nas ideologias
que nos contrapdem. E verdade que
0 Mediterraneo exprime um
pensamento que ndo é uniforme e
ideologico, mas poliédrico e aderente



a realidade; um pensamento vital,
aberto e conciliador: um pensamento
comunitario, esta € a palavra. Quanto
necessitamos dele no momento atual,
quando nacionalismos antiquados e
belicosos querem fazer cair o sonho
da comunidade das nacdes! Mas
lembremo-nos de que, com as armas,
se faz a guerra, ndo a paz; e com a
ganancia de poder volta-se sempre
ao passado, ndo se constroi o futuro.

Donde comecar, entdo, para radicar a
paz? Nas margens do Mar da Galileia,
Jesus comecou por dar esperanga aos
pobres, proclamando-os bem-
aventurados: atendeu as suas
necessidades, curou as suas feridas e,
antes de tudo, proclamou-lhes a boa
nova do Reino. E preciso recomecar
daqui: do grito muitas vezes
silencioso dos ultimos, e ndao dos
primeiros da turma que, apesar de
estarem bem, levantam a voz.
Recomecemos, Igreja e comunidade
civil, da escuta dos pobres que «se



abracam, ndo se contam» (P.
Mazzolari, A palavra aos pobres,
Bolonha 2016, 39), porque sao rostos,
ndo numeros. A mudancga de ritmo
das nossas comunidades consiste em
trata-los como irmaos, cujas histdrias
devemos conhecer, e ndo como
problemas molestos, expulsando-os,
mandando-o0s para casa; consiste em
acolhé-los, ndo em escondé-los; em
integra-los, ndo em desembaracar-se
deles; em dar-lhes dignidade. E
Marselha, quero repeti-lo, € a capital
da integracdo dos povos. Este é um
orgulho para vés! Hoje o mar da
convivéncia humana esta poluido
pela precariedade, que fere também
esta espléndida Marselha. E onde ha
precariedade, ha criminalidade:
onde ha pobreza material, educativa,
laboral, cultural e religiosa,
encontram terreno propicio as
mafias e os traficos ilicitos. O mero
empenho das institui¢cdes ndo basta;
€ preciso um sobressalto de
consciéncia para dizer «ndo» a



ilegalidade e «sim» a solidariedade,
que ndo é uma gota no mar, mas o
elemento indispensavel para
purificar as suas aguas.

Com efeito, o verdadeiro mal social
ndo é tanto o crescimento dos
problemas, como sobretudo a
diminui¢do do cuidado que se lhes
presta. Hoje, quem se faz proximo
dos jovens abandonados a si
mesmos, presa facil da criminalidade
e da prostituicdo? Quem se
responsabiliza por eles? Quem se faz
proximo das pessoas escravizadas
por um trabalho que deveria torna-
las mais livres? Quem cuida das
familias amedrontadas, com medo
do futuro e de trazer ao mundo
novas criaturas? Quem presta
ouvidos ao gemido dos idosos
abandonados que, em vez de ser
valorizados, acabam estacionados,
com a perspetiva falsamente
dignificante duma morte doce,
quando na realidade é mais salgada



que as aguas do mar? Quem pensa
nos bebés ndo nascidos, recusados
em nome dum falso direito ao
progresso, que €, ao contrario, um
retrocesso nas necessidades do
individuo? Hoje temos o drama de se
confundirem as criang¢as com 0s
cachorrinhos. O meu secretario
contava-me que, ao passar pela Praca
de Sao Pedro, tinha visto uma
senhora que traria bebés no
carrinho... mas ndo eram bebés,
eram cachorrinhos! Esta confusao
fala-nos de algo que néo esta bem.
Quem olha com compaixdo para
além da propria margem a fim de
ouvir os gritos de dor que se
levantam do Norte de Africa e do
Médio Oriente? Quanta gente vive
imersa em violéncias e padece
situacdes de injustica e perseguicao!
Penso em tantos cristdos, muitas
vezes obrigados a abandonar as suas
terras ou a habita-las sem ver
reconhecidos os seus direitos, sem
gozar de plena cidadania. Por favor,



empenhemo-nos para que quantos
fazem parte da sociedade possam
tornar-se cidadaos de pleno direito. E
depois ha um grito de dor que ressoa
mais do que qualquer outro e esta a
transformar o mare nostrum em
mare mortuum, a mudar o
Mediterraneo de ber¢o da civilizagdo
em tumulo da dignidade. E o grito
sufocado dos irmdos e irmas
migrantes, sobre o qual quero agora
debrucar-me ao refletir sobre a
segunda imagem que nos oferece
Marselha: o seu porto.

2. O porto de Marselha é, ha séculos,
uma porta aberta para o mar, para a
Franca e para a Europa. Daqui
muitos partiram para encontrar
trabalho e futuro no estrangeiro, e
daqui muitos cruzaram a porta do
continente com bagagens cheias de
esperanca. Marselha tem um grande
porto e é uma grande porta, que nao
pode ser fechada. E, no entanto,
fecharam-se varios portos do



Mediterraneo. E ressoaram duas
palavras, alimentando os temores
das pessoas: «<invasao» e
«emergéncia». E fecham-se os portos.
Mas, quem arrisca a vida no mar néo
invade, procura acolhimento,
procura vida. Quanto a emergeéncia,
o fendmeno migratdrio ndo é tanto
uma emergéncia momentanea,
sempre boa para difundir
propaganda alarmista, como
sobretudo um dado real dos nossos
tempos, um processo que envolve em
torno do Mediterraneo trés
continentes e que deve ser
governado com sabia clarividéncia:
com uma responsabilidade europeia
capaz de enfrentar as dificuldades
objetivas. Estou a olhar, aqui, neste
mapa os portos privilegiados para os
migrantes: Chipre, Grécia, Malta,
Italia e Espanha... Encontram-
sevoltados para o Mediterraneo e
recebem migrantes. O mare nostrum
clama por justica, com as suas
margens que dum lado transudam



opuléncia, consumismo e
desperdicio, enquanto do outro ha
pobreza e precariedade. Também
aqui o Mediterraneo espelha o
mundo, com o Sul que faz apelo ao
Norte: tantos paises em vias de
desenvolvimento, atribulados por
instabilidade, regimes, guerras e
desertificacdo, que olham para os
paises que estdo bem, num mundo
globalizado onde estamos todos
conectados, mas onde os desniveis
nunca foram tdo acentuados. E,
todavia, esta situagdo ndo € uma
novidade dos ultimos anos, nem este
Papa vindo da outra parte do mundo
€ 0 primeiro a senti-la com urgéncia
e preocupacdo. A Igreja fala disto
com tons vivos ha mais de cinquenta
anos.

Tinha terminado ha pouco o Concilio
Vaticano II, quando Sdo Paulo VI
escreveu, na Enciclica Populorum
progressio: «Os povos da fome
dirigem-se, hoje, de modo dramatico



aos povos da opuléncia. A Igreja
estremece perante este grito de
angustia e convida cada um a
responder com amor ao apelo do seu
irmdo» (n. 3). O Papa Montini
enumerou «trés deveres» das nacoes
mais desenvolvidas, enraizados «na
fraternidade humana e
sobrenatural»: o «dever de
solidariedade, ou seja, o auxilio que
as nacoes ricas devem prestar aos
paises em vias de desenvolvimento; o
dever de justica social, isto €, a
retificacdo das relacGes comerciais
defeituosas, entre povos fortes e
povos fracos; o dever de caridade
universal, quer dizer, a promocao,
para todos, de um mundo mais
humano e todos tenham qualquer
coisa a dar e a receber, sem que o
progresso de uns seja obstaculo ao
desenvolvimento dos outros» (n. 44).
A luz do Evangelho e destas
consideracoes, em 1967, Paulo VI
sublinhou o «dever do acolhimento»,
sobre o qual — escrevia ele - nunca «é



demasiado insistir» (n. 67). A isto
mesmo havia encorajado Pio XII,
quinze anos antes, escrevendo que «a
Familia de Nazaré no exilio, Jesus,
Maria e José, emigrantes no Egito, (...)
sdo o modelo, o exemplo e o
sustentaculo de todos os emigrantes
e peregrinos das mais diversas
idades e paises, de todos o0s
refugiados de qualquer condicdo
que, forcados pela perseguicdo ou
pela necessidade, se veem obrigados
a abandonar a patria, os entes
queridos, (...) e partir para uma terra
estrangeira» (Const. ap. Exsul Familia
de spirituali emigrantium cura, 01/
VIII/1952).

E certo que estdo a vista de todos as
dificuldades em acolher. Os
migrantes devem ser acolhidos,
protegidos ou acompanhados,
promovidos e integrados. Se isto ndo
for feito na sua inteireza, o migrante
acaba por ficar na drbita da
sociedade. Acolhido, acompanhado,



promovido e integrado: este € o
estilo. E verdade que nio é facil
assumir este estilo ou integrar
pessoas nao esperadas; porém, o
critério principal ndo pode ser a
manutencdo do proprio bem-estar,
mas a salvaguarda da dignidade
humana. Aqueles que se refugiam
junto de ndés ndo devem ser vistos
COMO Um peso a carregar: se 0S
considerarmos irmaos, aparecer-nos-
ao sobretudo como dons. Amanha
celebrar-se-a o Dia Mundial do
Migrante e do Refugiado. Deixemo-
nos tocar pela historia de tantos
nossos irmaos e irmas em
dificuldade, que tém o direito seja de
emigrar seja de ndo emigrar, e ndo
nos fechemos na indiferenca. A
historia chama-nos a um sobressalto
de consciéncia para prevenir o
naufragio de civilizagdo. Com efeito, o
futuro ndo ha de estar no
fechamento, que é um regresso ao
passado, uma inversdo de marcha no
caminho da histdria. Contra a



terrivel chaga da exploracdo de seres
humanos, a solugdo nao é rejeitar,
mas assegurar, segundo as
possibilidades de cada qual, um largo
numero de entradas legais e
regulares, sustentaveis gracas a um
acolhimento équo por parte do
continente europeu, no contexto
duma colaboracdo com os paises de
origem. Pelo contrario, dizer «basta»
é fechar os olhos; tentar agora
«salvar-se a si mesmo» transformar-
se-4 em tragédia amanha. E que as
geracOes futuras agradecer-nos-ao se
tivermos conseguido criar as
condic¢des para uma imprescindivel
integracdo, mas culpar-nos-do se
tivermos apenas favorecido estéreis
assimilacdes. A integracdo, inclusive
dos migrantes, é fadigosa, mas
clarividente: prepara o futuro que,
quer queiramos quer ndo, ou sera
juntos ou ndo existira; ao passo que a
assimilagdo, que ndo tem em conta as
diferencas e permanece rigida nos
proprios paradigmas, faz com que a



ideia prevaleca sobre a realidade e
compromete o futuro, aumentando
as distancias e gerando a formacao
de guetos, que fazem crescer
hostilidades e impaciéncias.
Precisamos de fraternidade como do
pao. A prépria palavra «irmdo», na
sua derivacdo indo-europeia, mostra
uma raiz ligada a nutricdo e ao
sustento. SO nos sustentaremos a nés
mesmos, nutrindo de esperanca os
mais frageis, acolhendo-os como
irmdos. «Nao vos esquecais da
hospitalidade» (Heb 13, 2), diz-nos a
Sagrada Escritura. E no Antigo
Testamento repete-se: a viuva, o
orfao e o estrangeiro. Os trés deveres
da caridade: assistir a viuva, assistir
0 Orfdo e assistir o estrangeiro, o
migrante.

Neste sentido, o porto de Marselha é
também uma «porta de fé». Segundo
a tradigdo, aqui desembarcaram os
Santos Marta, Maria e Lazaro que
semearam o Evangelho nestas terras.



A fé vem do mar, como recorda a
sugestiva tradi¢do marselhesa da
Candelaria com a procissao
maritima. No Evangelho, Lazaro é o
amigo de Jesus, mas é também o
nome do protagonista duma sua
parabola muito atual, abrindo-nos os
olhos para a desigualdade que corrdi
a fraternidade e falando-nos da
predilecdo do Senhor pelos pobres.
Pois bem, nds cristaos que
acreditamos em Deus feito homem,
naquele Homem unico e inimitavel
que nas margens do Mediterraneo se
apresentou como caminho, verdade e
vida (cf. Jo 14, 6), ndo podemos
aceitar que os caminhos do encontro
sejam fechados. Por favor, ndo
fechemos os caminhos do encontro!
Nao podemos aceitar que a verdade
do deus-dinheiro prevaleca sobre a
dignidade do homem, que a vida se
transforme em morte! A Igreja, ao
confessar que Deus em Jesus Cristo
«Se uniu de certo modo a cada
homem» (Gaudium et spes, 22),


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html

acredita, com Sao Jodo Paulo II, que o
caminho dela é o homem (cf. Carta
enc. Redemptor hominis, 14). Adora a
Deus e serve os mais frageis, que sdo
0s seus tesouros. Adorar a Deus e
servir os outros € o que conta: ndo a
relevancia social ou a consisténcia
numeérica, mas a fidelidade ao
Senhor e ao homem.

Trata-se dum testemunho cristao,
frequentemente heroico; penso, por
exemplo, em Sdo Carlos de Foucauld,
«irmdo universal», nos martires da
Argélia, mas também em tantos
agentes de caridade de hoje. Neste
estilo de vida escandalosamente
evangelico, a Igreja encontra o porto
seguro onde atracar e donde partir
novamente para tecer lagos com a
populacdo de cada povo, procurando
em toda a parte os vestigios do
Espirito e oferecendo o que
gratuitamente recebeu. Aqui esta a
realidade mais pura da Igreja, aqui
estd — escreveu Bernanos — «a Igreja


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html

dos santos», acrescentando que «todo
este grande aparato de sabedoria,
forca, disciplina elastica,
magnificéncia e majestade, de por si
nada é se a caridade ndo o

animar» (Jeanne relapse et sainte,
Paris 1994, 74). Apraz-me exaltar esta
perspicacia francesa, génio crente e
criativo, que afirmou tais verdades
através duma infinidade de gestos e
escritos. Sdo Cesario de Arles dizia:
«Se tens a caridade, tens Deus; e se
tens Deus, que te falta?» (Sermdo 22,
2). Pascal reconhecia que «0 unico
objeto da Escritura é a

caridade» (Pensamentos, n. 301) e
que «a verdade fora da caridade nao
¢ Deus, mas € a sua silhueta e um
idolo que ndo deve ser amado nem
adorado» (Pensamentos, n. 767). E
Sdo Jodo Cassiano, aqui falecido,
escreveu que «tudo, mesmo aquilo
que se considera util e necessario,
vale menos do que aquele bem que é
a paz e a caridade» (Conferéncias
espirituais XVI, 6).



Por isso € bom que os cristdos sejam
insuperaveis na caridade; e o
Evangelho da caridade seja a magna
charta da pastoral. Ndo somos
chamados a chorar os tempos
passados nem a redefinir uma
relevancia eclesial, somos chamados
ao testemunho: ndo a bordar as
palavras do Evangelho, mas a dar-
Ihes carne; nao a medir a
visibilidade, mas a gastarmo-nos na
gratuidade, acreditando que «a
medida de Jesus é o amor sem
medida» (Francisco, Homilia, 23/11/
2020). Sao Paulo, o Apodstolo dos
gentios, que passou boa parte da sua
vida dum porto para outro nas rotas
do Mediterraneo, ensinava que, para
cumprir a lei de Cristo, € preciso
carregar os fardos uns dos outros (cf.
Gal 6, 2). Queridos irmaos Bispos,
ndo sobrecarreguemos as pessoas,
mas aliviemos as suas fadigas em
nome do Evangelho da misericordia,
para distribuir com alegria o alivio
de Jesus a uma humanidade cansada


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200223_omelia-bari-mediterraneo-pace.html

e ferida. Que a Igreja ndo seja um
conjunto de preceitos; a Igreja seja
porto de esperanca para os
desanimados. Por favor, ampliai o
coracao! A Igreja seja porto de
restabelecimento, onde as pessoas se
sintam encorajadas a fazerem-se ao
largo na vida com a forga
incomparavel da alegria de Cristo.
Que a Igreja ndo seja uma alfandega.
Recordemos o Senhor: todos, todos,
todos sdo convidados.

3. E chego assim a ultima imagem: o
farol. Este ilumina o mar e indica o
porto. Que rastos luminosos podem
orientar a rota das Igrejas no
Mediterraneo? Pensando no mar,
que une tantas comunidades crentes
diversas, creio que se possa refletir
sobre percursos de maior sinergia,
talvez avaliando mesmo a
oportunidade duma Conferéncia
eclesial do Mediterraneo, como disse
o Cardeal [Aveline], que permita
novas possibilidades de intercambio



e dé maior representatividade
eclesial a regido. E pensando ainda
no porto e na questao migratoria,
poderia ser proveitoso trabalhar em
prol duma pastoral especifica ainda
mais conectada, de modo que as
dioceses mais expostas pudessem
assegurar melhor assisténcia
espiritual e humana as irmas e aos
irmdos que chegam necessitados de
tudo.

O farol, neste prestigioso palacio que
tem o seu nome, faz-me pensar ainda
e sobretudo nos jovens: sdo eles a luz
que indica a rota futura. Marselha é
uma grande cidade universitdria,
sede de quatro campus; dos 35 mil
alunos que os frequentam,
aproximadamente 5 mil sdo
estrangeiros. Donde comecar a tecer
as relacOes entre as culturas, sendo
das universidades? Aqui os jovens
sdo fascinados, ndo pela seducao do
poder, mas pelo sonho de construir o
futuro. Que as universidades



mediterranicas sejam laboratorios de
sonhos e estaleiros de construcdo de
futuro, onde os jovens amadurecam
encontrando-se, conhecendo-se e
descobrindo culturas e contextos
simultaneamente vizinhos e
diversos. Assim se abatem os
preconceitos, curam as feridas e
evitam retoricas fundamentalistas.
Cuidado com a pregacdo de tantos
fundamentalismos que, hoje em dia,
estdo na moda! Jovens bem formados
e orientados para fraternizar
poderdo abrir portas inesperadas de
dialogo. Se queremos que se
consagrem ao Evangelho e ao nobre
servico da politica, € preciso antes de
tudo que nds proprios sejamos
crediveis: esquecidos de n6s mesmos,
livres de autorreferencialidade,
dedicados a gastar-nos
incansavelmente pelos outros. Mas o
desafio prioritario da educacdo diz
respeito a todas as idades educativas:
jéa desde crianga, «misturando-se»
com as outras, podem-se superar



muitas barreiras e preconceitos,
desenvolvendo a propria identidade
no contexto dum enriquecimento
mutuo. Para isso bem pode
contribuir a Igreja, colocando ao
servico as suas redes de formacao e
dando vida a uma «criatividade da
fraternidade».

Irmaos e irmads, um outro desafio é o
de uma teologia mediterranica — a
teologia deve estar radicada na vida;
uma teologia de laboratorio ndo
funciona —, que desenvolva um
pensamento aderente a realidade,
«casa» do humano e ndo apenas do
dado técnico, capaz de unir as
geracOes ligando memoria e futuro, e
de promover com originalidade o
caminho ecuménico entre os cristaos
e o didlogo entre crentes de
diferentes religides. E bom
aventurar-se numa investigacao
filosofica e teoldgica que, bebendo
nas fontes culturais mediterranicas,
restitua esperanca ao homem,



mistério de liberdade, que tem
necessidade de Deus e do outro para
dar sentido a sua existéncia. E é
preciso também refletir sobre o
mistério de Deus, que ninguém pode
pretender possuir ou dominar, antes
deve ser subtraido a todo o uso
violento e instrumental, cientes de
que a confissdo da sua grandeza
pressupde em nos a humildade dos
indagadores.

Queridos irmaos e irmas,estou feliz
por estar aqui em Marselha! Uma
vez, o Senhor Presidente convidou-
me a visitar a Franca e disse-me:
“Mas é importante que venha a
Marselha!”. E aqui estou. Agradeco-
vos pela vossa escuta paciente e o
v0sso compromisso. Continuai para
diante, com coragem! Sede mar de
bem, para fazer frente as pobrezas de
hoje com uma sinergia solidaria;
sede porto acolhedor, para abracar
quem procura um futuro melhor;
sede farol de paz, para atravessar,



através da cultura do encontro, os
tenebrosos abismos da violéncia e da
guerra. Muito obrigado!

Santa Missa no “Stadio Vélodrome”

Narram as Escrituras que o rei David,
depois de tornar estavel o seu reino,
decidiu transportar a Arca da
Alianca para Jerusalém. Entao,
depois de ter convocado o povo,
levantou-se e partiu para ir busca-la;
em seguida, durante o trajeto, ele
mesmo dancava diante dela
juntamente com o povo, exultando
de alegria pela presenca do Senhor
(cf. 2 Sam 6, 1-15). Tendo como pano
de fundo esta cena, o evangelista
Lucas conta-nos a visita de Maria a
prima Isabel: de facto, também
Maria se levanta e parte para a
regido de Jerusalém e, quando entra
na casa de Isabel, o menino que esta



traz no ventre, reconhecendo a
chegada do Messias, salta de alegria e
pOe-se a dancar como fez David
diante da Arca (cf. Lc 1, 39-45).

Assim, Maria é apresentada como a
verdadeira Arca da Aliancga, que
introduz no mundo o Senhor
encarnado. E a jovem Virgem que vai
ao encontro da idosa estéril e,
levando Jesus, torna-se sinal da visita
de Deus que vence toda a
esterilidade. E a Mde que sobe rumo
aos montes de Juda, para nos dizer
que Deus Se pde em viagem para vir
a0 Nnosso encontro, para nos procurar
com o0 seu amor e fazer-nos exultar
de alegria. £ Deus, quem Se pde em
viagem!

Nestas duas mulheres, Maria e
Isabel, desvenda-se a visita de Deus a
humanidade: uma é jovem e a outra
idosa, uma é virgem e a outra estéril;
e, contudo, ambas estdo gravidas de
modo «impossivel». Esta é a obra de



Deus na nossa vida: torna possivel
mesmo aquilo que parece impossivel,
gera vida mesmo na esterilidade.

Irmaos e irmas, perguntemo-nos de
coracdo sincero: Acreditamos que
Deus esta a agir na nossa vida?
Cremos que o Senhor age, de forma
escondida e frequentemente
imprevisivel, na historia, realiza
maravilhas e atua também nas
nossas sociedades marcadas pelo
secularismo mundano e por uma
certa indiferenca religiosa?

Ha um modo de discernir se temos
ou ndo esta confianca no Senhor. E
qual é esse modo? Diz o Evangelho
que, «quando Isabel ouviu a
saudacdo de Maria, o menino saltou-
lhe de alegria no seio» (1, 41). Este é o
sinal: saltar de alegria. Quem cré,
quem reza, quem acolhe o Senhor
salta de alegria no Espirito, sente que
algo se move por dentro, «danga» de



alegria. Quero deter-me nisto: o salto
de alegria da feé.

A experiéncia da fé gera, antes de
mais nada, um salto de alegria
perante a vida. Saltar de alegria
significa ser «tocado por dentro», ter
um frémito interior, sentir que algo
se move Nno nosso coragio. E o
contrario dum coracdo insensivel,
frio, acomodado numa vida
tranquila, que se tranca na
indiferenca e se torna impermeavel,
que endurece, insensivel a tudo e a
todos, inclusive ao tragico descarte
da vida humana, que hoje € rejeitada
em tantas pessoas que emigram, bem
como em muitos bebés ndo nascidos
e em muitos idosos abandonados.
Um coracdo frio e insensivel arrasta
a vida de forma mecanica, sem
paixdo, sem impulsos, sem anseios. E,
de tudo isto, é possivel adoecer na
nossa sociedade europeia: o cinismo,
0 desencanto, a resignacao, a
incerteza, a melancolia — tudo



somado, a tristeza, aquela tristeza

escondida nos coragoes. Alguém as
designou como «paixdes tristes»: é
uma vida sem saltos de alegria.

Ao contrario, quem é gerado para a
fé, reconhece a presenca do Senhor,
como o bebé no ventre de Isabel.
Reconhece a sua obra no
desabrochar dos dias e recebe olhos
novos para ver a realidade; mesmo
no meio das canseiras, dos
problemas e dos sofrimentos,
vislumbra diariamente a visita de
Deus e sente-se acompanhado e
sustentado por Ele. Diante do
mistério da vida pessoal e dos
desafios da sociedade, quem acredita
da saltos de alegria, tem uma paixao,
um sonho a cultivar, um interesse
que o impele a comprometer-se
pessoalmente. Agora, cada um de nos
pode perguntar-se: eu sinto estas
coisas? Eu tenho estas coisas? Quem
¢ assim sabe que, em tudo, esta
presente o Senhor, nos chama e



convida a testemunhar o Evangelho
para construir com mansido, gracas
aos dons e carismas recebidos, um
mundo novo.

A experiéncia da fé, além de um salto
de alegria perante a vida, gera
também um salto de alegria a vista
do proximo. De facto, no mistério da
Visitacdo, vemos que a visita de Deus
ndo se realiza através de eventos
celestes extraordindrios, mas na
simplicidade dum encontro. Deus
chega a porta duma casa de familia,
no abracgo terno entre duas
mulheres, no cruzamento de duas
gravidezes cheias de maravilha e
esperanca. E, neste encontro, temos a
solicitude de Maria, a maravilha de
Isabel, a alegria da partilha.

Recordemo-lo sempre, mesmo na
Igreja: Deus é relacdo e visita-nos
muitas vezes através dos encontros
humanos, quando sabemos abrir-nos
ao outro, quando ha um salto de



alegria pela vida de quem passa
diariamente por nos e quando o
nosso coragao nao fica impassivel e
insensivel perante as feridas de
quem € mais fragil. Neste sentido, as
nossas cidades metropolitanas e
muitos paises europeus como a
Franca, onde convivem diferentes
culturas e religides, sdo um grande
desafio contra as exasperacdes do
individualismo, contra os egoismos e
os fechamentos que produzem
soliddes e sofrimentos. Aprendamos
de Jesus a sentir frémitos por quem
vive ao nosso lado, aprendamos d’Ele
que, a vista das multiddes cansadas e
exaustas, sente compaixao e Se
comove (cf. Mc 6, 34), experimenta
saltos de misericordia diante da
carne ferida daqueles que encontra.
Como afirma um vosso grande Santo
— Vicente de Paulo - «é preciso
procurar enternecer 0s nossos
coragoes, tornando-os sensiveis as
penas e as misérias do proximo, e
pedir a Deus que nos dé o verdadeiro



espirito de misericdrdia, que é
precisamente o seu proprio espirito»,
até reconhecer que os pobres sdo «o0s
nossos senhores e

patrdes» (Correspondance, entretiens,
documents, Paris 1920-25, 341;
392-393).

Irmaos, irm4s, penso nos muitos
«saltos de alegria» da Franca, numa
histdria rica de santidade, de cultura,
de artistas e de pensadores, que
apaixonou tantas geracoes. Também
hoje a nossa vida, a vida da Igreja, a
Franca, a Europa precisam disto: da
graca dum salto de alegria, dum novo
salto de fé, de caridade e de
esperanca. Precisamos de
reencontrar paixdo e entusiasmo,
redescobrir o gosto do compromisso
pela fraternidade, ousar ainda o risco
do amor nas familias e para com 0s
mais frageis, e encontrar no
Evangelho uma graca que
transforma e torna bela a vida.



Olhemos para Maria, que se
desinquieta pondo-se em viagem e
nos ensina que assim é exatamente
Deus: desinquieta-nos, poe-nos em
movimento, faz-nos «saltar de
alegria», como acontece a Isabel. E
queremos ser cristaos que
encontram Deus com a oracdo, e 0s
irmdos com o amor; cristdos que
saltam de alegria, vibram, acolhem o
fogo do Espirito para depois se
deixar queimar pelos interrogativos
de hoje, pelos desafios do
Mediterraneo, pelo grito dos pobres,
pelas «santas utopias» de
fraternidade e de paz a espera de ser
realizadas.

Irmaos e irmas, juntamente convosco
peco a Notre Dame de la Garde que
vele pela vossa vida, guarde a
Franca, proteja a Europa inteira e
nos faca saltar de alegria no Espirito.
E quero fazé-lo com as palavras de
Paul Claudel: «Vejo a igreja aberta.
(...) / Nao tenho nada para oferecer, e



nada a pedir. / Venho, Mae, somente
para Te ver. / Ver-Te, chorar de
felicidade, saber isto: / que sou teu
filho e que Tu estas aqui. (...) Estar
contigo, Maria, neste lugar onde Tu
estas. (...) / Porque Tu sempre estas, /
simplesmente porque és Maria, /
simplesmente porque existes, / Mae
de Jesus Cristo, 0 meu
agradecimento!» («La Vierge a midi»,
Poémes de Guerre 1914-1916, Paris
1922).

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/viagem-
apostolica-do-papa-francisco-a-
marselha/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-marselha/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-marselha/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-marselha/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-marselha/

	Viagem apostólica do Papa Francisco a Marselha

