
opusdei.org

Viagem apostólica
do Papa Francisco a
Malta

Intervenções do Papa na
viagem apostólica a Malta (2-3
de abril) Atualizado domingo às
19h.

02/04/2022

36ª viagem apostólica internacional,
durante a qual o Sucessor de Pedro
confirmará na fé os habitantes da
ilha, chegada e porta de esperança
para muitos migrantes, onde S. Paulo
iniciou o seu trabalho evangelizador



após um naufrágio, como relatado
nos Atos dos Apóstolos.

Malta, na ponta mais a sul da
Europa, prepara-se para acolher o
terceiro Papa da sua história. Depois
de São João Paulo II, que visitou a
República de Malta duas vezes em
1990 e 2001, e Bento XVI em 2010, o
Papa Francisco irá agora visitar o
arquipélago neste sábado e domingo.
Uma viagem muito desejada pelo
Pontífice, prevista para maio de 2020,
depois adiada devido à pandemia, e
que será inevitavelmente marcada
pela guerra na Ucrânia e pelo fluxo
incessante de refugiados que fogem
dos bombardeamentos.

Sábado, 2 de abril de 2022

- Encontro com as autoridades e
Corpo Diplomático na Sala do



Conselho Superior do Palácio do
Grão Mestre em Valeta

- Encontro de oração no Santuário
Nacional de "Ta' Pinu" em Gozo

Domingo, 3 de abril de 2022

- SANTA MISSA no Largo "dei Granai"
em Floriana

- Angelus

- ENCONTRO COM OS MIGRANTES no
Centro para os Migrantes "João XXIII
Peace Lab" em Hal Far

Sábado, 2 de abril de 2022

Encontro com as autoridades e
Corpo Diplomático na Sala do
Conselho Superior do Palácio do
Grão Mestre em Valeta

Senhor Presidente da República,



Membros do Governo e do Corpo
Diplomático,

Distintas Autoridades religiosas e
civis,

Ilustres Representantes da sociedade
e do mundo da cultura,

Senhoras e Senhores!

Saúdo-vos cordialmente e agradeço
ao Senhor Presidente as amáveis
palavras que me dirigiu em nome de
todos os cidadãos. Os vossos
antepassados deram hospitalidade ao
Apóstolo Paulo durante a sua viagem
para Roma, tratando-o a ele e aos
seus companheiros de viagem «com
invulgar humanidade» (At 28, 2);
agora também eu, vindo de Roma,
experimento o acolhimento caloroso
dos malteses, tesouro que passa de
geração em geração no país.

Devido à sua posição, pode-se definir
Malta como o coração do



Mediterrâneo. E não só pela posição:
há milénios que o entrelaçamento de
acontecimentos históricos e o
encontro de populações fazem destas
ilhas um centro de vitalidade e
cultura, espiritualidade e beleza,
uma encruzilhada que soube acolher
e harmonizar influxos originários de
muitas partes. Esta diversidade de
influxos faz pensar na variedade dos
ventos que caraterizam o país. Não é
por acaso que, nas antigas
representações cartográficas do
Mediterrâneo, a rosa dos ventos
estava frequentemente colocada
perto da ilha de Malta. Servindo-me
precisamente desta imagem da rosa
dos ventos, que localiza as correntes
de ar segundo os quatro pontos
cardeais, quero delinear quatro
influxos essenciais para a vida social
e política deste país.

Sobre as ilhas maltesas, os ventos
sopram predominantemente de
noroeste. O norte lembra a Europa,



em particular a casa da União
Europeia, edificada para que nela
habite uma grande família unida na
salvaguarda da paz. Unidade e paz
são os dons que o povo maltês pede a
Deus cada vez que entoa o Hino
Nacional. Com efeito assim reza a
oração escrita por Dun Karm Psaila:
«Concedei, Deus Omnipotente,
sabedoria e misericórdia a quem
governa, saúde a quem trabalha e
assegura ao povo maltês unidade e
paz». A paz vem depois da unidade e
brota dela. Isto faz pensar na
importância de trabalhar juntos,
colocar a coesão antes de toda a
divisão, revigorar raízes e valores
partilhados que forjaram a unicidade
da sociedade maltesa.

Mas, para garantir uma boa
convivência social, não basta
consolidar o sentido de pertença; é
necessário também reforçar os
alicerces da vida comum, que
assenta sobre o direito e a legalidade.



A honestidade, a justiça, o sentido do
dever e a transparência são pilares
essenciais duma sociedade
civilmente avançada. Por isso o
empenho em eliminar a ilegalidade e
a corrupção seja forte como o vento
que, soprando de norte, varre as
costas do país. E sempre se cultivem
a legalidade e a transparência, que
permitem erradicar a candonga e a
criminalidade, unidas pelo facto de
não agirem à luz do sol.

A casa europeia, que está
empenhada na promoção dos valores
da justiça e equidade social,
encontra-se também na vanguarda
da tutela da casa mais ampla da
criação. O ambiente onde vivemos é
uma dádiva do céu, como reconhece
também o Hino Nacional ao pedir a
Deus que olhe pela beleza desta
terra, mãe adornada com a mais alta
luz. É verdade! Em Malta, onde a
luminosidade da paisagem alivia as
dificuldades, a criação aparece como



o dom que, por entre as provas da
história e da vida, recorda a beleza
de habitar a terra. Por isso deve ser
preservada da ganância devoradora,
da sofreguidão do dinheiro e da
especulação imobiliária, que
compromete não só a paisagem, mas
também o futuro. Ao passo que a
defesa do ambiente e a justiça social
preparam o futuro, e são ótimos
caminhos para fazer apaixonar os
jovens pela boa política, libertando-
os das tentações do desinteresse e
alheamento.

O vento norte mistura-se muitas
vezes com o vento que sopra de 
oeste. De facto este país europeu,
particularmente a sua juventude,
partilha os estilos de vida e de
pensamento ocidentais. Daqui
derivam grandes bens – penso por
exemplo nos valores da liberdade e
da democracia –, mas também riscos
sobre os quais é preciso vigiar, para
que a ambição do progresso não leve



a separar-se das raízes. Malta é um
maravilhoso «laboratório de
desenvolvimento orgânico», onde
progredir não significa cortar as
raízes com o passado em nome duma
falsa prosperidade ditada pelo lucro,
as necessidades sugeridas pelo
consumismo, bem como pelo direito
de ter todo e qualquer direito. Para
um desenvolvimento saudável, é
importante preservar a memória e
tecer respeitosamente a harmonia
entre as gerações, sem se deixar
absorver por homogeneizações
artificiais e colonizações ideológicas,
que muitas vezes ocorrem, por
exemplo, no campo da vida, do
princípio da vida. São colonizações
ideológicas que vão contra o direito à
vida desde o momento da conceção.

Na base dum sólido crescimento, está
a pessoa humana, o respeito pela
vida e pela dignidade de todo o
homem e mulher. Conheço o
empenho dos malteses em abraçar e



proteger a vida. Já nos Atos dos
Apóstolos vos distinguíeis por salvar
tantas pessoas. Encorajo-vos a
continuar a defender a vida desde o
início até ao seu fim natural, mas
também a preservá-la sempre de ser
descartada e negligenciada. Penso
especialmente na dignidade dos
trabalhadores, dos idosos e dos
doentes. E aos jovens, que correm o
risco de desperdiçar o bem imenso
que são, perseguindo miragens que
deixam no íntimo tanto vazio. A
provocar tudo isto é o consumismo
exasperado, o fechamento às
necessidades dos outros e a praga da
droga, que sufoca a liberdade ao
criar dependência. Protejamos a
beleza da vida!

Continuando na rosa dos ventos,
olhemos para sul. De lá chegam
muitos irmãos e irmãs à procura de
esperança. Quero agradecer às
Autoridades e à população pelo
acolhimento que lhes dão em nome



do Evangelho, da humanidade e do
sentido de hospitalidade típico dos
malteses. Segundo a etimologia
fenícia, Malta significa «porto
seguro». Mas, perante o afluxo
crescente dos últimos anos, medos e
inseguranças geraram desânimo e
frustração. Para se enfrentar
adequadamente a complexa questão
da migração, é preciso situá-la dentro
de perspetivas de tempo e espaço
mais amplas. De tempo: o fenómeno
migratório não é uma conjuntura do
momento, mas marca a nossa época.
Traz consigo as dívidas de injustiças
passadas, de tanta exploração, de
mudanças climáticas e de desditosos
conflitos cujas consequências se
pagam. Do sul pobre e povoado,
massas de pessoas deslocam-se para
o norte mais rico: é um dado real,
que não se pode enjeitar com
anacrónicos fechamentos, porque
não haverá prosperidade nem
integração no isolamento. Depois há
que considerar o espaço: o



agravamento da emergência
migratória – pensemos nos
refugiados da martirizada Ucrânia –
exige respostas amplas e partilhadas.
Não podem apenas alguns países
arcar com o problema inteiro, na
indiferença de outros! Nem podem
países civis sancionar, para seu
próprio interesse, acordos obscuros
com criminosos que escravizam as
pessoas. Isto, infelizmente, acontece.
O Mediterrâneo precisa de
corresponsabilidade europeia, para
voltar a ser teatro de solidariedade e
não a dianteira dum trágico
naufrágio da civilização. O mare
nostrum não pode tornar-se o maior
cemitério da Europa.

E a propósito de naufrágio, penso em
São Paulo que, durante a sua última
travessia no Mediterrâneo, chegou a
estas costas de maneira inesperada e
foi socorrido. Depois, mordido por
uma víbora, foi julgado um
criminoso, passando pouco depois a



ser considerado uma divindade por
não ter sofrido consequências (cf. At
28, 3-6). Por entre os exageros dos
dois extremos, escapava a evidência
primária: Paulo era um homem,
necessitado de acolhimento. A
humanidade vem em primeiro lugar
e antepõe-se a tudo: ensina-o este
país, cuja história beneficiou com a
penosa chegada do Apóstolo
naufragado. Em nome do Evangelho
que ele viveu e pregou, alarguemos o
coração e descubramos a beleza de
servir os necessitados. Continuemos
por esta estrada. Enquanto hoje, a
respeito de quem atravessa o
Mediterrâneo à procura de
segurança, prevalecem o medo e «a
narração da invasão», e o objetivo
primário parece ser a tutela a todo
custo da própria segurança,
ajudemo-nos a não ver o migrante
como uma ameaça não cedendo à
tentação de construir pontes
levadiças e erguer muros. O outro
não é um vírus do qual nos devemos



defender, mas uma pessoa a acolher,
e «o ideal cristão convidará sempre a
superar a suspeita, a desconfiança
permanente, o medo de sermos
invadidos, as atitudes defensivas que
nos impõe o mundo
atual» (Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, n. 88). Não deixemos que a
indiferença apague o sonho de
vivermos juntos! Claro, acolher custa
fadiga e exige renúncias. Foi assim
também com São Paulo: para se
porem a salvo, foi necessário
primeiro sacrificar os bens do navio
(cf. At 27, 38). Mas trata-se de santas
renúncias as que são feitas por um
bem maior, pela vida do homem, que
é o tesouro de Deus!

E temos, enfim, o vento de leste, que
sopra muitas vezes ao amanhecer.
Homero chamava-o «Euro» (Odisseia
V, 379.423). Entretanto foi
precisamente do leste da Europa, do
Oriente onde primeiro aparece a luz,
que chegaram as trevas da guerra.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Sim_%C3%A0s_rela%C3%A7%C3%B5es_novas_geradas_por_Jesus_Cristo
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Sim_%C3%A0s_rela%C3%A7%C3%B5es_novas_geradas_por_Jesus_Cristo


Pensávamos que invasões doutros
países, combates brutais pelas
estradas e ameaças atómicas fossem
sombrias recordações dum passado
distante. Mas o vento gelado da
guerra, que só traz morte, destruição
e ódio, abateu-se prepotentemente
sobre a vida de muitos e sobre os
dias de todos. E enquanto mais uma
vez um poderoso qualquer,
tristemente fechado em anacrónicas
reivindicações de interesses
nacionalistas, provoca e fomenta
conflitos, a gente comum sente a
necessidade de construir um futuro
que será vivido conjuntamente por
todos ou então não subsistirá. Agora,
na noite da guerra que caiu sobre a
humanidade, por favor não façamos
evaporar-se o sonho da paz.

Malta, que resplandece luminosa no
coração do Mediterrâneo, pode
inspirar-nos, porque é urgente
devolver beleza ao rosto do homem,
desfigurado pela guerra. Uma bela



estátua mediterrânica, que remonta
a séculos antes de Cristo, retrata a
paz, Irene, como uma mulher
segurando Plutão, a riqueza. Recorda
que a paz gera bem-estar, e a guerra
só pobreza. E impressiona o facto de,
na estátua, a paz e a riqueza
aparecerem retratadas como uma
mãe que segura um filho nos braços.
A ternura das mães, que dão ao
mundo a vida, e a presença das
mulheres são a verdadeira
alternativa à perversa lógica do
poder, que leva à guerra. Precisamos
de compaixão e cuidados, não de
visões ideológicas e populismos, que
se alimentam com palavras de ódio e
não têm a peito a vida concreta do
povo, da gente comum.

Há mais de sessenta anos, da bacia
do Mediterrâneo para um mundo
ameaçado pela destruição, onde
ditavam lei as contraposições
ideológicas e a lógica férrea dos
alinhamentos, ergueu-se uma voz



contracorrente, que contrapôs, à
exaltação da própria parte, um salto
profético em nome da fraternidade
universal. Era a voz de Jorge La Pira,
que disse: «A conjuntura histórica
que vivemos, o choque de interesses
e ideologias que abalam a
humanidade a braços com um
infantilismo incrível, devolvem ao
Mediterrâneo uma responsabilidade
capital: definir de novo as normas
duma Medida onde se possa
reconhecer o homem abandonado ao
delírio e aos excessos» (Discurso no
Congresso Mediterrânico de Cultura,
19-II-1960). São palavras atuais;
podemos repeti-las, porque têm uma
grande atualidade! Quanto
precisamos duma «medida humana»
face à agressividade infantil e
destrutiva que nos ameaça, frente ao
risco duma «guerra fria alargada»
que pode sufocar a vida de gerações
e povos inteiros! Infelizmente, aquele
«infantilismo» não desapareceu.
Ressurge prepotentemente nas



seduções da autocracia, nos novos
imperialismos, na difusa
agressividade, na incapacidade de
lançar pontes e começar pelos mais
pobres. Hoje é tão difícil pensar com
a lógica da paz; habituamo-nos a
pensar com a lógica da guerra. Disto
começa a soprar o vento gelado da
guerra, que esta vez também foi
alimentado ao longo dos anos. Sim,
desde há tempos que a guerra tem
vindo a ser preparando com grandes
investimentos e tráficos de armas. E
é triste ver como o entusiasmo pela
paz, surgido depois da II Guerra
Mundial, se debilitou nas últimas
décadas, bem como o percurso da
comunidade internacional, com
alguns poderosos que avançam por
conta própria à procura de espaços e
zonas de influência. E assim não só a
paz, mas também muitas questões
importantes, como a luta contra a
fome e as desigualdades, foram
efetivamente canceladas das
principais agendas políticas.



Mas a solução para as crises de cada
um é ocupar-se das crises de todos,
porque os problemas globais
requerem soluções globais. Ajudemo-
nos a auscultar a sede de paz das
pessoas, trabalhemos por colocar as
bases dum diálogo cada vez mais
alargado, voltemos a reunir-nos em
conferências internacionais pela paz,
onde seja central o tema do
desarmamento, com o olhar fixo nas
gerações vindouras! E os enormes
fundos que continuam a ser
destinados para armamentos sejam
aplicados no desenvolvimento, na
saúde e na nutrição.

Olhando ainda para leste, gostaria
por fim de dirigir um pensamento ao
Médio Oriente, cuja proximidade se
reflete na língua deste país, que se
harmoniza com outras, como se
quisesse recordar a capacidade que
têm os malteses de gerar benéficas
convivências, numa espécie de
convívio das diferenças. Disto



precisa o Médio Oriente: o Líbano, a
Síria, o Iémen e outros contextos
dilacerados por problemas e
violência. Que Malta, coração do
Mediterrâneo, continue a fazer
palpitar a esperança, o cuidado pela
vida, o acolhimento do outro, o
anseio de paz, com a ajuda de Deus,
cujo nome é paz.

Deus abençoe Malta e Gozo!

Encontro de oração no Santuário
Nacional de "Ta' Pinu" em Gozo 

Junto da cruz de Jesus, estão Maria e
João: a Mãe, que deu à luz o Filho de
Deus, encontra-Se trespassada de dor
com a morte d’Ele, enquanto as
trevas envolvem o mundo; e o
discípulo amado, que deixara tudo
para O seguir, vemo-lo agora imóvel
aos pés do Mestre crucificado. Parece
estar tudo perdido, parece ter
acabado tudo para sempre.
Entretanto Jesus, tomando sobre Si as
chagas da humanidade, reza: «Meu



Deus, meu Deus, por que Me
abandonaste?» (Mt 27, 46; Mc 15, 34).
Esta é também a nossa oração nos
momentos da vida marcados pelo
sofrimento; é a oração que se eleva
cada dia a Deus do vosso coração,
Sandi e Domenico: obrigado pela
perseverança do vosso amor;
obrigado pelo vosso testemunho de
fé!

Contudo a hora de Jesus, que no
Evangelho de João é a hora da morte
na cruz, não constitui a conclusão da
história, mas marca o início duma
vida nova. Com efeito, na cruz,
contemplamos o amor
misericordioso de Cristo, que estende
os braços para nós e, através da sua
morte, abre-nos à alegria da vida
eterna. A partir da hora do fim, abre-
se uma vida que começa; daquela
hora da morte, começa outra hora
cheia de vida: é o tempo da Igreja
que nasce. Daquela célula
primordial, o Senhor reunirá um



povo, que continuará a atravessar os
caminhos impérvios da história,
levando no coração a consolação do
Espírito, com a qual enxugará as
lágrimas da humanidade.

Irmãos e irmãs, a partir deste
Santuário de Ta' Pinu, podemos
meditar juntos sobre o novo início
que brota da hora de Jesus. Também
neste lugar, antes do edifício
esplêndido que vemos hoje, havia só
uma capelinha em estado de
abandono. Já estava aliás decidida a
sua demolição: parecia o fim. Mas
uma série de acontecimentos mudou
o rumo das coisas, como se o Senhor
quisesse dizer a esta população: «Não
serás mais chamada a
“Desamparada”, nem a tua terra a
“Deserta”; antes, serás chamada:
“Minha Dileta”, e a tua terra a
“Desposada”» (Is 62, 4). Aquela
capelinha tornou-se o Santuário
nacional, meta de peregrinos e fonte
de vida nova. No-lo recordaste tu,



Jennifer: aqui muitos confiam a
Nossa Senhora os seus sofrimentos e
alegrias, e todos se sentem acolhidos.
Aqui veio, peregrino, também São
João Paulo II, cujo aniversário da
morte ocorre hoje. Um lugar que
parecia perdido, hoje regenera fé e
esperança no Povo de Deus.

À luz disto, tentemos recolher
também para nós o convite da hora
de Jesus, daquela hora da salvação.
Diz-nos que, para renovar a nossa fé
e a missão da comunidade, somos
chamados a voltar àquele início, à
Igreja nascente que vemos, junto da
cruz, em Maria e João. Mas que
significa voltar àquele início? Que
significa tornar às origens?

Antes de mais nada, trata-se de voltar
a descobrir o essencial da fé. Tornar à
Igreja das origens não significa olhar
para trás para copiar o modelo
eclesial da primeira comunidade
cristã. Não podemos «saltar a



história», como se o Senhor não
tivesse falado e feito grandes coisas
também na vida da Igreja dos séculos
seguintes. Nem significa sermos
demasiado idealistas, imaginando
que naquela comunidade não
haveria dificuldades quando, pelo
contrário, lemos que os discípulos
discutem e chegam mesmo a litigar
entre eles, e nem sempre entendem
os ensinamentos do Senhor. Voltar às
origens significa, antes, recuperar o
espírito da primeira comunidade
Cristã, isto é, voltar ao coração e 
redescobrir o centro da fé: a relação
com Jesus e o anúncio do seu
Evangelho ao mundo inteiro. E isto é
o essencial! Esta é alegria da Igreja:
evangelizar.

Na verdade, depois da hora da morte
de Jesus, os primeiros discípulos –
nomeadamente Maria Madalena e
João – tendo visto o sepulcro vazio,
sem perder tempo, de coração
vibrante, correm a anunciar a Boa



Nova da Ressurreição. O pranto de
tristeza junto da cruz transforma-se
na alegria do anúncio. E penso
também nos Apóstolos, que «todos os
dias, no templo e nas casas, não
cessavam de ensinar e de anunciar a
Boa Nova de Jesus, o Messias» (At 5,
42). A preocupação principal dos
discípulos de Jesus não era o
prestígio da comunidade e dos seus
ministros, não era a influência social,
não era a perfeição do culto. Não. A
inquietação que os movia era o
anúncio e o testemunho do
Evangelho de Cristo (cf. Rm 1, 1),
porque a alegria da Igreja é
evangelizar.

Irmãos e irmãs, a Igreja maltesa
gloria-se duma história preciosa da
qual extrair tantas riquezas
espirituais e pastorais. Todavia, a
vida da Igreja – tenhamo-lo sempre
presente – nunca é só «uma história
passada a recordar», mas um
«grande futuro a construir», dócil aos



desígnios de Deus. Não nos pode
bastar uma fé feita de usos e
costumes recebidos por tradição, de
celebrações solenes, belas iniciativas
populares, momentos fortes e
emocionantes; precisamos duma fé
fundada e renovada no encontro
pessoal com Cristo, na escuta diária
da sua Palavra, na ativa colaboração
na vida da Igreja, na alma da piedade
popular.

A crise da fé, a apatia da prática
religiosa sobretudo no pós-pandemia
e a indiferença de muitos jovens
relativamente à presença de Deus
não são questões que devemos
«adocicar» pensando que, apesar de
tudo, ainda subsiste um certo espírito
religioso. Na realidade, às vezes o
suporte exterior pode ser religioso,
mas por trás desses andaimes a fé vai
envelhecendo. Nem sempre a
elegante amostra de vestes religiosas
corresponde a uma fé viva animada
pelo dinamismo da evangelização. É



preciso vigiar para que as práticas
religiosas não se reduzam à
repetição dum repertório do passado,
mas expressem uma fé viva, aberta,
que difunda a alegria do Evangelho,
porque a alegria da Igreja é
evangelizar.

Sei que iniciastes, através do Sínodo,
um processo de renovação: agradeço-
vos por este caminho. Irmãos, irmãs,
este é o momento de voltar àquele
começo, ao pé da cruz, olhando para
a primeira comunidade Cristã, para
ser uma Igreja que tem a peito a
amizade com Jesus e o anúncio do
seu Evangelho, e não a busca de
espaço e atenções; uma Igreja que
tem, no centro, o testemunho, e não
qualquer costume religioso; uma
Igreja que deseja ir ao encontro de
todos com a lâmpada do Evangelho
acesa, e não formar um círculo
fechado. Não tenhais medo de
empreender – como já fazeis –
percursos novos de evangelização e



anúncio, talvez até arriscados mas
que tocam a vida, porque a alegria
da Igreja é evangelizar.

Voltemos o olhar mais uma vez para
as origens, para Maria e João junto
da cruz. Nos primórdios da Igreja,
temos o seu gesto de mútua entrega.
Com efeito, o Senhor confia cada um
deles aos cuidados do outro: João a
Maria e Maria a João, de tal modo
que, «desde aquela hora, o discípulo
acolheu-A como sua» (Jo 19, 27).
Voltar ao início significa também 
desenvolver a arte do acolhimento.
Dentre as últimas palavras de Jesus
na cruz, as palavras dirigidas à Mãe e
a João incitam a fazer do
acolhimento o estilo perene do
discipulado. Realmente não se tratou
dum simples gesto de compaixão –
Jesus teria confiado a sua Mãe a João,
para que Ela não ficasse sozinha
depois da morte d’Ele – mas duma
indicação concreta do modo como
viver o mandamento supremo: o do



amor. O culto a Deus passa pela
proximidade ao irmão.

Quão importante é na Igreja o amor
entre os irmãos e o acolhimento do
próximo! No-lo recorda o Senhor na
hora da cruz, na mútua aceitação de
Maria e João, exortando a
comunidade cristã de todos os
tempos a não perder esta prioridade.
«Eis o teu filho (…) eis a tua mãe» (Jo
19, 26.27) é como se dissesse: fostes
salvos pelo mesmo sangue, sois uma
única família; então acolhei-vos
mutuamente, amai-vos uns aos
outros, curai as feridas uns dos
outros. Sem suspeitas, sem divisões,
calúnias, murmurações nem
desconfianças. Irmãos e irmãs, fazei
«sínodo», isto é, «caminhai juntos».
Porque Deus está presente onde
reina o amor!

Caríssimos, o mútuo acolhimento,
não como pura formalidade, mas em
nome de Cristo, é um desafio



permanente. É-o antes de mais nada
para as nossas relações eclesiais,
porque a nossa missão produz fruto
se trabalharmos na amizade e na
comunhão fraterna. Sois duas lindas
comunidades – Malta e Gozo, ou
Gozo e Malta? Não sei qual das duas
seja a mais importante, seja a
primeira! –, tal como dois eram
Maria e João! Então que as palavras
de Jesus na cruz sejam a vossa
estrela polar, para vos acolherdes
mutuamente, criardes familiaridade,
trabalhardes em comunhão! E
continuando sempre na
evangelização, porque a alegria da
Igreja é evangelizar.

Mas o acolhimento é também o teste
decisivo para verificar quão
efetivamente esteja permeada a
Igreja pelo espírito do Evangelho.
Maria e João acolhem-se não no
refúgio ameno do Cenáculo, mas
junto da cruz, naquele lugar
tenebroso onde se era condenado e



crucificado como criminoso.
Também nós não podemos acolher-
nos apenas entre nós à sombra das
nossas belas igrejas, enquanto fora
muitos irmãos e irmãs sofrem e são
crucificados pelo sofrimento, a
miséria, a pobreza e a violência.
Encontrais-vos numa posição
geográfica crucial, que abre para o
Mediterrâneo como polo de atração e
cais de salvação para muitas pessoas
em balia das tempestades da vida,
que, por diferentes motivos, chegam
às vossas costas. No rosto destes
pobres, é o próprio Cristo que Se
apresenta a vós. Esta foi a
experiência do Apóstolo Paulo que,
depois dum terrível naufrágio, foi
calorosamente acolhido pelos vossos
antepassados. Afirmam os Atos dos
Apóstolos: «Os nativos (…)
acenderam uma grande fogueira,
junto à qual nos recolheram a todos,
por causa da chuva que estava a cair
e por causa do frio» (28, 2).



Eis o Evangelho que somos
chamados a viver: acolher, ser
peritos em humanidade, acender
fogueiras de ternura quando o frio
da vida paira sobre aqueles que
sofrem. Então, duma experiência
dramática, nasceu algo importante,
porque Paulo anunciou e difundiu o
Evangelho e, em seguida, muitos
arautos, pregadores, sacerdotes e
missionários seguiram os seus
passos, impelidos pelo Espírito Santo,
para evangelizar, para fazer
continuar a alegria da Igreja que é
evangelizar. Quero dizer um
obrigado especial a estes
evangelizadores: aos numerosos
missionários malteses que espalham
a alegria do Evangelho por todo o
mundo, aos inúmeros sacerdotes, às
religiosas e aos religiosos e a todos
vós. Como disse o vosso bispo D.
Teuma, sois uma ilha pequena mas
de coração grande. Sois um tesouro
na Igreja e para a Igreja. Repito: sois
um tesouro na Igreja e para a Igreja.



Para o guardar, é preciso voltar à
essência do cristianismo: ao amor de
Deus, motor da nossa alegria, que
nos faz sair e percorrer as estradas
do mundo; e ao acolhimento do
próximo, que é o nosso mais simples
e belo testemunho no mundo, e
assim continuar a percorrer as
estradas do mundo, porque a alegria
da Igreja é evangelizar.

Que o Senhor vos acompanhe neste
caminho e a Santíssima Virgem vos
guie. Ela, que pediu para rezar três
«Ave Marias» a fim de nos
recordarmos do seu coração
materno, reacenda em nós seus
filhos o fogo da missão e o desejo de
cuidarmos uns dos outros. Nossa
Senhora vos guarde e acompanhe na
evangelização.



SANTA MISSA - HOMILIA DO
SANTO PADRE

Largo dei Granai, Floriana

Domingo, 3 de abril de 2022

Jesus, «de madrugada, voltou outra
vez para o templo e todo o povo
vinha ter com Ele» (Jo 8, 2). Assim
começa o episódio da mulher
adúltera. O horizonte aparece
sereno: uma manhã no lugar santo,
no coração de Jerusalém.
Protagonista é o povo de Deus, que no
átrio do templo procura Jesus, o
Mestre: deseja escutá-Lo, porque a
sua palavra ilumina e encoraja. A sua
doutrina não de forma alguma
abstrata: toca a vida e liberta-a,
transforma-a, renova-a. Nisto se
revela a intuição, o «faro» do povo de
Deus, que não se contenta com o
templo feito de pedras, mas reúne-se
à volta da pessoa de Jesus. Nesta
página, vislumbra-se o povo dos
crentes de todos os tempos, o povo



santo de Deus, que aqui em Malta é
numeroso e vivaz, fiel na busca do
Senhor, ligado a uma fé concreta,
vivida. Por tudo isso vos agradeço!

Na presença do povo que O veio
encontrar, Jesus não tem pressa:
«sentou-Se – diz o Evangelho – e pôs-
Se a ensinar» (8, 2). Mas, na escola de
Jesus, há lugares vazios. Há alguns
ausentes: são a mulher e os seus
acusadores. Não foram ter com o
Mestre como os outros, sendo
diversas as razões da ausência:
escribas e fariseus pensam que já
sabem tudo, não precisam do
ensinamento de Jesus; ao passo que a
mulher é uma pessoa perdida,
extraviada procurando a felicidade
por caminhos errados. Temos, pois,
ausências por motivos diferentes,
como aliás será diferente o desfecho
da própria vicissitude. Detenhamo-
nos nestes ausentes.



Em primeiro lugar, os acusadores da
mulher. Neles vemos a imagem
daqueles que se vangloriam de ser
justos, observadores da lei de Deus,
pessoas regradas e justas. Não se
preocupam com os próprios defeitos,
mas mostram-se muito atentos na
descoberta dos alheios. Assim se
apresentam a Jesus: não com o
coração disponível para O escutarem,
mas «para O fazerem cair numa
armadilha e terem de que O
acusar» (8, 6). É um intento que
fotografa a interioridade destas
pessoas cultas e religiosas, que
conhecem as Escrituras, frequentam
o templo, mas subordinam tudo isto
aos próprios interesses e não
combatem os pensamentos maus que
se agitam no seu coração. Aos olhos
do povo, parecem peritos de Deus, e
contudo não reconhecem Jesus; antes
pelo contrário, veem-No como um
inimigo que precisam de eliminar.
Para o conseguir, colocam diante
d’Ele uma pessoa, como se fosse uma



coisa, chamando-a desdenhosamente
«esta mulher» e denunciando
publicamente o seu adultério.
Pressionam para que a mulher seja
apedrejada, derramando sobre ela a
aversão que eles sentem pela
compaixão de Jesus. E fazem tudo
isto sob o manto da sua fama de
homens religiosos.

Irmãos e irmãs, estas pessoas dizem-
nos que, até na nossa religiosidade,
se podem insinuar a traça da
hipocrisia e o vício de apontar o dedo;
e isto a todo o momento, em
qualquer comunidade. Há sempre o
perigo de entender mal Jesus, ter o
seu nome nos lábios, mas negá-Lo
nas obras. E pode-se fazê-lo mesmo
quando se levantam estandartes com
a cruz. Então como saber se somos
discípulos na escola do Mestre? Pelo
nosso olhar, pelo modo como 
olhamos para o próximo e como
olhamos para nós mesmos. Aqui está



o ponto para definir a nossa
pertença.

Pelo modo como olhamos para o
próximo: se o fazemos como Jesus
nos faz ver hoje, isto é, com um olhar
de misericórdia, ou de forma
inquisitória, por vezes até
desdenhosa, como os acusadores do
Evangelho, que se erguem como
defensores da Deus, mas não se
apercebem de espezinhar os irmãos.
Na realidade, quem julga defender a
fé apontando o dedo contra os
outros, até pode possuir uma visão
religiosa, mas não adota o espírito do
Evangelho, porque esquece a
misericórdia, que é o coração de
Deus.

Para compreender se somos
verdadeiros discípulos do Mestre, é
preciso verificar também como
olhamos para nós mesmos. Os
acusadores da mulher estão
convencidos de que não têm nada a



aprender. Com efeito a aparência
externa é perfeita, mas falta a
verdade do coração. São a figura dos
crentes de cada época que fazem da
fé um elemento de fachada, onde
sobressai o aspeto exterior solene,
mas falta a pobreza interior, que é o
tesouro mais precioso do homem. De
facto, para Jesus o que conta é a
abertura disponível de quem não se
sente perfeito, mas necessitado de
salvação. Por isso, quando
estivermos em oração e mesmo
quando tomarmos parte em belas
cerimónias religiosas, será bom
perguntarmo-nos se estamos
sintonizados com o Senhor. Podemos
perguntá-lo diretamente a Ele:
«Jesus, estou aqui convosco, mas Vós
que quereis de mim? Que quereis
que mude no meu coração, na minha
vida? Como quereis que veja os
outros?» Ser-nos-á útil rezar assim,
porque o Mestre não Se satisfaz com
a aparência, mas busca a verdade do
coração. E quando Lhe abrimos de



verdade o coração, Jesus pode operar
maravilhas em nós.

Vemos acontecer isto mesmo na 
mulher adúltera. A sua situação
parece irremediável, mas aos seus
olhos abre-se um horizonte novo,
antes inconcebível. Coberta de
insultos, pronta a receber palavras
implacáveis e severos castigos, com
maravilha sua vê-se absolvida por
Deus, que lhe abre de par em par um
futuro inesperado: «Ninguém te
condenou? – diz-lhe Jesus – Também
Eu não te condeno. Vai e de agora em
diante não tornes a pecar» (8, 10.11).
Que diferença entre o Mestre e os
acusadores! Estes citaram a Escritura
para condenar; Jesus, Palavra de
Deus em pessoa, reabilita
completamente a mulher,
restituindo-lhe a esperança. Deste
caso, aprendemos que qualquer
advertência, se não for movida pela
caridade e não contiver caridade,
afunda ainda mais quem a recebe. 



Deus, pelo contrário, deixa sempre
aberta uma possibilidade e sabe
encontrar sempre caminhos de
libertação e salvação.

A vida daquela mulher muda graças
ao perdão. Encontraram-se a
Misericórdia e a miséria. Estão ali
Misericórdia e miséria. E a mulher
muda. Apetece-me pensar que,
perdoada por Jesus, ela por sua vez
aprendeu a perdoar. Talvez passasse
a ver os seus acusadores, já não
como pessoas rígidas e perversas,
mas como aqueles que lhe
permitiram encontrar Jesus. O
Senhor quer que também nós, seus
discípulos, nós como Igreja,
perdoados por Ele, nos tornemos
testemunhas incansáveis de
reconciliação: testemunhas dum
Deus para o Qual não existe a
palavra «irrecuperável»; dum Deus
que sempre perdoa, sempre. Deus
perdoa sempre. Somos nós que nos
cansamos de pedir perdão. Um Deus



que continua a crer em nós e todas as
vezes dá a possibilidade de
recomeçar. Não há pecado ou
fracasso que, levados a Ele, não
possam tornar-se ocasião para
começar uma vida nova, diferente,
sob o signo da misericórdia. Não há
pecado que não se possa superar por
esta estrada. Deus perdoa tudo.
Tudo.

Assim é o Senhor Jesus; sabe-o bem
quem fez experiência do seu perdão;
quem, como a mulher do Evangelho,
descobre que Deus nos visita através
das nossas chagas interiores: é
sobretudo nestas que o Senhor
prefere fazer-Se presente, pois não
veio para os sãos, mas para os
doentes (cf. Mt 9, 12). E hoje esta
mulher, que conheceu a misericórdia
na sua miséria e volta curada pelo
perdão de Jesus, sugere-nos, como
Igreja, que principiemos de novo a
frequentar a escola do Evangelho, a
escola do Deus da esperança que



sempre nos surpreende. Se O
imitarmos, não seremos levados a
concentrar-nos na denúncia dos
pecados, mas a sair amorosamente à
procura dos pecadores. Não
ficaremos a contar os presentes, mas
iremos em busca dos ausentes. Não
voltaremos a apontar o dedo, mas
começaremos a pôr-nos à escuta. Não
descartaremos os desprezados, mas
olharemos como primeiros aqueles
que são considerados últimos. Isto,
irmãos e irmãs, é o que Jesus nos
ensina hoje com o exemplo.
Deixemo-nos surpreender por Ele e
acolhamos com alegria a sua
novidade.

ANGELUS

Largo dei Granai, Floriana

Domingo, 3 de abril de 2022



Queridos irmãos e irmãs!

Agradeço as palavras que D. Scicluna
me dirigiu em vosso nome. Eu,
porém, é que vos devo dizer:
obrigado!

Quero expressar a minha gratidão ao
Senhor Presidente da República e às
Autoridades, aos meus Irmãos
Bispos, a vós, queridos sacerdotes,
religiosos e religiosas, e a todos os
cidadãos e fiéis de Malta e de Gozo
pelo acolhimento e os carinhos
recebidos. Esta tarde, depois de ter
encontrado vários irmãos e irmãs
migrantes, chegará a hora de
regressar a Roma, mas levarei
comigo muitos momentos e palavras
destes dias. Tantos gestos! Sobretudo
conservarei no coração muitos
rostos, e o rosto luminoso de Malta!
Agradeço também àqueles que
trabalharam para esta visita, e desejo
saudar cordialmente os irmãos e as
irmãs de várias confissões cristãs e



religiões que encontrei nestes dias.
Peço a todos que rezem por mim; eu
farei o mesmo por vós. Rezemos uns
pelos outros!

Nestas ilhas, respira-se o sentido do
Povo de Deus. Continuai assim,
lembrando-vos de que a fé cresce na
alegria e reforça-se no dom. Dai
continuidade à corrente de santidade
que levou tantos malteses a doarem-
se com entusiasmo a Deus e aos
outros. Penso em Dun Ġorġ Preca, 
canonizado há quinze anos. E
gostaria enfim de dirigir uma
palavra aos jovens, que são o vosso
futuro. Queridos amigos jovens,
partilho convosco a coisa mais bela
da vida. Sabeis qual é? É a alegria de
gastar-se no amor que nos faz livres.
Mas esta alegria tem um nome: Jesus.
Almejo-vos a beleza de vos
enamorardes de Jesus, que é Deus da
misericórdia – como ouvimos hoje no
Evangelho –, que crê em vós, sonha
convosco, ama as vossas vidas e

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070603_canonizations.html


nunca vos dececionará. E para
avançar sempre com Jesus mas
também com a família, com o povo
de Deus, não vos esqueçais das
raízes. Falai com os idosos, falai com
os avós, falai com os anciãos!

Que o Senhor vos acompanhe e
Nossa Senhora vos guarde. A Ela
rezemos agora pela paz, pensando na
tragédia humanitária da
atormentada Ucrânia, ainda sob os
bombardeamentos desta guerra
sacrílega. Não nos cansemos de rezar
e ajudar quem sofre. A paz esteja
convosco!

ENCONTRO COM OS MIGRANTES

Centro para os Migrantes "João XXIII
Peace Lab" em Hal Far

Domingo, 3 de abril de 2022



ORAÇÃO NO FINAL DO ENCONTRO
COM OS MIGRANTES

Senhor Deus, criador do universo,

fonte de liberdade e paz,

de amor e fraternidade,

Vós criastes-nos à vossa imagem

e infundistes em todos nós o vosso
sopro vital,

para nos fazer participantes do vosso
ser em comunhão.

Mesmo quando quebramos a vossa
aliança

Vós não nos abandonastes ao poder
da morte

mas, na vossa misericórdia infinita,

sempre nos chamastes para
regressar a Vós

e viver como vossos filhos.



Infundi em nós o vosso Santo
Espírito

e dai-nos um coração novo,

capaz de escutar o clamor, muitas
vezes silencioso,

dos nossos irmãos e irmãs que
perderam

o calor do lar e da pátria.

Fazei que possamos dar-lhes
esperança

com olhares e gestos de humanidade.

Fazei de nós instrumentos de paz

e de amor fraterno concreto.

Livrai-nos dos medos e preconceitos,

para assumirmos como nossos os
seus sofrimentos

e lutar juntos contra a injustiça;



para que cresça um mundo onde
cada pessoa

seja respeitada na sua dignidade
inviolável

aquela que Vós, Pai, colocastes em
nós

e o vosso Filho consagrou para
sempre.

Amen.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/viagem-
apostolica-do-papa-francisco-a-malta/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-malta/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-malta/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-malta/

	Viagem apostólica do Papa Francisco a Malta

