
opusdei.org

“Vale a pena!” (3):
Para fazer do tempo
um aliado

Quando experimentamos a
passagem do tempo damo-nos
conta da possibilidade de
sermos fiéis e, portanto, cada
vez mais felizes. Mas, uma
parte importante deste desafio,
nos nossos dias, é procurar
Deus constantemente e formar
a nossa afetividade.

05/10/2022



Às vezes basta ler algumas páginas
da vida de Jesus para sentir com Ele
a alegria e o cansaço de evangelizar.
Como aquele dia em que tinha
multiplicado os pães e os peixes para
alimentar milhares de pessoas.
Depois, essa mesma noite,
aproximar-se-ia da barca dos
discípulos caminhando sobre a água;
e, finalmente chegados a Genesaré,
curaria todos os doentes (cf. Mt 14,
13-36). Para aqueles que seguiam
Cristo essas devem ter sido jornadas
inesquecíveis. O seu amor e o seu
poder enchiam os corações das
pessoas simples, de quem se deixava
interpelar pela novidade que tinham
diante dos olhos. Mas também lemos
que isto não acontecia com todos.
Precisamente nesses mesmos dias,
alguns líderes religiosos,
aparentemente preocupados pela
fidelidade a Deus através do
cumprimento de mil preceitos
externos, perguntam a Jesus:
«Porque transgridem os teus



discípulos a tradição dos
antigos?» (Mt 15, 2). É grande o
contraste entre o simples e o
complicado. Os escribas acusam
Jesus e os seus discípulos de serem
infiéis e descuidados na sua relação
com Deus. Mas o Senhor aproveita a
ocasião para mostrar onde está o
núcleo de uma vida autenticamente
fiel.

Uma fidelidade à base de
conversões sucessivas

Uma vida verdadeiramente fecunda,
pela qual Deus chama a alguém
«servo bom e fiel», não está nem nas
meras palavras, nem no mero
cumprimento de preceitos externos,
porque ambas as coisas podem
acontecer sem que exista verdadeira
fidelidade no coração. Jesus recorre a
frases fortes do profeta Isaías para
expressar isto: «E assim, em nome da
vossa tradição, anulastes a palavra
de Deus. Hipócritas! Muito bem



profetizou Isaías a vosso respeito, ao
dizer: “Este povo honra-me com os
lábios, mas o seu coração está longe
de mim. É vão o culto que me presta,
ensinando doutrinas que são
preceitos humanos”» (Mt 15, 6-9).
Quando se vive deste modo, explica
Bento XVI, «a religião perde o seu
significado autêntico, que é viver à
escuta de Deus para fazer a Sua
vontade (…) e assim viver bem, em
verdadeira liberdade; e reduz-se à
prática de costumes secundários que
satisfazem sobretudo a necessidade
humana de se sentir bem com
Deus»[1].

Seguramente vários daqueles
mestres da lei que nesse momento
viviam com essa piedade externa e
essa tendência para detetar as
quedas dos outros, tinham saboreado
na sua juventude a experiência do
Deus verdadeiro. Certamente
naquele momento longínquo tinham
respondido com generosidade, com



verdadeira alegria, à doce insinuação
de partilhar a vida com Deus.
Encontramo-lo em mais do que uma
ocasião, em passagens deste tipo.
Mas que se passou com esse primeiro
amor? Certamente, não se poderia
dizer que aqueles escribas foram fiéis
apenas porque nunca deixaram a sua
profissão de líderes religiosos. Mas
então, que é a fidelidade?

Quando S. Josemaria reflete sobre o
tipo de relação que une um cristão à
Igreja, deixa claro que não se trata de
um simples «permanecer». Não se
trata unicamente de constar nos
registos das certidões de batismo, de
assistir a certas cerimónias e de
figurar simplesmente como membro:
«O cristianismo não é um caminho
cómodo: não basta estar na Igreja e
deixar que os anos passem. Na nossa
vida, na vida dos cristãos, a primeira
conversão – esse momento único,
que cada um de nós recorda, em que
advertimos claramente tudo o que o



Senhor nos pede – é importante; mas
ainda mais importantes e difíceis são
as conversões sucessivas»[2]. A
verdadeira fidelidade não tem nada
de passivo: não é um simples «não
estar fora», mas exige uma atitude
viva, aberta à novidade do tempo,
feita de «sucessivas conversões».
Para construir uma vida fiel devemos
ter em conta que somos seres
temporais, biográficos: construímo-
nos ao longo do tempo.

A falsa segurança do imediato

O desejo de compreender com
profundidade a realidade do tempo
chamou a atenção de pensadores e
artistas, desde a antiguidade até aos
nossos dias. No cinema, por exemplo,
são muitas as histórias que fazem
experiências com o tempo: jogando
com uma hipotética possibilidade de
o interromper, de o fazer avançar ou
retroceder, ou inclusive de o
eliminar. A duração faz parte do



mistério da vida humana. «O meu
espírito inflamou-se de desejos de
conhecer este intrincadíssimo
enigma»[3], confessa Sto. Agostinho.
Esta relação com o tempo adquire
matizes especiais nos nossos dias,
numa cultura cada vez mais
acostumada ao imediatismo. Diante
da possibilidade de viver «aqui e
agora» muitos aspetos da nossa
existência, desde a comunicação até
à obtenção de bens ou emoções,
torna-se estranho e inacessível tudo
o que exige a passagem do tempo
para frutificar, para desenvolver a
sua beleza, para crescer. E a
fidelidade encontra-se entre este tipo
de experiências.

«Tempo» pode significar
oportunidade, crescimento, vida…,
mas também lentidão, fugacidade,
tédio. Como ver no tempo um aliado,
mais do que um inimigo? Como ver
no tempo o canal querido por Deus
para que cresça em nós uma vida



feliz, cheia de fecundidade, de
companhia e de paz? A fidelidade,
não sendo nem uma emoção
imediata nem um prémio
instantâneo, está sempre
acompanhada por alguma incerteza,
por indeterminação; está sempre a
realizar-se. E isto é bom porque exige
de nós uma atitude constante de
atenção; leva-nos a ser sempre
criativos no amor.

Como se trata de um bem que surge
entre duas pessoas, a fidelidade está
sempre exposta à tentação de querer
substituir esta «incerteza positiva»,
que necessita tempo, com seguranças
construídas por nós próprios. No
entanto, nessas "seguranças" o outro
costuma ficar de fora. Sim, podemos
ver-nos tentados a eliminar
mentalmente a outra pessoa, para a
substituir por uma certeza imediata,
criada à nossa medida. É o que
sucede às vezes ao povo de Israel na
sua relação com Deus: a Bíblia revela



a fina fronteira que separa a
fidelidade ao verdadeiro Deus da
idolatria, a fé no que podemos
construir e controlar com as nossas
próprias mãos.

Impressiona a cena do povo amado
por Deus a construir uma figura de
metal para adorar. «Eles tiraram as
argolas que tinham nas orelhas e
levaram-nas a Aarão. Recebeu-as das
mãos deles, deitou-as num molde e
fez um bezerro de metal fundido.
Então exclamaram: “Israel, aqui tens
o teu Deus, aquele que te fez sair do
Egipto”» (Ex 32, 3-4). O que é que os
levou a uma tal confusão? O que é
que os fez pensar que tinham sido
abandonados por quem na realidade
os tinha resgatado e acompanhado
no caminho? A resposta é nos dada
pelas próprias páginas da Sagrada
Escritura: fizeram-no porque «Moisés
demorava a descer do monte» (Ex 32,
1). Foram traídos pela sua própria
urgência em acelerar os tempos de



Deus; deixaram-se levar pela
necessidade de ter um seguro à mão,
medível, quantificável, em vez de se
abandonar à segurança da fé.

Que diferença existe então entre a
idolatria e fidelidade? Adoramos
falsos deuses quando nos deixamos
seduzir pela busca da segurança; mas
não uma segurança apoiada no amor
de outra pessoa, no dom que é o
outro, mas uma segurança baseada
na autoafirmação: na garantia de
que somos capazes de ter o controlo.
Estas idolatrias encontraram muitas
variações ao longo dos séculos que
nos separam daquele episódio do
bezerro de ouro. Hoje também
assumem diversas formas: pessoas
em quem colocamos expetativas que
só Deus pode colmatar; a nossa
carreira profissional, como lugar no
qual colher aplausos; um hobby que
preenche o tempo que devemos
ocupar com os nossos seres queridos;
ou inclusive aspetos da nossa



piedade que em algum momento nos
levaram ao verdadeiro Deus.

Em momentos de dificuldade,
quando se agita o nosso interior e
queremos fugir da vertigem do
tempo, quando queremos afirmar
que importamos, que não somos
insignificantes, podemos cair na
tentação de construirmos para nós
mesmos deuses de metal. Fidelidade
significa deste modo desmascarar
essas seguranças de ‘papel machê’ e
pôr a nossa confiança em Deus. «A fé
é base da fidelidade. Não confiança
vã na nossa capacidade humana,
mas fé em Deus, que é o fundamento
da esperança»[4].

Os afetos ajudam-nos a conhecer a
verdade

«A fidelidade abarca todas as
dimensões da nossa vida, pois
envolve a pessoa na sua integridade:
inteligência, vontade, sentimentos,
relações e memória»[5]. Daí que Jesus



reclame para Deus não só palavras
nem só o cumprimento de certos
preceitos externos, mas o coração:
«Prefiro a misericórdia ao sacrifício»,
diz noutra ocasião, citando o profeta
Oseias (cf. Mt 9, 13). À pergunta de
um fariseu acerca do mandamento
mais importante, responde, também
com palavras da Escritura: «Amarás
ao Senhor, teu Deus, com todo o teu
coração, com toda a tua alma e com
toda a tua mente. Este é o maior e o
primeiro mandamento» (Mt 22,
37-38).

Nas suas catequeses sobre o Espírito
Santo, S. João Paulo II explicava
como a terceira pessoa da Santíssima
Trindade «penetra e mobiliza todo o
nosso ser: inteligência, vontade,
afetividade, corporeidade, para que o
nosso “homem novo” impregne o
espaço e o tempo da novidade
evangélica»[6]. O Senhor,
precisamente porque anseia pela
nossa felicidade, não nos quer



interiormente fraturados: empenha-
se em que vivamos uma relação
transparente com Ele, integrando
cada vez mais nela a nossa
inteligência, os nossos desejos, as
nossas emoções e as nossas pequenas
ou grandes decisões… tudo em
constante amadurecimento no
decurso do tempo. Para construir
relações cheias de fidelidade, é
fundamental esse desenvolvimento
harmonioso das nossas faculdades.

«Quero também que tenhais afetos –
dizia, neste sentido, S. Josemaria –,
porque se uma pessoa não põe o
coração no que faz, é pouco
agradável e espiritualmente
disforme»[7]. Com frequência, no final
dos seus encontros com todo o tipo
de pessoas, o fundador do Opus Dei
abençoava “os afetos”, os
sentimentos das pessoas que tinham
ido escutá-lo, precisamente por essa
necessidade de pôr o coração no que
fazemos. «Verdadeiro homem, Jesus



vivia as coisas com grande
emotividade. Por isso, sofria com a
rejeição de Jerusalém (cf. Mt 23, 37)
e, por esta situação, chorou (cf. Lc 19,
41). Compadecia-Se também à vista
da multidão atribulada (cf. Mc 6, 34).
Vendo os outros chorar, comovia-Se e
turbava-Se (cf. Jo 11, 33), e Ele
mesmo chorou pela morte de um
amigo (cf. Jo 11, 35). Estas
manifestações da sua sensibilidade
mostravam até que ponto o seu
coração humano estava aberto aos
outros»[8].

A afetividade é um espaço de
formação, de crescimento, de
aprendizagem; diz-nos coisas
verdadeiras sobre nós próprios e
sobre as nossas relações. Integrar
este aspeto na nossa resposta a Deus
é imprescindível para poder tomar
decisões que impliquem a nossa vida
no tempo. Neste campo, é preciso
estar atento para evitar dois
extremos: o de quem nega o valor



dos afetos, optando por os silenciar e
fazer como se não existissem; ou o de
quem converte o impulso afetivo na
única instância de decisão. Em
ambos os casos, o resultado é uma
fragilidade que costuma desembocar
ou na rigidez de quem se amarra a
algum ídolo ou na desorientação de
quem muda continuamente de rumo,
deixando-se levar pela perceção mais
imediata. Nenhuma das duas opções
gera o terreno no qual pode crescer
uma fidelidade alegre. Se não
aprendemos a conectar as nossas
emoções com a realidade que nos
rodeia e com a nossa própria, surge o
medo pelo futuro, o temor às grandes
decisões, a fragilidade do «sim,
quero» que um dia dissemos. Pelo
contrário, uma formação afetiva que
implique também a inteligência
possibilita uma vida estável, na qual
se desfruta das coisas boas e se leva
com serenidade as menos boas.

Despertar a nossa vocação ao amor



Noutra dessas jornadas exaustivas,
Jesus descansa junto ao poço. Uma
mulher que não pertence ao povo
judeu encontra-O ali. O Senhor
conhece o coração da samaritana:
sabe que teve uma vida tormentosa,
que sofreu muito, que o seu coração
está cheio de feridas. E justamente
porque conhece o seu interior, os
profundos desejos de felicidade que a
movem, essas ânsias de uma
verdadeira paz, introduz-se
rapidamente no fundo da sua vida.
«Disseste bem: “não tenho marido”,
pois tiveste cinco e o que tens agora
não é teu marido» (Jo 4, 17-18), diz-
lhe. A samaritana talvez se tivesse
conformado à conclusão de que a
fidelidade não é possível; talvez
pensasse inclusive que não estamos
feitos para coisas tão grandes.

Talvez tenhamos tido experiências
semelhantes na nossa vida ou na de
pessoas de quem gostamos. Mas tudo
isso não é obstáculo para recomeçar



uma vida de fidelidade, que é
sinónimo de felicidade. Como a esta
mulher que, apesar de não saber,
está a poucos minutos de se
converter em discípula, Jesus fala-
nos de reescrever a nossa vida:
«quem beber da água que Eu lhe der,
nunca mais terá sede: a água que Eu
lhe der há de tornar-se nele em fonte
de água dá a vida eterna» (Jo 4, 14).
Jesus sabe como entrar no coração
ferido desta mulher: «dirigiu uma
palavra ao seu desejo de amor
verdadeiro, para a libertar de tudo o
que obscurecia a sua vida e guiá-la
para a alegria plena do Evangelho»[9].
Cristo sintoniza com a profunda
vocação ao amor da samaritana,
toma conta da sua história e convida-
a a uma nova conversão: é o
«chamamento do amor de Deus ao
nosso amor, numa relação em que a
fidelidade divina tem sempre a
precedência»[10].



[1] Bento XVI, Angelus, 02/09/2012.

[2] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
57.

[3] Sto. Agostinho, Confissões, XI, 22.

[4] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
19/03/2022, n. 7.

[5] Ibid., n. 1.

[6] S. João Paulo II, Audiência geral,
21/10/1998.

[7] S. Josemaria, notas de uma
reunião familiar, 02/10/1972.

[8] Francisco, Amoris Laetitia, n. 144.

[9] Francisco, Amoris Laetitia, n. 294.

[10] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
19/03/2022, n. 2.

Andrés Cárdenas Matute



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/vale-a-pena-iii-
para-fazer-do-tempo-um-aliado/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/vale-a-pena-iii-para-fazer-do-tempo-um-aliado/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vale-a-pena-iii-para-fazer-do-tempo-um-aliado/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vale-a-pena-iii-para-fazer-do-tempo-um-aliado/

	“Vale a pena!” (3): Para fazer do tempo um aliado

