
opusdei.org

“Vale a pena!” (2):
Bendito aquele que
confia no Senhor

A Sagrada Escritura não nos dá
uma resposta teórica sobre a
fidelidade, mas indica-nos
quem é fiel.

06/09/2022

«Hi-fi»: esta é uma das características
fundamentais que esperamos de um
dispositivo para ouvir música. A high
fidelity, alta fidelidade, é garantia de
que o som que se reproduz se
aproxima muito do original. O



objetivo, tanto de quem reproduz
como de quem escuta, é poder ter
contacto com o som inicial, com a
primeira gravação, sem a alterar. A
fidelidade é entendida como
exatidão, como a capacidade de
manter algo intacto.

No entanto, na cultura do antigo
Médio Oriente, onde teve lugar a
revelação de Deus ao povo de Israel,
a maneira de compreender a
fidelidade tem algumas nuances
diferentes. A fidelidade não se
associa à precisão, mas a outros
aspetos como a solidez, a
estabilidade ou a permanência ao
longo do tempo; a confiabilidade, a
lealdade e a veracidade. E, na
linguagem bíblica, a fidelidade
também está estreitamente
vinculada à misericórdia paternal de
Deus, um âmbito em que não faz
muito sentido falar de exatidão.

Não como os outros deuses



Se procurarmos na Sagrada Escritura
uma definição completa de
fidelidade, não a encontraremos.
Pelo contrário, se consultarmos os
livros sagrados perguntando-nos
sobre quem é fiel, tanto o Antigo
como o Novo Testamento
respondem-nos de maneira
categórica: fiel é Deus (cf. Dt 32, 4;
1Cor 1, 9; 1Ts 5, 24 e outros). Mas, o
que quer dizer que Deus é fiel?
Porque é que a Bíblia sublinha tanto
a fidelidade do Senhor?

Por um lado, o Deus de Israel é fiel
em contraste com os deuses dos
povos vizinhos. «Deus é o
fundamento da esperança, não um
deus qualquer, mas aquele Deus que
possui um rosto humano e que nos
amou até ao fim»[1]. Os mitos pagãos
mostram-nos deuses que se
comportam de forma volúvel e
caprichosa; umas vezes são bons,
outras vezes são maus... Nunca se
sabe como vão reagir, de modo que



não é sensato confiar neles. No Egito
e na Mesopotâmia, por exemplo, era
frequente representar os deuses com
forma de touro, leão, águia, dragão
ou de outros animais. O culto a estas
divindades estava impregnado de
atitudes que se assemelham ao que
faríamos diante de um animal
ameaçador: satisfazer a sua fome,
acalmar a sua cólera ou
simplesmente não interromper o seu
descanso.

Não é assim que sucede em Israel. A
lei mosaica proíbe representar o
Senhor com figuras de qualquer tipo
(cf. Ex 20, 4; Lv 19, 4). O Deus de
Israel aceita sacrifícios e oferendas,
mas não o faz por ter necessidade ou
por o seu ânimo depender disso (cf.
Sl 50, 7-15; Dt 14, 1-27). Que o Senhor
seja fiel, em contraste com os falsos
deuses, significa que não é
caprichoso nem inconstante;
significa que podemos intuir, de
alguma forma, como vai atuar. Ao



mesmo tempo, esta fidelidade não
implica que o Senhor siga um padrão
uniforme de conduta ou que o seu
modo de intervir na história seja
repetitivo. Deus é livre,
transcendente e soberano, é «todo o
movimento, toda a beleza e toda a
grandeza»[2] e como tal a sua
fidelidade à aliança não exclui a
novidade (cf. Is 43, 16-19). Pela boca
do profeta Isaías, o Senhor adverte-
nos de que nos pode surpreender ou
desconcertar: «Os meus planos não
são os vossos planos, os vossos
caminhos não são os meus caminhos
– oráculo do Senhor –. Tanto quanto
os céus estão acima da terra, assim os
meus caminhos são mais altos que os
vossos, e os meus planos, mais altos
que os vossos planos» (Is 55, 8-9).
Deus salva uma vez e outra o seu
povo, mas não o faz sempre da
maneira que o seu povo espera. «Ele
pode sempre, com a sua novidade,
renovar a nossa vida e a nossa
comunidade (...), ainda que atravesse



períodos obscuros e fraquezas
eclesiais, a proposta cristã nunca
envelhece»[3].

Além dessa diferença, um desvio
frequente da relação dos homens
com Deus é o de querer controlá-lo
ou usá-lo ao nosso critério. Por isso, a
adivinhação e outras práticas
semelhantes estavam severamente
proibidas em Israel (cf. Lv 19, 26.31).
Que Deus seja fiel à sua palavra não
quer dizer que a sua maneira de se
comportar seja sempre idêntica e,
portanto, previsível e controlável por
parte dos homens. Podemos estar
certos de que nunca deixará de nos
amar, apesar de muitas vezes não
sabermos como se vai manifestar
este amor. A sua lógica excede
sempre a nossa. Por vezes pode dar-
nos mais do que tinha prometido ou
pode cumprir uma profecia de uma
forma inusitada. A fidelidade, em
particular a de Deus, «não tem nada



de estéril nem de estático; é
criativa»[4].

Um Deus «rico em misericórdia e
fidelidade»

A Bíblia afirma que o Senhor é fiel,
em contraste com os falsos deuses
dos povos vizinhos; apesar de, na
realidade, o texto sagrado o afirmar
sobretudo em contraste com os seres
humanos: «O Esplendor de Israel não
mente nem se arrepende, pois não é
um homem para se
arrepender» (1Sm 15, 29). Ao
contrário daquilo que constatamos
pela nossa experiência humana
habitual, o Senhor diz sempre a
verdade; não se retrata das suas
promessas: «Deus não é homem para
mentir; um ser humano que procure
consolação. Porventura Ele diz e não
faz? Promete e não cumpre?» (Nm
23, 19). Só Deus é absolutamente
firme e confiável; só junto a Ele se
pode construir com a segurança de



não ficar defraudado. Por isso,
«enquanto tudo é passageiro e
mutável, a Palavra do Senhor não é
passageira. Se as vicissitudes da vida
nos fazem sentir desorientados e
todas as certezas parecem abaladas,
temos uma bússola para encontrar a
orientação, temos uma âncora para
não ir à deriva»[5].

Conta o livro do Êxodo que, depois
do pecado do bezerro de ouro, Deus
renovou a aliança com o seu povo no
monte Sinai. Antes de entregar a
Moisés pela segunda vez as tábuas da
lei, Deus passou em frente dele e
exclamou: «Senhor! Senhor! Deus
misericordioso e clemente, vagaroso
na ira, cheio de bondade e de
fidelidade» (Ex 34, 6). Estas palavras
costumam ser consideradas como
uma segunda revelação do nome de
Deus, depois da que tinha acontecido
um tempo antes, também com
Moisés. Encontramos esta descrição
de como é Deus repetida, com



pequenas variantes, em outras sete
passagens, em diversos livros do
Antigo Testamento[6]. Por isso diz S.
Josemaria: «Se lerdes as Santas
Escrituras, descobrireis
constantemente a presença da
misericórdia de Deus (…). Que
segurança deve produzir-nos a
comiseração do Senhor!»[7].

No entanto, Israel sabe que o seu
Senhor é compassivo e fiel não
apenas porque o tenha dito a Moisés
no Sinai, mas sobretudo porque o
povo o comprovou na sua própria
história, na sua própria pele. Deus
manifestou a sua fidelidade não
apenas declarando-a, mas revelando-
a nas suas obras. «Senhor, Tu és o
meu Deus. Exaltar-te-ei e celebrarei o
teu nome, porque realizaste
maravilhas, projetos antigos, firmes e
seguros», diz o profeta Isaías (Is 25,
1). Israel é testemunha, uma e outra
vez, de que a misericórdia de Deus
não desaparece perante as



infidelidades humanas. «O Senhor é
bom! O seu amor é eterno! É eterna a
sua fidelidade» (Sl 100, 5), canta o
salmista. «Hei de cantar para sempre
o amor do Senhor; a todas as
gerações anunciarei a sua fidelidade»
(Sl 89, 2).

No Magnificat, Santa Maria expressa
também este modo de ser de Deus,
tão claro para quem se aproxima da
história sagrada. A mãe de Jesus
glorifica Deus por ter posto os olhos
na sua humildade, por ter feito n’Ela
maravilhas, «lembrando a sua
misericórdia, como tinha prometido
aos nossos pais, a Abraão e à sua
descendência, para sempre» (Lc 1,
54-55). Dizia S. João Paulo II que este
cântico «é verdadeiramente teológico
porque revela a experiência do rosto
de Deus feita por Maria»; no 
Magnificat «Deus não só é o
Poderoso, para Quem nada é
impossível, como tinha declarado
Gabriel (cf. Lc 1, 37), mas também é o



Misericordioso, capaz de ternura e
fidelidade para com todo o ser
humano»[8].

Jesus é o cumprimento das
promessas

A fidelidade é um atributo que define
Deus na sua relação com os homens,
especialmente com o seu povo em
virtude da aliança. Para descrever a
força desta aliança, os profetas
recorrem a algumas imagens. Uma
delas é a do matrimónio, que
encontramos desenvolvida
sobretudo nos livros de Oseias,
Jeremias e Ezequiel. Esta imagem
salienta a misericórdia do Senhor
que está disposto a perdoar e a
restabelecer a aliança apesar das
repetidas infidelidades de Israel.
Outra imagem é a da paternidade e
maternidade. O livro de Isaías
utiliza-a várias vezes, de maneira
comovente, para sublinhar como
Deus não abandonará nunca o seu



povo: «Sião dizia: “O Senhor
abandonou-me, o meu dono
esqueceu-se de mim”. Acaso pode
uma mulher esquecer-se do seu bebé,
não ter carinho pelo fruto das suas
entranhas? Ainda que ela se
esquecesse dele, Eu nunca te
esqueceria. Eis que Eu gravei a tua
imagem na palma das minhas
mãos» (Is 49, 14-16).

Jesus recolhe toda esta herança de
fidelidade e de misericórdia,
expressa no Antigo Testamento, para
revelar a continuação dessa ação
divina na sua pessoa. Assim, por
exemplo, faz-se eco daquele oráculo
em que Isaías nos recordava que
Deus nunca nos esquece: «Jerusalém,
Jerusalém, que matas os profetas e
apedrejas os que te são enviados!
Quantas vezes quis reunir os teus
filhos como a galinha reúne os seus
pintainhos sob as asas, e tu não
quiseste» (Mt 23, 37). Jesus Cristo fica
triste com a rebeldia dos homens, a



sua dureza de coração, perante a
insistência – a fidelidade – do amor
de Deus.

Também, inspirando-se num trecho
do profeta Isaías que apresenta Israel
como a vinha do Senhor (cf. Is 5, 7),
Jesus resume a história da fidelidade
de Deus perante a infidelidade
humana com a parábola dos
vinhateiros homicidas (cf. Mc 12,
1-12). Depois de sucessivas
tentativas, através de vários servos,
para receber os frutos que lhe
correspondiam, o dono da vinha
decide enviar o seu filho, como
último recurso. Mas os vinhateiros
matam-no. Da mesma maneira, a
vinda de Jesus, o Filho único de Deus,
e a sua morte na cruz levam «até ao
extremo» a fidelidade e misericórdia
do Deus de Israel (cf. Jo 13, 1). Depois
de O enviar para que morresse por
nós e de elevar a sua humanidade
ressuscitada sobre toda a criação,



Deus já não pode fazer nada de
maior (cf. Heb 1, 1-4).

Na sua pregação do Evangelho, os
apóstolos mostram uma viva
consciência de que o mistério pascal
de Cristo – a sua paixão, morte e
ressurreição – é precisamente o
cumprimento da fidelidade de Deus
às suas antigas promessas. Jesus é «o
Ámen, a testemunha fiel e
verdadeira» (Ap 3, 14), diz-nos o livro
do Apocalipse. Na segunda carta de
S. Paulo aos Coríntios, encontramos a
declaração mais explícita a este
respeito: «Mas Deus é testemunha de
que a nossa palavra dirigida a vós
não é “sim” e “não”. Pois o Filho de
Deus, Jesus Cristo, aquele que foi por
nós anunciado entre vós, por mim,
por Silvano e por Timóteo, não foi
um “sim” e um “não”, mas
unicamente um “sim”» (2Cor 1,
18-20). Esta convicção passou para a
fé da Igreja que proclamou
constantemente Jesus como o fiel



cumprimento de tudo quanto Deus
tinha prometido (cf. 1Cor 15, 3-4).

Se não somos fiéis, ele permanece
fiel

Numa passagem da Carta aos
Romanos, S. Paulo fala daqueles que
não acreditaram em Cristo durante a
sua passagem pela terra, e põe o foco
na grandeza do Senhor: «Irá,
porventura, a infidelidade deles
anular a fidelidade de Deus? De
maneira nenhuma!» (Rm 3, 3-4). Em
Deus podemos pôr a nossa confiança
de maneira plena. «Uns confiam nos
seus carros, outros nos cavalos; nós,
porém, confiamos no Senhor, nosso
Deus» (Sl 20, 8), diz o salmista. «Pois
quem é Deus senão o Senhor? Quem
é um rochedo, senão o nosso
Deus?» (2Sm 22, 32), diz o Rei David.
Só de Deus se pode afirmar que é o
Rochedo onde apoiar-se sem medo e
procurar proteção. A aplicação a
Deus do termo «Rochedo» é tão



frequente no Antigo Testamento[9]

que às vezes se diz simplesmente «o
Rochedo» e se entende que se está a
falar d’Ele.

Ao insistir na fidelidade de Deus, em
contraste com a inconstância dos
homens, pode parecer que a Sagrada
Escritura não deixa muito espaço à
fidelidade humana. Mas mais do que
de uma visão pessimista sobre as
nossas forças, trata-se de uma
afirmação realista e profunda sobre
a nossa pequenez perante o seu
poder. Assim se compreende melhor
este duro oráculo transmitido por
Jeremias: «Isto diz o Senhor: maldito
aquele que confia no homem e conta
somente com a força humana,
afastando o seu coração do Senhor.
Assemelha-se ao cardo do deserto;
mesmo que lhe venha algum bem,
não o sente, pois habita na secura do
deserto, numa terra salobra, onde
ninguém mora. Bendito o homem
que confia no Senhor, que tem no



Senhor a sua esperança. É como a
árvore plantada perto da água, a
qual estende as raízes para a
corrente; não teme quando vem o
calor, e a sua folhagem fica sempre
verdejante. Não a inquieta a seca de
um ano e não deixará de dar
fruto» (Jr 17, 5-8).

A lição que advém desta passagem,
como de outras, é de que o ser
humano não pode ser fiel no mesmo
sentido em que Deus o é. A resposta
humana à fidelidade do Senhor não é
uma conduta irrepreensível, sem
fissuras, mas é a fé (cf. Gn 15, 6; Heb
11, 1). De facto, em hebraico utiliza-
se o mesmo verbo para dizer que
Deus é fiel e para dizer que um
homem crê n’Ele. O Novo Testamento
chama «fiéis» àqueles que acreditam
em Jesus Cristo e O seguem (cf. At 10,
45). Aquilo que o Senhor espera de
nós não é que sejamos firmes e
sólidos como Ele, o que seria
impossível, mas que depositemos



n’Ele toda a nossa confiança, como o
fez Maria e como o fizeram os santos,
«porque aquele que fez a promessa é
fiel» (Heb 10, 23). E, sobretudo, o
Senhor quer que reconheçamos as
nossas ofensas e lhe peçamos perdão.
«Se dizemos que não temos pecado,
enganamo-nos a nós próprios e a
verdade não está em nós – refere a
primeira carta de S. João –. Se
confessamos os nossos pecados, Deus
é fiel e justo para nos perdoar os
pecados e nos purificar de toda a
iniquidade” (1Jo 1, 8-9). Apesar de
sermos pecadores, o Senhor nunca
nos deixa sós. «Se formos infiéis, Ele
permanece fiel, pois não pode negar-
se a si mesmo» (2Tm 2, 13).

«A nossa fidelidade nada mais é do
que uma resposta à fidelidade de
Deus. Deus, fiel à sua palavra, fiel à
sua promessa»[10]. Por isso, «a fé na
fidelidade divina dá força à nossa
esperança, apesar de que a nossa
debilidade pessoal nos leve por vezes



a não sermos totalmente fiéis, em
pequenas coisas e, talvez nalguma
ocasião, nas grandes. Desse modo, a
fidelidade consiste em percorrer –
com a graça de Deus – o caminho do
filho pródigo»[11]. O importante é
voltar sempre a quem cumpre a
promessa, regressar com fé ao
Rochedo que nos espera sempre.

[1] Bento XVI, Spe salvi, n. 31.

[2] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
190.

[3] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
11.

[4] Bento XVI, Homilia, 12/09/2009.

[5] Bento XVI, Angelus, 12/12/2010.

[6] cf. Nm 14, 17-18; Dt 7, 9-10; Sl 86,
15; 145, 8; Jl 2, 13; Jn 4, 2 e Na 1, 3.



[7] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
7.

[8] S. João Paulo II, Audiência,
06/11/1996.

[9] cf., por exemplo, Dt 32, 4; 1Sm 2,
2; 2Sm 22, 2; Sl 19, 15; 28, 1; 71, 3; Is
17, 10; Hab 1, 12; e outros.

[10] Francisco, Homilia, 15/04/2020.

[11] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
19/03/2022.

Juan Carlos Ossandón

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/vale-a-pena-ii-
bendito-aquele-que-confia-no-senhor/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/vale-a-pena-ii-bendito-aquele-que-confia-no-senhor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vale-a-pena-ii-bendito-aquele-que-confia-no-senhor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vale-a-pena-ii-bendito-aquele-que-confia-no-senhor/

	“Vale a pena!” (2): Bendito aquele que confia no Senhor

