
opusdei.org

“Vale a pena!” (5): Na
sua pureza original,
na sua novidade
radiosa

O Senhor prometeu que o
Espírito Santo acompanharia a
sua Igreja para que fosse fiel, ou
seja, atenta para transmitir o
recebido num diálogo
permanente com cada época.
Esse é também o modo como o
Opus Dei caminha ao longo da
história.

14/12/2022



«Deixo-vos ditas estas coisas, para
que, quando chegar a hora, vos
lembreis de que Eu vo-las tinha
dito» (Jo 16, 4). Estas palavras que
Jesus pronuncia durante a Última
Ceia projetam-se decididamente para
o futuro: fazem com que hoje
leiamos a sua oração sacerdotal
como sendo dirigida a nós, como
uma espécie de testamento sempre
vivo. Grande parte do que o Senhor
confia aos seus discípulos nesses
últimos momentos refere-se ao envio
do Espírito Santo: «Quando Ele vier,
o Espírito da Verdade, há de guiar-
vos para a Verdade completa. Ele não
falará por si próprio, mas há de dar-
vos a conhecer quanto ouvir e
anunciar-vos o que há de vir» (Jo 16,
13). Esta tensão em relação ao futuro
deve levar-nos a perguntarmos, em
todo o momento: «O que espera O
Senhor, hoje de nós, os cristãos?». É a
pergunta que se fazia o prelado do
Opus Dei, poucos meses depois de
receber esse encargo do Senhor. E



respondia: «Que sejamos capazes de
sair ao encontro das inquietações e
necessidades das pessoas, para levar
o Evangelho a todos na sua pureza
original e, simultaneamente, na sua
novidade radiosa»[1].

Deus continua a entregar-se aos
homens

A Paixão, Morte e Ressurreição de
Jesus, núcleo da Revelação de Deus
aos homens, sucedeu num lugar
concreto e num momento histórico
preciso. No entanto, não se trata de
um acontecimento que tenha
passado à história, como sucede com
tudo o resto: o mistério pascal
continua a dar fruto hoje. De facto, a
Eucaristia, que é a forma
sacramental desses eventos, não é
apenas uma lembrança, mas é 
memória, no sentido bíblico da
expressão: torna presente este
mistério em todos os tempos; é
entrega – traditio – do amor



misericordioso do Pai ao mundo.
Apesar de voltar a apresentar um
acontecimento histórico concreto, a
Eucaristia revela-nos que o valor da
Páscoa rompe as barreiras do tempo
para se inserir nos nossos dias. E isso
não sucede apenas com este núcleo
da manifestação de Deus, mas, de
certa maneira, com todos os
ensinamentos de Jesus: Ele confia-
nos a missão de entregar – tradere –
essa Boa Nova em cada momento da
história (cf. Mt 28, 19-20).

Esta missão, pela qual «a Igreja, na
sua doutrina, vida e culto, perpetua e
transmite a todas as gerações tudo
aquilo que ela é e tudo quanto
acredita»[2], implica necessariamente
um progresso. Apesar de com
frequência se considerar esta noção
como oposta à da tradição, trata-se
de um mal-entendido. Na realidade,
ambas expressam um movimento
harmonioso: tanto transmitir como
progredir indicam abertura à



história. E isso é o que faz a Igreja
quando caminha entregando a sua
vida aos homens e mulheres de cada
época. O protagonista desta tradição,
desta entrega, é o Espírito Santo, que
torna eternas na história as palavras
de Jesus; e ele também é o
protagonista do progresso,
especialmente através da vida de
cada um dos santos, que «manifesta e
dá a conhecer aspetos sempre novos
da mensagem evangélica»[3].

A frescura das origens

Este modo de ser da Igreja replica-se
em cada uma das realidades vivas
que constituem o único Corpo de
Cristo. É também, portanto, o modo
de ser do Opus Dei, «velho como o
Evangelho e, como o Evangelho,
novo»[4]. Na Obra, como na Igreja,
tradição e progresso formam um
todo harmonioso, como também o
formam a santidade e o apostolado.
A santidade, com efeito, expressa-se



na fidelidade a um espírito recebido
de Deus e o apostolado desenvolve-se
no meio de um mundo
necessariamente mutável. Esta
harmonia é um fruto do Espírito
Santo, que nos estimula tanto a
valorizar os ensinamentos recebidos,
como a renovar a nossa esperança
por abrir novos caminhos para levar
o Evangelho ao coração dos homens
e mulheres do nosso tempo.

Quando o que se transmite é uma
vida, um espírito, um modo de ser, a
fidelidade realiza-se
necessariamente a partir da abertura
à história. Aquilo que a Igreja
entrega a cada época não são objetos,
coisas inanimadas, mas uma forma
viva, a forma Christi que está
chamada a transformar cada cultura
a partir do interior. Quem, ao
anunciar o Evangelho, renunciasse a
compreender a situação histórica do
seu interlocutor e a situação histórica
da sociedade na qual se move,



preocupando-se apenas em ensinar
uma doutrina abstrata, como estando
fixada de uma vez por todas, não
estaria a transmitir fielmente a
mensagem de Jesus Cristo.

Na traditio evangelii, a transmissão
do Evangelho, a fidelidade
assemelha-se à continuidade de um
rio vivo, caudaloso, que nos põe em
contacto com a frescura das origens.
Bento XVI explicava como o Espírito
Santo assegura «o vínculo entre a
experiência da fé apostólica, vivida
na comunidade original de discípulos
e a experiência atual de Cristo na sua
Igreja (…). A tradição –continuava–
não é transmissão de coisas ou
palavras, uma coleção de coisas
mortas. A tradição é o rio vivo que
nos conecta com as origens, o rio
vivo no qual as origens estão sempre
presentes»[5].

O Opus Dei transmite ao mundo um
espírito, um estilo cristão de vida,



uma compreensão da profunda
relação filial com Deus que tem
origem no Batismo. Este espírito, tal
como a Tradição da Igreja da que faz
parte, não pode nem deve ser
codificado e especificado em todos os
seus aspetos. Além disso, alguma
concretização de hoje não continuará
necessariamente vigente amanhã,
porque o que se transmite ao longo
do tempo não é tanto isso, mas um
espírito filial com o qual vivemos em
Cristo, capaz de dar vida em cada
nova situação que a história
apresenta. «Sempre que procuramos
voltar à fonte e recuperar a frescura
original do Evangelho – escreveu o
Papa Francisco – nascem novos
caminhos, métodos criativos, outras
formas de expressão, sinais mais
eloquentes, palavras cheias de
renovado significado para o mundo
atual»[6].

Um aggiornamento na vida pessoal



Jesus deu aos seus discípulos a
missão de chegar a todos os homens
e a todos os povos, conhecendo a sua
cultura e o seu contexto. Para
expressar este desafio utiliza-se com
frequência a palavra italiana 
aggiornamento, que literalmente
significa renovar-se, atualizar-se.
Utilizaram-na, por exemplo, S. João
XXIII e os seus sucessores para se
referirem à missão do Concílio
Vaticano II. Em si mesmo, o termo
expressa o apelo para não perder
relevância, para estar em sintonia
com aquilo que as pessoas entendem
ou experimentam. No entanto, houve
quem empobrecesse o seu
significado defendendo que a Igreja
se «atualizasse», no sentido de
vergar-se simplesmente às
circunstâncias dos tempos, como
quem «ajusta» a sua mensagem às
exigências das diferentes novidades,
perdendo em última instância a
própria mensagem.



S. Josemaria não demorou a ir ao
encontro deste segundo
entendimento do termo. Em várias
ocasiões, advertiu que não é a Igreja
que se deve adaptar aos tempos, mas
é cada época que necessita de
descobrir a mensagem salvadora de
Jesus Cristo: «O aggiornamento –
dizia –, deve fazer-se, antes de mais,
na vida pessoal, para a pôr de acordo
com essa velha novidade do
Evangelho»[7]. Acrescentava também
que uma pessoa que vive o espírito
do Opus Dei, na medida em que
trabalha no meio do mundo e está
plenamente incorporada nos
processos da sociedade, deveria estar
naturalmente atualizada, aggiornata,
atualizando também desta forma a
sua missão.

Este dinamismo da fidelidade,
explicou o Prelado do Opus Dei,
realiza-se sobretudo como um
«aggiornamento natural»: o de uma
pessoa que encarna o espírito que



transmitiu S. Josemaria. «É,
sobretudo, no âmbito do apostolado
pessoal – que é o principal na Obra –,
e no de orientar com sentido cristão
as profissões, as instituições e as
estruturas humanas, que
procuramos pôr iniciativa e
criatividade, para construirmos uma
relação de sincera amizade com
muitas pessoas e para trazermos a
luz do Evangelho à sociedade»[8].

As pessoas que procuram encarnar o
espírito do Opus Dei estão
habitualmente predispostas, pela sua
própria vocação, a esta
«continuidade criativa». No entanto,
essa disposição não é automática:
para sermos criativos, é necessário
«conhecer em profundidade o tempo
em que vivemos, as dinâmicas que o
atravessam, as potencialidades que o
caracterizam e os limites e as
injustiças, às vezes graves, que o
afligem»[9]. Se a ideia de «adaptação»
faz pensar numa série de forças que



empurram no exterior, exigindo
ajustar-se às novas exigências dos
tempos, expressões como «fidelidade
dinâmica» ou «continuidade
criativa» olham mais para uma
atividade no interior, a partir de uma
vida interior vibrante, onde cada um
pensa e atua com criatividade, num
diálogo constante com a realidade
que o rodeia.

A criatividade está, como tal,
estreitamente ligada ao
«profissionalismo» num sentido mais
genuíno do termo; estimula a
inteligência –intus legere, ler dentro–
com que se penetra nas coisas, sem
ficar à superfície. A criatividade é
fruto do amor ao mundo e às
pessoas, porque implica o esforço de
procurar novos caminhos, sem ceder
à facilidade de uma repetição literal
do adquirido, que é sempre menos
exigente para si próprio e menos
eficaz para os outros. A criatividade
é, finalmente, fruto da oração



sincera: só olhando para Jesus,
centro da história, se podem
encontrar novos elementos-chave
para entrar no coração dos nossos
contemporâneos.

O discípulo fará obras maiores

Ao estudar como a doutrina cristã se
foi desenvolvendo ao longo do
tempo, S. John Henry Newman deu-
se conta de que toda a pregação de
Jesus continha, como uma semente,
tudo o que o cristianismo chegaria a
ser no decurso da história[10]. Assim
entende-se que tal como uma
semente germina e floresce em
função da qualidade da terra, das
condições climáticas e das
circunstâncias ambientais, o
cristianismo deu lugar, no decurso
da história, a fenómenos
aparentemente inéditos que na
realidade não são absolutamente
novos, porque estavam contidos na
semente. Contudo, é claro que



aqueles frutos, com as suas cores e as
suas fragrâncias, necessitavam de
um tempo oportuno e das condições
favoráveis para que cheguem a ser
possíveis.

A fé dos primeiros discípulos na
presença real do corpo de Cristo na
Eucaristia, por exemplo, foi a
semente que frutificaria muito
tempo depois em forma de culto
eucarístico fora da Santa Missa, na
construção de igrejas ou na nossa
adoração diante dos sacrários. No
entanto, tudo isto não pôde começar
a amadurecer até que, no século IV,
os cristãos começaram a contar com
condições para desenvolver o culto
eucarístico. Toda a novidade genuina
remete para a semente de origem,
quando ainda era invisível o fruto.

Algo de semelhante ocorre com o
espírito da Obra. Certamente S.
Josemaria recebeu a essência do
carisma, o núcleo do que se



transmitiria com o tempo, mas não
podia prever tudo o que se originaria
a partir dessa mensagem. Já durante
a sua vida, de facto, teve a
experiência muitas vezes desta
realidade e é lógico que isto continue
a suceder ao longo dos séculos.
Rezando em voz alta durante a sua
estada no Consulado de Honduras
em 1937, expressava-o assim: «Pela
misericórdia de Deus, sou o primeiro
elo e vós sois também primeiros elos
de uma corrente que continuará
pelos séculos sem fim. Eu não estou
só; há agora almas – e chegarão
muitas mais no futuro – dispostas a
sofrer comigo, a pensar comigo, a
participar comigo da vida que Deus
depositou neste corpo da Obra, que
mal acaba de nascer»[11].

Mons. Fernando Ocáriz, numa das
suas primeiras viagens como Padre
desta família, referia em Madrid que
qualquer etapa nova no Opus Dei «é
uma boa ocasião para que cada um



se proponha começar outra vez, para
sentir a Obra nas nossas mãos com
mais agradecimento e mais
responsabilidade»[12]. Jesus já tinha
anunciado este dinamismo da vida
aos seus discípulos na sua oração
sacerdotal durante a Última Ceia:
«Quem crê em mim, também fará as
obras que eu realizo; e fará obras
maiores do que estas» (Jo 14, 12). A
novidade na continuidade, pela qual
a árvore cresce e se robustece, é em
suma o resultado da identificação
com Jesus Cristo e da docilidade ao
seu Espírito. No plano de Deus para
os homens, são o Filho e o Espírito
Santo que nos mostram porque é que
a verdade e a história não se opõem:
o Filho, a Verdade em pessoa, é
Aquele para quem a história aponta e
de quem toda a história recebe o seu
sentido; e o Espírito, que guia a Igreja
no seu caminhar terreno, é Aquele
que nos conduzirá à verdade
completa.



[1] Fernando Ocáriz, Mensagem,
07/07/2017.

[2] Concílio Vaticano II, Dei Verbum,
n. 8.

[3] Bento XVI, Discurso, 19/12/2019.

[4] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 24.

[5] Bento XVI, Audiência, 26/04/2016.

[6] Francisco, Evangelii gaudium, n.
11.

[7] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 72.

[8] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
19/03/2022, n. 10.

[9] Fernando Ocáriz, Mensagem,
07/07/2017.



[10] cf. S. John Henry Newman, 
Ensayo sobre el desarrollo de la
doctrina cristiana, Universidad
Pontificia de Salamanca, 2009.

[11] S. Josemaria, Crescer para
dentro, p. 87 (na versão original: p.
85, AGP, biblioteca, P12).

[12] Fernando Ocáriz, Viagem
pastoral a Madrid, junho e julho de
2017, em www.opusdei.pt

Giuseppe Tanzella-Nitti

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/vale-a-pena-5-
na-sua-pureza-original-na-sua-
novidade-radiosa/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/fernando-ocariz-prelado-opus-dei-visita-madrid-junho-2017/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fernando-ocariz-prelado-opus-dei-visita-madrid-junho-2017/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vale-a-pena-5-na-sua-pureza-original-na-sua-novidade-radiosa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vale-a-pena-5-na-sua-pureza-original-na-sua-novidade-radiosa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vale-a-pena-5-na-sua-pureza-original-na-sua-novidade-radiosa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vale-a-pena-5-na-sua-pureza-original-na-sua-novidade-radiosa/

	“Vale a pena!” (5): Na sua pureza original, na sua novidade radiosa

