
opusdei.org

Vai e faz tu o mesmo
(1): A Mim o fizestes

As necessidades sociais, os
direitos e deveres dos cidadãos,
as relações entre países, o
diálogo e a ação política
desafiam-nos, enquanto
cristãos, filhos do mesmo Pai, a
«estar ativa, livre e
responsavelmente presentes na
vida pública» (S. Josemaria).

26/01/2023

Nós, cristãos, sabemos que fazemos
parte da grande família dos filhos de
Deus. A nossa identidade mais



profunda, sendo filhos do Pai,
configura-nos como irmãos e irmãs
de todos os homens e mulheres,
criados à sua imagem e semelhança.
Contudo, também sabemos que as
relações fraternas não são fáceis.
Como resultado do pecado original,
as nossas relações são marcadas pela
ferida da primeira queda, que destrói
a harmonia das relações entre os
homens, bem como a relação do
género humano com a criação[

1
].

Desde os primeiros irmãos de quem
a Bíblia nos fala, Caim e Abel, e o
fratricídio cometido pelo mais velho,
sempre houve conflitos familiares:
Esaú e Jacob lutaram pelo direito de
primogenitura, José foi traído pelos
seus irmãos mais velhos, Moisés
sofreu por causa de Aarão e
Miriam...

No Evangelho encontramos também
irmãos entre os que estão próximos
de Jesus: Pedro e André, Tiago e João,
Maria, Marta e Lázaro. E também aí



encontramos confrontos entre
irmãos, tanto nos exemplos que Jesus
propõe a quem o escuta –quando o
filho pródigo da parábola regressa e
o pai o felicita com uma festa, o
irmão mais velho enfurece-se,
recusando-se a entrar em casa (cf. Lc
15, 28)– como entre as pessoas à sua
volta: «Mestre, diz ao meu irmão que
me dê a minha parte da herança» (Lc
12, 13); «Senhor, não te importas que
a minha irmã me tenha deixado só
com o serviço da casa? Diz-lhe, pois,
que me ajude» (Lc 10, 40).

Jesus, contudo, deu uma nova
dimensão às relações humanas: «Em
verdade vos digo, o que quer que
tenhais feito a um destes meus
irmãos mais pequeninos, a mim o
fizestes» (Mt 25, 40). Ao tornar-se um
de nós, ele identifica-se com o mais
fraco dos nossos semelhantes, aquele
que mais sofre, aquele que mais
injustiça sofre. Nenhum cristão pode
ficar indiferente a outra pessoa,



porque nele vê não só um igual, mas
o próprio Cristo. «Em cada um deles
temos de reconhecer Cristo, temos de
ver em cada um deles Jesus como
nosso irmão; e assim será mais fácil
para nós prodigalizarmo-nos com
serviço, atenção, afeto, paz e
alegria»[2] encoraja S. Josemaria.

O primeiro mandamento

Comentando a parábola do Bom
Samaritano, o Papa Francisco explica
que ela recolhe um passado de
séculos: «Pouco depois da história da
criação do mundo e do ser humano,
a Bíblia coloca o desafio das relações
entre nós. Caim destrói o seu irmão
Abel, e a pergunta de Deus ressoa:
“Onde está o teu irmão Abel?”. A
resposta é a mesma que damos
frequentemente: “Sou eu o guardião
do meu irmão?” (Gn 4, 9). Ao fazer a
pergunta, Deus desafia qualquer tipo
de determinismo ou fatalismo que
procure justificar a indiferença como



a única resposta possível. Pelo
contrário, capacita-nos a criar uma
cultura diferente que nos guia a
superar as inimizades e a cuidar uns
dos outros»[

3
].

Se nos perguntassem, provavelmente
diríamos que tentamos ver nos
estranhos outro Cristo. Mas o
distanciamento do nosso irmão pode
muitas vezes acontecer-nos em
situações normais. Podemos criticar
os políticos de que não gostamos
assim que aparecem nas notícias,
desconfiar daqueles que são
diferentes na aparência ou
comportamento, desprezar ou
ignorar aqueles que pertencem a um
estrato social diferente ou que têm
uma situação económica diferente,
discutir por causa de um resultado
desportivo ou pela forma como os
bebés devem dormir. Podemos até
julgar duramente outros cristãos
porque acreditamos –com ou sem



razão– que eles não agem como
cristãos.

Não podemos esquecer que a
parábola do Bom Samaritano deriva
da pergunta "Quem é o meu
próximo?", colocada a Jesus por um
mestre da lei, que queria justificar-se
a si próprio depois de lhe ter
perguntado sobre a vida eterna. A
resposta à pergunta original já era
conhecida dos seus ouvintes, pois
estava na Torá: «Amarás o Senhor
teu Deus com todo o teu coração,
com toda a tua alma, com todas as
tuas forças e com todo o teu
entendimento, e o teu próximo como
a ti mesmo» (Lc 10, 27; cf. Dt 6, 4 e Lv
19, 18). Jesus vai mais longe ao
identificar ambos os mandamentos:
«Este é o maior e o primeiro
mandamento. O segundo é
semelhante a este: Amarás o teu
próximo como a ti mesmo. Destes
dois mandamentos dependem toda a
Lei e os Profetas» (Mt 22, 38-40). No



final da parábola, quando o mestre
da lei reconhece que a atitude
correta é a de quem tem
misericórdia do homem que foi
ferido, Jesus diz-lhe: «Vai e faz o
mesmo».

Ao próximo como a si mesmo

No Novo Testamento, portanto, não
há dúvida sobre o que é exigido
àqueles de nós que querem seguir
Jesus. «Ouvistes que foi dito aos
antigos: 'Não matarás, e quem matar
será submetido a julgamento'.
Porém, digo-vos que todo aquele que
se irar contra o seu irmão será
sujeito a julgamento, e todo aquele
que insultar o seu irmão será julgado
perante o Sinédrio, e quem lhe
chamar louco será condenado ao
fogo da Geena». Alguns anos depois
destes ensinamentos, João exortou os
primeiros cristãos a viver a caridade
fraterna como parte indispensável do
amor a Deus: «Se alguém diz: 'Eu



amo a Deus', e odiar o seu irmão, é
um mentiroso. Pois quem não ama o
seu irmão a quem vê, nem pode
amar Deus a quem não vê» (1Jo 4,
20).

Queremos "ver" o nosso próximo,
como diz S. João, e reconhecer nele o
próprio Cristo, especialmente no caso
daqueles que estão a sofrer. Por
vezes, nós próprios já estivemos
numa situação dolorosa ou
vulnerável, outras vezes
encontrámo-la: alguém sem abrigo
com quem nos cruzamos
regularmente na rua; colegas de
trabalho que sofrem discriminação
devido ao seu país de origem ou à
sua cor de pele; conhecidos com uma
doença degenerativa ou problemas
de mobilidade que exigiriam um
esforço e despesas extraordinárias
para levar uma vida digna; mulheres
que encontram obstáculos no seu
percurso educativo ou profissional,
só porque são mulheres; crianças e



jovens que frequentam as aulas sem
os recursos necessários para
completar com sucesso os seus
estudos; amigos viciados em
pornografia, jogos de azar ou
drogas... Já para não falar das
guerras, fome, epidemias e
catástrofes naturais que nos afetam
ou poderão afetar-nos no futuro.

Dignidade humana e
responsabilidade cristã

Ao longo dos séculos, muitos valores
cristãos têm penetrado na sociedade
e tornaram-na mais humana.
Gradualmente fomos aprendendo a
reconhecer nos outros alguém com
dignidade, que merece ser tratado
com respeito e cujos direitos valem
tanto como os meus. Filosofia,
sociologia e direito, entre outras
disciplinas, têm vindo a aprofundar o
valor de cada vida humana e a forma
de a proteger, tanto individual como
coletivamente. Os desenvolvimentos



em campos como a engenharia,
economia e medicina melhoraram as
condições de vida de vastos setores
da população mundial, mas ainda há
muito a fazer e estão constantemente
a surgir novos desafios.

Por vezes percebemos que muitas
pessoas acusam os cristãos de falta
de coerência entre os princípios
evangélicos e a ação pública, ou
consideram que a fé é um refúgio
que nos permite fugir às
responsabilidades. Como se rezar
fosse sinónimo de passividade, ou
esperar a vida eterna levasse à
desvinculação do mundo,
esquecendo aqueles que precisam de
nós. «Na realidade, a fé completa o
reconhecimento do outro por
motivos inauditos, porque aqueles
que acreditam podem vir a
reconhecer que Deus ama cada ser
humano com amor infinito e "assim
lhes confere uma dignidade infinita".
A isto podemos acrescentar que



acreditamos que Cristo derramou o
seu sangue por todos e cada um, para
que ninguém seja deixado fora do
seu amor universal. E se formos à
fonte última, que é a vida íntima de
Deus, encontramos uma comunidade
de três Pessoas, a origem e modelo
perfeito de toda a vida em comum»[

4
].

O mundo como herança

O prelado do Opus Dei encoraja
frequentemente a ver o mundo
inteiro, com tudo o que ele contém,
como algo muito nosso, seguindo as
palavras de S. Paulo: «quer o mundo,
quer a vida, quer a morte, quer as
coisas presentes, quer as coisas
futuras, tudo é vosso; mas vós sois de
Cristo, e Cristo é de Deus» (1Cor 3,
22-23).

«Perante esta realidade – tudo é
vosso- alegramo-nos com as alegrias
dos outros, desfrutamos de todas as
coisas boas que nos rodeiam, e
sentimo-nos interpelados pelos



desafios do nosso tempo. Ao mesmo
tempo, sentimos muito dentro da
alma a situação do mundo,
particularmente a triste realidade da
guerra, e de outras situações com
grandes carências e sofrimentos de
tantas pessoas, especialmente as
mais frágeis»[

5
].

Deus deu-nos o mundo como herança
(cf. Sl 2, 8), por isso está nas nossas
mãos transformá-lo. Não escolhemos
o momento histórico ou o lugar em
que vivemos, mas as circunstâncias
que nos tocaram são precisamente
aquilo com que Deus conta para que
possamos concretizar o que Ele
colocou nas nossas mãos.

Nós, cristãos, queremos um coração
que seja semelhante ao de Cristo, um
coração que sinta as necessidades
dos outros como próprias, e que nos
leve a agir em conformidade. Este é
um dom de Deus: «enchei os
corações dos vossos fiéis e acendei



neles o fogo do vosso amor»[
6

],
pedimos ao Espírito Santo para nós e
para todos na Igreja. Ao mesmo
tempo, "obras é que são amores, e
não boas palavras": um cristão
comprometido com o amor de Deus é
necessariamente um cristão que
procura ativamente transformar a
sociedade, esforçando-se por torná-la
cada vez mais em conformidade com
a lógica de Deus e o seu amor pela
humanidade.

Pessoal e responsável

Este compromisso manifesta-se,
antes de mais, numa oração ardente
e constante, a insistência filial de
quem pede algo de bom para as
pessoas que ama: «Na oração
devemos ser capazes de colocar
diante de Deus o nosso cansaço, o
sofrimento de certas situações, de
certos dias, o compromisso
quotidiano de O seguir, de ser
cristãos, assim como o peso do mal



que vemos em nós e que nos rodeia,
para que Ele nos dê esperança, nos
faça sentir a sua proximidade, nos dê
um pouco de luz no caminho da
vida»[

7
].

Além da atitude de apresentar a Deus
todas estas necessidades, é um dever
de justiça agir para transformar o
mundo, torná-lo mais humano, mais
cristão, mais divino, mostrando a
verdade, o bem e a beleza do plano
de Deus para a felicidade dos
homens e das mulheres. Lado a lado
com os outros, o cristão procura, com
a criatividade do amor, novas formas
para que a mensagem que Cristo nos
deixou no Evangelho se torne
realidade nas circunstâncias em que
nos movemos, aqui e agora.

Isto pode ser feito de muitas
maneiras: dependerá das
circunstâncias do lugar, do momento
histórico, do carácter pessoal, das
possibilidades que se têm devido às



circunstâncias familiares e de
trabalho... e das próprias
preferências políticas, económicas ou
sociais ao ponderar as soluções.
«Pela própria natureza da criação –
ensina a Igreja–, todas as coisas são
dotadas de consistência, verdade e
bondade próprias, e de uma ordem
própria, que o homem deve respeitar
com o reconhecimento da
metodologia particular de cada
ciência ou arte»[

8
]; ao mesmo tempo,

«todos os cristãos devem estar
conscientes da vocação particular e
própria que têm na comunidade
política; em virtude desta vocação,
são obrigados a dar exemplo de
sentido de responsabilidade e de
serviço ao bem comum»[

9
].

Há muitas formas de fazer o bem, e a
Igreja encoraja os seus filhos a agir
em liberdade e pluralidade, sem
impor uma escola em particular.
Motivados pelo mesmo ideal, os
cristãos podem agrupar-se em



associações religiosas ou civis; na
maioria dos casos, porém, trabalham
em iniciativas públicas ou privadas
que não são promovidas por
instituições católicas, mas que visam
melhorar um certo aspeto social.

A caridade «dá verdadeira
substância à relação pessoal com
Deus e com o próximo; não é apenas
o princípio das microrrelações, como
as amizades, a família, o pequeno
grupo, mas também das
macrorrelações, como as relações
sociais, económicas e políticas»[10].
Assim, cada pessoa procura formas
de contribuir para a resolução dos
problemas sociais que vê à sua volta.
S. Josemaria encorajou aqueles que a
ele se dirigiram a serem cidadãos
responsáveis, capazes de
transformar a sociedade,
melhorando-a através do seu próprio
trabalho. «A ação de cada um de nós,
meus filhos, é pessoal e
responsável»[11].



Muito de bom pode muitas vezes ser
feito com pequenos gestos, que vão
configurando uma atitude vital em
relação aos outros. Estar disponível
para escutar o filho adolescente pode
facilitar a abertura ao diálogo com a
cultura contemporânea. Tratar os
avós idosos com atenção e afeto
ajuda a educar o olhar para os
frágeis e vulneráveis. Recusar-se a
participar em conversas no trabalho
que critiquem ou difamem aqueles
que não estão presentes e não se
podem defender fomenta um
ambiente de respeito e confiança.

Outras vezes, a capacidade
transformadora virá pela nossa
formação profissional ou pela nossa
posição na sociedade, através do
nosso próprio trabalho, da
mobilização dos cidadãos ou da
decisão de nos dedicarmos à política:
influenciando projetos de lei que
facilitam o acesso das famílias aos
recursos de que necessitam,



denunciando abusos de corrupção
económica, pondo fim aos costumes
que segregam algum setor da
população... Um médico, um
membro do parlamento, o CEO de
uma empresa ou um jornalista
podem fazer bem o seu trabalho sem
"arranjar problemas", mas também
podem "complicar as suas vidas"
para contribuir através do seu
trabalho para a construção de um
mundo mais justo.

A doutrina social da Igreja em
diálogo com o mundo

A Igreja proclama princípios morais
na esfera social quando estão em
jogo os direitos fundamentais da
pessoa humana ou a salvação das
almas[12]. Instituída por Cristo para
levar a mensagem de salvação a
todos os homens, ela não pode ficar
de braços cruzados diante de tudo o
que é humano. A partir do século
XIX, a fim de facilitar aos cristãos a



atuação justa face aos novos modelos
económicos, políticos e sociais,
estabeleceu certos parâmetros para
os ajudar a não perder de vista a
mensagem evangélica face a estas
novas situações. Por esta razão, o
Compêndio da Doutrina Social da
Igreja contém alguns princípios
orientadores.

O princípio do bem comum defende
que deve haver um conjunto de
"condições da vida social" que
permitam «que as associações e cada
um dos seus membros alcancem a
sua própria perfeição da forma mais
completa e mais fácil»[13]. O princípio
do destino universal dos bens
lembra-nos que "os bens criados
devem chegar a todos de forma
equitativa", na justiça e na
caridade[14]. Pelo princípio da
subsidiariedade, «todas as sociedades
de ordem superior devem adotar
uma atitude de assistência
("subsidium") –portanto de apoio,



promoção, desenvolvimento– em
relação às de ordem inferior»[15]; e,
assim, se cuida «a família, grupos,
associações, realidades territoriais
locais, em suma, aquelas expressões
agregativas de natureza económica,
social, cultural, desportiva,
recreativa, profissional, política, às
quais as pessoas dão vida
espontaneamente e que tornam
possível o seu crescimento social
efetivo»[16].

O princípio da participação é uma
consequência do acima exposto, e «é
expresso, essencialmente, numa
série de atividades através das quais
o cidadão [...] contribui para a vida
cultural, económica, política e social
da comunidade civil a que pertence.
A participação é um dever que todos
devem cumprir de forma consciente,
responsável e com vista ao bem
comum»[17]. Por último, o princípio
da solidariedade «implica que os
homens e mulheres do nosso tempo



devem cultivar uma consciência
ainda maior da dívida que têm para
com a sociedade em que vivem [...].
Uma tal dívida é paga pelas várias
manifestações da ação social»[18].

Estes princípios levam-nos a
descobrir que muitas das iniciativas
sociais que florescem à nossa volta se
baseiam em valores partilhados.
Estudá-los e torná-los conhecidos
pode ser uma oportunidade de
trabalhar em conjunto com o resto
dos habitantes dos nossos países na
construção de uma sociedade mais
justa.

Verdade, liberdade, justiça e
caridade

Há quatro valores fundamentais nos
quais se baseiam os princípios da
doutrina social da Igreja: verdade,
liberdade, justiça e amor.

O amor ao próximo deve conduzir a
vida dos cristãos, tanto a nível



pessoal como social. «A Igreja deve
não só proclamar a Palavra, mas
também fazer nascer a Palavra, que é
caridade e verdade»[19]. Vimos isto
talvez mais claramente nos últimos
anos: face às crises globais, há uma
resposta de solidariedade que une
aqueles que sofrem em conjunto. Há
famílias que se reúnem perante a
doença de um ente querido, ou
vizinhos que começam a falar uns
com os outros quando são obrigados
a passar mais tempo em casa. Estas
são atitudes que também podemos
incorporar quando não são as
circunstâncias que nos levam a fazê-
lo: Sei os nomes dos que vivem no
meu prédio, ou na casa mais remota
da aldeia? Alguma vez falei com cada
um, interessando-me pelas suas
circunstâncias, procurando
aproximar-me deles?

O que pode parecer visto de fora
como um simples gesto de cortesia
ou uma demonstração de bondade



pode, de facto, refletir o amor de
Deus por cada um: «O amor, cheio de
pequenos gestos de cuidado mútuo, é
também civil e político, e manifesta-
se em todas as ações que procuram
construir um mundo melhor. Por
esta razão, o amor não se expressa
apenas em relações íntimas e
próximas, mas também em
macrorrelações, tais como relações
sociais, económicas e políticas»[20]. A
unidade de vida de um cristão
coerente leva-o a agir com caridade a
todos os níveis, tanto no que lhe é
próximo como em assuntos mais
distantes.

Com base no respeito por todos,
colocando o bem de cada pessoa
acima de ideias ou opiniões, os
cristãos podem intervir em todo o
tipo de questões, com
responsabilidade e criatividade, sem
atribuir à Igreja o que é o modo de
agir próprio de cada indivíduo. «Os
cristãos gozam da mais completa



liberdade, com a consequente
responsabilidade pessoal, de intervir
como entenderem em questões de
natureza política, social, cultural,
etc.»[21].

«Aquele que ama os outros com
caridade é, antes de mais, justo para
com eles. Não basta dizer que a
justiça não é estranha à caridade,
que não é uma via alternativa ou
paralela à caridade: a justiça é (...)
intrínseca a ela. A justiça é a
primeira forma de caridade»[22]. E
vice-versa: a luta pelo bem comum
será sempre guiada pela
compreensão e pelo respeito. Não
faria sentido procurar justiça com
dureza de coração ou regozijar-se
com algo objetivamente mau porque
confirma a nossa opinião.

Face a pessoas próximas de nós que
sofrem as consequências de ações ou
estilos de vida contrários à moral, ou
que retificam e querem aproximar-se



de Deus ou de outro modo de vida, a
única postura possível para um
cristão é um acompanhamento cheio
de afeto e compreensão, nunca uma
resposta autocomplacente que olha
para os outros com desdém. Assim
como a Igreja entra em diálogo com o
mundo pela caridade, nós, do
mundo, procuramos uma conversa
aberta a todos, incluindo todos e não
fechada ante propostas que
percebemos como ameaças, mas
aberta a diferentes pontos de vista,
aprendendo com os outros.

Os apóstolos também não eram um
grupo uniforme. Vinham de meios
diferentes, tinham profissões
diferentes, feitios por vezes pouco
compatíveis, opiniões opostas... Mas
estavam unidos pelo seu amor a
Cristo e pela sua missão de levar a
Boa Nova ao mundo. Assim,
conjugando o primado de Pedro e a
colegialidade com a sua própria
identidade, cumpriram o mandato de



Cristo: «Ide por todo o mundo e
pregai o Evangelho a toda a
criatura» (Mc 16, 15).

A promessa de Jesus

Esta obrigação cristã de amar o
próximo realiza-se, como todas as
outras obrigações, partindo do amor
de Deus pelos homens. É Ele que
transforma os corações e renova o
mundo: «Caridade e justiça não são
apenas ações sociais, mas são ações
espirituais realizadas à luz do
Espírito Santo»[23].

Sabemos que não podemos alcançar
uma justiça perfeita na terra, e
contamos com a justiça da vida
eterna. No entanto, isso não nos leva
a negligenciar os nossos deveres
terrenos, porque sabemos que a vida
eterna dependerá do quanto nos
esforçámos aqui para viver o "a mim
o fizestes" de Jesus. Esperamos
transformar o mundo, contribuir
para a felicidade dos que nos



rodeiam, e sermos nós próprios
felizes, porque ouvimos dos lábios de
Jesus o que ele prometeu um dia
àqueles que o ouviam: «Bem-
aventurados os que têm fome e sede
de justiça, porque serão
saciados» (Mt 5, 6).

[1] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
400.

[2] S. Josemaria, Carta n. 3 ("Sobre a
missão do cristão na vida social"), n.
31.

[3] Francisco, Fratelli tutti, n. 57.

[4] Francisco, Fratelli tutti, n. 85.

[5] Fernando Ocáriz, Carta
19/03/2020, n. 7.

[6] Aleluia da Solenidade de
Pentecostes, ciclo B.



[7] Bento XVI, Audiência 01/02/2012.

[8] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 36.

[9] Ibid., n. 75.

[10] Bento XVI, Caritas in veritate, n.
2.

[11] S. Josemaria, Carta n. 3, n. 37.

[12] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2032; 2420.

[13] Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 164.

[14] cf. idem, n. 171.

[15] Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 186.

[16] Ibid., n. 185.

[17] Ibid., n. 189.

[18] Ibid., n. 195.



[19] Bento XVI, Audiência Geral,
25/04/2012.

[20] Francisco, Fratelli tutti, n. 181.

[21] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
11.

[22] Bento XVI, Caritas in veritate, n.
6.

[23] Bento XVI, Audiência Geral,
25/04/2012.

Teresa Gómez

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-
mesmo-i-a-mim-o-fizestes/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-i-a-mim-o-fizestes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-i-a-mim-o-fizestes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-i-a-mim-o-fizestes/

	Vai e faz tu o mesmo (1): A Mim o fizestes

