
opusdei.org

Vai e faz tu o mesmo
(5): Filhos
agradecidos

A relação com Deus, com o
próximo e com a terra são as
três relações fundamentais do
homem propostas nos relatos
da criação no Génesis. Com
base nisto, a Igreja convida os
cristãos a modelar as realidades
sociais e a cuidar da criação e a
promover o bem comum.

23/07/2024

O desígnio criador



O início do livro do Génesis destaca o
poder universal e ilimitado de Deus,
pois só Ele tem o domínio absoluto
sobre todas as coisas e o exerce para
dar origem à vida. No contexto da
criação, Deus confia ao primeiro
casal humano, criado à sua imagem e
semelhança, a tarefa de submeter a
terra e de dominar todos os seres
vivos (cf. Gn 1, 26-29). A palavra
hebraica “imagem” utilizada no texto
significava estátua, escultura ou
representação, e referia-se também
às imagens dos deuses que presidiam
aos templos (cf. Ez 7, 20; 16, 17; 2Rs
11,18; Nm 33, 52). Assim, tal como os
reis da época ergueram imagens de si
mesmos para assinalar o seu
domínio em terras distantes, Adão foi
colocado na terra como imagem de
Deus e representante da sua
soberania.

No segundo relato, Adão é
encarregue de nomear os animais.
Dar o nome a qualquer coisa implica



submeter o objeto nomeado a uma
ordem que determina, em certo
sentido, o lugar que deve ocupar no
mundo. Adão participa da
autoridade divina e foi designado
representante de Deus na terra,
governando em nome do soberano
divino. Deus, por sua vez, aceita os
nomes dados por Adão às criaturas.
O homem exerce, portanto, um
domínio sobre a criação, e o
exercício deste domínio significa que
o destino do cosmos está ligado à
liberdade humana, pelo mesmo
desígnio criador.

O relato da criação e o facto de o
domínio do homem depender e
participar no domínio de Deus pode
parecer uma realidade um tanto
distante que não tem influência
prática na vida quotidiana do cristão.
Porém, «no Credo de Israel, afirmar
que Deus é criador não significa
exprimir somente uma convicção
teorética, mas perceber o horizonte



originário do agir gratuito e
misericordioso do Senhor em favor
do homem. Ele, na verdade, livre e
gratuitamente dá o ser e a vida a
tudo aquilo que existe»[1]. O princípio
da criação divina de todas as coisas,
manifestado muitas vezes na Sagrada
Escritura – especialmente no livro do
Génesis – dá-nos uma chave para
compreender a realidade e agir em
conformidade: a gratidão que vem da
gratuidade do amor de Deus.

“Bendigo-te, ó Pai”

A gratidão consiste na disposição
adequada da vontade para
reconhecer e retribuir um bem
recebido. Não envolve apenas
sentimentos de apreço ou
reconhecimento, mas também uma
resposta prática, levando a palavras
ou ações que a expressam. Portanto,
a gratidão implica um olhar capaz de
reconhecer o benefício recebido e, ao



mesmo tempo, conduz a uma ação
coerente com essa convicção.

No Evangelho encontramos muitas
vezes referências a tantas pessoas
que tiveram pormenores com Jesus,
desde aqueles que cuidavam da sua
família em Belém (os pastores, os
magos), até aqueles que tornaram o
Calvário e a Cruz um pouco mais
suportáveis (Simão de Cirene, o bom
ladrão, José e Nicodemos, as
mulheres que acompanhavam
Maria...). Pessoas que receberiam um
olhar, um sorriso ou algumas
palavras de agradecimento de Jesus.

No Evangelho, o agradecimento de
Jesus que ressoa com mais força é
aquele que dirige ao seu Pai:
«Bendigo-te, ó Pai, Senhor do Céu e
da Terra, porque escondeste estas
coisas aos sábios e aos entendidos e
as revelaste aos pequeninos» (Mt 11,
25). “Estas coisas”, a sabedoria de
Deus que Jesus nos ensina, é, tal



como a criação, um conhecimento de
Deus e do mundo acessível a todos. É
uma linguagem mais fácil de
compreender pelos “pequenos”,
aqueles que olham para o mundo
com simplicidade e sem
preconceitos, e têm consciência de
ter recebido tudo.

Um olhar e um coração
agradecidos

Como recorda o Compêndio da
Doutrina Social da Igreja, «a atitude
que deve caracterizar o homem
perante a criação é essencialmente a
da gratidão e do reconhecimento: de
facto, o mundo reconduz-nos ao
mistério de Deus que o criou e o
sustém. (…) O mundo oferece-se ao
olhar do homem como rasto de Deus,
lugar no qual se desvela a Sua força
criadora, providente e redentora»[2].

A partir da sua fé na criação e da sua
atitude agradecida, o cristão é
chamado a moldar as suas ações



segundo a aceitação grata dos dons
divinos. No exercício da sua
liberdade, o homem pode optar por
uma atitude de poder autónomo,
excluindo o domínio divino, ou, pelo
contrário, optar por apreciar a
realidade como um dom, reforçando
assim a sua dependência de
adoração a Deus. No primeiro caso,
as coisas criadas são consideradas
objetos arbitrariamente manipulados
e possuídos, enquanto no segundo
são tratadas como dádivas e, por isso,
recebidas, admiradas,
compreendidas, usufruídas,
partilhadas e, sobretudo, referidas a
Deus, de quem procedem. Toda a
decisão humana, por mais concreta
ou irrelevante que possa parecer,
envolve, em última análise, a
aceitação agradecida dos dons de
Deus ou a sua rejeição.

Talvez nos venham à mente tantos
exemplos do dia a dia: celebrar uma
ocasião especial com a família e



amigos, uma conquista na vida
profissional, a oportunidade de uma
nova experiência, gostar de partilhar
um talento… Na verdade, dons
divinos num certo sentido amplo,
incluem toda a realidade que
recebemos, incluindo o universo
material e a nossa relação com os
outros.

A aceitação agradecida destes dons
manifesta-se de modo singular na
aceitação e acolhimento do outro
como um dom: “Feito à imagem e
semelhança de Deus (cf. Gn 1, 26), e
constituído no universo visível para
viver em sociedade (cf. Gn 2, 20.23) e
dominar a terra (cf. Gn 1, 26.28-30), a
pessoa humana é, por isso, desde o
princípio, chamada à vida social:
«Deus não criou o homem como um
“ser solitário”, mas como um “ser
social”. A vida social, portanto, não é
algo de exterior ao homem, o qual
não pode crescer nem realizar a sua
vocação senão em relação com os



outros»[3]. A consequência da
aceitação agradecida do outro é o
cuidado do próximo, que passa pela
preocupação e pela construção do
bem comum.

Acolher o outro como um dom: um
convite ao bem comum

O Papa Francisco recorda que a
ecologia integral – conceito
intimamente relacionado com o
cuidado da criação, entendida não só
como natureza, mas também na sua
dimensão humana e social – é
indissociável da noção de bem
comum, na medida em que este
princípio desempenha um papel
importante. A nossa dedicação à
preservação e ao cuidado da criação
será tanto mais genuína quanto mais
estiver orientada para a promoção
do bem comum, entendido como «o
conjunto das condições da vida social
que permitem, tanto aos grupos,
como a cada membro, alcançar mais



plena e facilmente a própria
perfeição»[4], quer dizer, o
desenvolvimento humano integral e
sustentável.

Quando nos deparamos com os
problemas dos outros ou da
comunidade em que vivemos, como
cristãos devemos sentir a
preocupação de ir ao seu encontro: é
então que somos chamados a
responder com a responsabilidade e
a generosidade daqueles que
procuram eficazmente o bem de
todos os homens. O ideal do bem
comum – que não é algo abstrato,
mas tem um conteúdo muito
concreto – é então apresentado como
um apelo a todos os membros da
sociedade a colaborarem de acordo
com as suas próprias capacidades e a
irem para além dos seus interesses
particulares. Isto implica não se
guiar exclusivamente pelos próprios
interesses, mas antes almejar um
horizonte iluminado pela caridade,



que se expressa na abertura ao outro
e na capacidade de harmonizar
diferentes aspetos – familiares,
sociais, políticos, culturais, técnicos,
etc. – que caracterizam uma
sociedade complexa como a nossa.

Subjacente a esta perspetiva está a
consciência da dignidade infinita de
cada pessoa humana, para além de
qualquer circunstância e em
qualquer estado ou situação; e que,
por isso, a ordem das coisas deve
estar subordinada à ordem das
pessoas e não o contrário, como o
próprio Senhor deixou implícito
quando disse que o sábado foi feito
para o homem, e não o homem para
o sábado (cf. Mc 2, 27). Esta ordem,
fundada na verdade e animada pela
caridade, delineia o objetivo
prioritário do bem comum: uma
sociedade que queira estar ao serviço
do ser humano a todos os níveis.



Uma manifestação deste desafio
encontra-se, por exemplo, no
impacto da tecnologia. Não podemos
ignorar os sinais dos tempos atuais,
em que as relações sociais se
tornaram mais complexas devido à
facilidade e rapidez da comunicação,
dos transportes e de muitos outros
meios tecnológicos que introduzem
novos estilos de vida e formas de
associação interpessoal. Estes meios
trazem consigo uma certa
ambiguidade, em que o progresso é
geralmente acompanhado pela
possibilidade de riscos para a
dignidade humana e para o
desenvolvimento. O impacto das
inovações pode dar origem tanto a
iniciativas de solidariedade como ao
drama de conflitos e divisões,
dependendo da posição adotada;
voltar a ligar-se às pessoas ou ter
uma relação mais superficial com
elas; à aprendizagem ou à
dependência; à exploração da pessoa
ou a novas possibilidades de



desenvolvimento... Acolher a criação,
neste caso, significa salvaguardar o
respeito pela pessoa enquanto tal,
nos fins e nos meios, e guiar-se por
princípios éticos e de eficiência.

Construir o bem comum em
comunhão

É necessário que cada um de nós
assuma a sua parte no bem comum,
isto é, que contribuamos com aquilo
que fomos chamados a fazer neste
mundo, com aquilo que só nós
podemos oferecer, porque ninguém
nos pode substituir nesta tarefa. Esta
atitude vai contra uma postura
passiva, uma indiferença confortável
ou um individualismo encerrado na
busca do próprio bem-estar, porque
implica um compromisso contínuo e
complicar a vida para colaborar na
formação de um ambiente de
comunhão. «Porque uma coisa é
sentir-se obrigado a viver juntos,
outra é apreciar a riqueza e a beleza



das sementes de vida comum que
devem ser procuradas e cultivadas
em conjunto»[5].

No seu aspeto dinâmico, o bem
comum realiza-se nas atividades
habituais de cada cidadão. Ao fim e
ao cabo, as condições sociais
estabelecem-se através das relações
pessoais e laborais, que podem
contribuir ou prejudicar uma forte
ordem social, jurídica e de serviços
(que muitas vezes coincide com os
direitos humanos básicos, como a
alimentação, a habitação, os
transportes…). Para isso, é
fundamental cumprir com
excelência as nossas tarefas diárias,
desempenhando-as com competência
e paixão. Como podemos fazer isso?
Informando-nos e desenvolvendo
uma consciência mais profunda da
realidade que nos rodeia, sem cair na
armadilha da resignação com o
pretexto de que as nossas ações não
têm repercussão. O próprio Cristo



utiliza como medida do seu juízo as
pequenas ações (alimentar, dar água,
vestir...) realizadas às pessoas
“pequenas” (aos meus irmãos mais
pequenos) (cf. Mt 25, 31-46).

Por outro lado, o magistério eclesial
sempre reiterou o apelo aos cristãos
para participarem e assumirem
responsabilidades na vida pública. A
compreensão de que precisamos de
uma comunidade mais alargada
deveria levar-nos a unir esforços
para melhor promover o bem
comum em comunhão com os outros.
Neste sentido, Jesus dá-nos o
exemplo do bom samaritano (cf. Lc
10, 25-37) que, com as suas ações, nos
fez perceber que «a existência de
cada um de nós está ligada à dos
outros: a vida não é tempo que passa,
mas tempo de encontro»[6].

Do conjunto de todos estes aspetos
emerge aquilo a que podemos
chamar a dimensão intrínseca do



bem comum, que significa
fundamentalmente viver bem em
comunidade. Por outras palavras,
não basta fazer o bem aos outros,
mas é preciso querer fazer o bem 
com os outros. A solidariedade vai
para além da responsabilidade
pessoal num empreendimento
específico: leva ao desejo de estar
com os outros e de trabalhar com
eles para os ajudar a alcançar os seus
objetivos. A força desta perspetiva
reside na compreensão de que o bem
comum não se refere apenas às
condições, que são apenas externas,
mas que o bem individual e social se
constrói sobre essa base e através
das relações.

A soma de muitos poucos

O simples facto de ter consciência de
que estamos juntos é em si um bem,
na medida em que proporciona a
segurança de um ambiente onde as
inadequações e os erros pessoais



encontram nos outros apoio e ajuda
para os superar. Quando uma
comunidade se une perante uma
catástrofe natural, por exemplo, para
ajudar a salvar as pessoas e o seu
ambiente, apesar da dor, do
sofrimento ou do cansaço, há uma
plenitude interior por terem feito o
bem juntos e uma profunda gratidão
partilhada. O desafio é atingir essa
mesma intensidade diariamente.

É algo de que certamente já tivemos
experiência, mas nem sempre é fácil
ter em mente o bem com que os
outros contribuem: a nossa
tendência pode ser resolver as coisas
sozinhos, ou pedir um favor, ou fazê-
lo, sempre passando fatura.

Avançar para o bem comum
intrínseco, por outro lado, exige uma
formação que nos permita entrar na
lógica das relações gratuitas, da
misericórdia e da comunhão.
«Gozamos dum espaço de



corresponsabilidade capaz de iniciar
e gerar novos processos e
transformações. Sejamos parte ativa
na reabilitação e apoio das
sociedades feridas. Hoje temos à
nossa frente a grande ocasião de
expressar o nosso ser irmãos, de ser
outros bons samaritanos que tomam
sobre si a dor dos fracassos, em vez
de fomentar ódios e ressentimentos.
Como o viandante ocasional da nossa
história, é preciso apenas o desejo
gratuito, puro e simples de ser povo,
de ser constantes e incansáveis no
compromisso de incluir, integrar,
levantar quem está caído. (…)
Alimentemos o que é bom, e
coloquemo-nos ao serviço do bem»[7].

Assim, a gratuidade e a gratidão
andam de mãos dadas: orientam a
nossa relação com os outros,
fundamentando-a na nossa relação
com Deus. Uma relação de filhos
agradecidos e responsáveis.



* * *

O livro do Génesis revela que o
homem é chamado a ser guardião e
protagonista da criação, exercendo a
soberania partilhada porque a
recebeu de Deus, único soberano. Na
verdade, recebemos tudo d’Ele e
nunca Lhe poderemos agradecer
suficientemente. Contudo, o que está
nas nossas mãos não é pouco: através
de uma atitude de grata aceitação
dos dons divinos, somos chamados a
reconhecê-los como tais e a cuidar,
desenvolver e enriquecer a criação.
Esta atitude de gratidão estende-se ao
acolhimento dos outros como dom e
traduz-se na participação e
responsabilidade de cada pessoa na
construção do bem comum, seja nas
relações quotidianas, seja na ação
pública, e sobretudo no fazer o bem
aos outros. É assim que o homem se
atualiza e realiza a sua condição de
ser social, fazendo brilhar os laços de
fraternidade e ao mesmo tempo



contribuindo para o florescimento
dos outros.

[1] Compêndio da doutrina social da
Igreja, n. 26.

[2] Compêndio da doutrina social da
Igreja, n. 487.

[3] Compêndio da doutrina social da
Igreja, n. 149.

[4] Compêndio da doutrina social da
Igreja, n. 164.

[5] Francisco, Humana communitas,
n. 6.

[6] Francisco, Videomensagem ao
encontro TED 2017 de Vancouver (26
abril 2017): L’Osservatore Romano
(27 abril 2017), p. 7.

[7] Francisco, Fratelli tutti, n. 77.



Letícia Braga e Vitória Volpato

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-
mesmo-5-filhos-agradecidos/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-5-filhos-agradecidos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-5-filhos-agradecidos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-5-filhos-agradecidos/

	Vai e faz tu o mesmo (5): Filhos agradecidos

