
opusdei.org

Vai e faz tu o mesmo
(4): Chamados a
escutar

Num mundo onde a
comunicação é um valor em
alta, à distância de um clique, o
verdadeiro diálogo pode ser
cada vez mais difícil de
alcançar. Nisto os cristãos
também têm o exemplo de
Jesus, que sai ao encontro de
quem pensa diferente e acolhe
as pessoas, independentemente
de divergências ou erros.

20/03/2024



Os Evangelhos narram vários
diálogos de Jesus com diferentes
pessoas, embora possamos imaginar
muitos outros. Uma das coisas mais
comoventes que nos são
apresentadas é a Sua conversa a sós
com a samaritana, junto a um poço.
Os apóstolos ficam surpreendidos ao
voltar da cidade onde tinham ido
buscar comida e encontrar o Mestre
a conversar com uma mulher, que foi
sozinha buscar água, ao meio-dia, em
vez de ir com as outras mulheres da
cidade em momentos mais frescos.
Ela mesma se surpreende que Ele lhe
dirija a palavra, pois, como explica o
evangelista, «os judeus não se dão
com os samaritanos» (Jo 4, 9). Nesta
cena, Jesus ensina-nos a interessar-
nos por todos. Com delicada ternura,
guia-a gentilmente em direção à
verdade. Ele não ignora as suas
crenças erróneas ou ações
pecaminosas, mas também não a
condena, acusa ou pressiona.
Reconhecendo a fé que têm em



comum e ouvindo a sua explicação
sobre aquilo em que acredita,
simplesmente responde dando
testemunho da verdade da revelação
e, sobretudo, da dignidade e do valor
que cada pessoa tem aos Seus olhos.

Uma conversa cara a cara

Talvez já tenhas passado por uma
experiência parecida: ser ouvido e
levado a sério por alguém, mesmo
quando discorda. Talvez essa pessoa
tenha permitido que te expressasses
e explicasses os teus pensamentos,
ouvindo atentamente o seu ponto de
vista, sem interromper-te ou ficar
impaciente. Talvez tenha feito
perguntas que, embora desafiadoras
e claramente partindo de uma
posição diferente, foram feitas com
verdadeiro respeito e interesse
genuíno, demonstrando assim uma
escuta atenta.

Pode ser que a impressionasse a tua
disposição de mudar de ideias, de



aprender com o que lhe tinhas a
dizer; ver que uma pessoa pode ter
as suas próprias ideias e ao mesmo
tempo mantê-las com humildade e
uma certa graça que convida a um
clima de respeito mútuo. Não é que o
teu interlocutor não tenha opinião
formada sobre o assunto, ou que
tenha mudado de posição para
coincidir com a tua, mas sim que
demonstrou respeito por ti: mostrou
que se importa contigo, mesmo que
não o tenhas convencido de qualquer
outra coisa. Esta atitude pode até ter-
lhe dado nova coragem, não só para
formar e expressar os seus próprios
juízos, mas também para permitir
que as suas crenças sejam
confrontadas com as dos outros. Ao
ser escutado, sentiu-se encorajado a
escutar os outros. O verdadeiro
diálogo é contagioso.

Talvez a discussão tenha sido sobre
algo sem importância, como se uma
determinada série vale a pena. És um



grande fã, mas com refinado tato, a
outra pessoa conseguiu expressar
delicadamente a sua discordância
sem te sentires insultado. Ou pode
ter sido sobre um tema mais sério,
política ou economia. Existem muitas
formas válidas de organizar a
sociedade: desenvolver e promover
uma posição naquilo que poderíamos
chamar de esfera “temporal” é um
sinal de maturidade humana
saudável, mas ser capaz de ouvir e
aprender com a posição dos outros é
ainda melhor. Existem alguns
problemas que transcendem o
tempo, como questões religiosas ou
éticas. Se este fosse o tema da
conversa, então havia uma verdade
objetiva em jogo. Mas de alguma
forma o teu interlocutor não apenas
manteve um desacordo calmo, mas
também uma consideração
cuidadosa sobre o que tinhas a dizer.

Seja qual for o problema em questão,
essa pessoa comunicou-te a verdade



mais importante de todas: que és
importante, que tens valor, que és
amado. «Não somos o produto casual
e sem sentido da evolução. Cada um
de nós é o fruto de um pensamento
de Deus. Cada um de nós é querido,
cada um de nós é amado, cada um é
necessário»[1]. O facto de cada pessoa
ser criada por amor é a primeira
verdade que todos somos chamados
a abraçar e a primeira verdade que
somos chamados a partilhar com os
outros. Ao falar sobre esta bela
realidade da dignidade humana, a
Constituição Gaudium et Spes explica:
«[o homem] se existe, é só porque,
criado por Deus por amor, é por Ele
por amor constantemente
conservado; nem pode viver
plenamente segundo a verdade, se
não reconhecer livremente esse
amor e se entregar ao seu Criador»[2].

Diálogo: juntos rumo à verdade



O verdadeiro diálogo estabelece-se
quando duas pessoas que conversam
procuram a verdade. Cada um tem a
sua perspetiva e experiência e,
embora isto tenha resultado numa
forte convicção, o diálogo não
constrói muros; pelo contrário,
caracteriza-se pela abertura aos
outros e pelo desejo de aprender com
eles. Isto, porque o diálogo genuíno é
motivado pelo desejo de se
aproximar cada vez mais da verdade
e, se possível, dos outros.

Não dialogamos para defender as
nossas opiniões ou convencer os
outros, mas para caminharmos
juntos em direção à verdade. Como
disse o Papa Francisco no Dia
Mundial das Comunicações Sociais:
«Precisamos de harmonizar as
diferenças por meio de formas de
diálogo, que nos permitam crescer
na compreensão e no respeito. A
cultura do encontro requer que
estejamos dispostos não só a dar,



mas também a receber de outros»[3].
Isso significa estar abertos para
receber qualquer luz que venha do
outro, seja porque contribui
positivamente para o nosso
conhecimento, seja porque revela
alguma brecha na nossa posição da
qual não tínhamos consciência. «E ao
tentar compreender os outros,
compreender os seus pontos de vista,
descobrem-se verdadeiros aspetos
que não foram considerados,
refinam-se melhor as propostas e, em
última análise, tornam-se mais
compreensíveis. Se, por outro lado, o
trabalho de comunicação ignora as
questões ou perplexidades do outro,
o monólogo suplanta o diálogo»[4].

Curiosamente, o primeiro
mandamento, tanto na lei judaica
como no ensinamento de Jesus aos
cristãos, começa com um verbo
imperativo que precede o próprio
mandamento: «Escuta, Israel» (Dt 2, 4
e Mc 12, 19). O amor a Deus e o amor



aos outros implicam
necessariamente abrir os ouvidos,
estar atentos à palavra de Deus e às
necessidades daqueles que nos
rodeiam.

Se a própria verdade é o nosso
motivo mais elevado para o diálogo,
nunca podemos negligenciar uma
das maiores verdades de todas: o
amor de Deus pela pessoa com quem
estamos a lidar. Não importa quanto
bem esperamos fazer ao convencer
alguém da verdade sobre qualquer
questão específica, não podemos
fazê-lo à custa da verdade sobre a
sua dignidade como pessoa.
Independentemente do que esteja em
questão, o nosso respeito pelos
outros não pode depender de eles
concordarem connosco. A nossa
forma de tratar as pessoas diz mais
do que qualquer argumento e deve
falar da sua dignidade pessoal como
filhos de Deus. «Os seres humanos
devem ser respeitados com devoção



religiosa. Devemos tratar-nos uns aos
outros com aquele sentimento de
admiração que sentimos quando
estamos na presença do sagrado,
porque é isso que os seres humanos
são: seres criados à imagem de Deus
(cf. Gn 1, 27)»[5].

A responsabilidade de ser livres

Esta realidade da dignidade humana
é a própria base da liberdade,
incluindo a liberdade de opinião e de
expressão, bem como a liberdade de
religião e de consciência.
Precisamente porque cada pessoa é
criada por Deus como um indivíduo
único, e também com a sua própria
liberdade humana, podemos
discordar uns dos outros naquilo que
consideramos verdadeiro. O facto de
esta liberdade resultar numa grande
diversidade de opiniões e
abordagens às coisas é uma prova de
que o ser humano é de alguma forma
transcendente e não é determinado



por algum impulso ou instinto básico
que todos temos em comum.
«Quando se compreende a fundo o
valor da liberdade, quando se ama
apaixonadamente esse dom divino
da alma, ama-se o pluralismo que a
liberdade traz consigo»[6]. A
diversidade é algo que vale a pena
celebrar na medida em que é uma
expressão de liberdade, porque a
própria liberdade é algo que deve ser
amado e protegido.

Paradoxalmente, esta liberdade, que
decorre da nossa dignidade humana,
é uma liberdade que somos
obrigados a exercer pela nossa
própria natureza, por estarmos
«dotados de razão e de vontade livre
e por isso mesmo com
responsabilidade pessoal»[7].
Podemos e devemos tomar uma
posição em relação às muitas «coisas
que Deus deixou à livre discussão
dos homens (…) por exemplo, em
relação às diversas opiniões



filosóficas, económicas ou políticas,
às correntes artísticas e culturais, aos
problemas da vida profissional ou
social, etc.»[8]. Nestas matérias, São
Josemaria sempre encorajou os
católicos a defenderem «a liberdade
pessoal que os leigos têm para tomar,
à luz dos princípios enunciados pelo
Magistério, todas as decisões
concretas de ordem teórica ou
prática (…) que cada um julgue em
consciência mais convenientes e
mais de acordo com as suas
convicções pessoais e aptidões
humanas»[9].

Embora esta seja uma liberdade
gozada por todos, ela pertence
especialmente aos leigos, cujas
diversas vocações pessoais têm em
comum a missão de santificar o
mundo a partir de dentro. Como
cristãos comuns, Deus fala-nos
através das circunstâncias e dos
relacionamentos da nossa vida
quotidiana, e partilhamos esta



verdade com outros através das
nossas conversas, amizades e
trabalho, colocando assim Cristo no
cume de todas as atividades
humanas. Contudo, estas atividades
seculares, pela sua natureza, podem
geralmente ser realizadas de muitas
maneiras e, na medida em que sejam
compatíveis com a verdade, todas
são igualmente válidas. «Os cristãos
devem reconhecer as legítimas
opiniões, divergentes entre si, acerca
da organização da ordem
temporal»[10]. Ou, como gostava de
repetir São Josemaria, «não há
dogmas nas coisas temporais»[11].

Onde quer que Deus nos tenha
colocado, podemos ter a certeza de
encontrar muitas pessoas boas,
católicas ou não, que propõem
soluções e abordagens diferentes,
mas também legítimas, para
promover o bem comum. É claro que
isto não significa que devamos
simplesmente adotar as ideias dos



outros sem pensar, ou pior ainda,
não adotar qualquer posição. Isto
seria menosprezar a nossa própria
liberdade e privar o mundo do
contributo que poderíamos dar.
Além disso, se não contribuirmos
para a grande diversidade de
opiniões que estão em linha com a
verdade, aquelas que não estão
certas podem tornar-se as mais
ruidosas e populares. «Nós, filhos de
Deus, cidadãos da mesma categoria
dos demais, devemos participar sem
medo de todas as atividades e
organizações honestas dos homens,
para que Cristo esteja ali presente.
Nosso Senhor pedir-nos-á que
prestemos contas se, por negligência
ou conveniência, cada um de nós,
livremente, não tentar intervir nas
obras e decisões humanas, das quais
depende o presente e o futuro da
sociedade»[12]. Ao mesmo tempo,
embora sejamos livres e tenhamos a
responsabilidade pessoal de
participar nos debates do mundo que



nos rodeia e de estabelecer e
promover a nossa própria posição, o
mesmo se aplica ao nosso próximo.

Liberdade e erro

Esta liberdade realiza-se em
qualquer diálogo entre as pessoas,
mesmo quando a verdade está em
jogo. Temos a sorte de sermos seres
livres e inteligentes, e a “má sorte” de
a nossa inteligência ser limitada, por
isso, ao enfrentarmos questões
contingentes, difíceis, ou que
dependem do tempo, do espaço ou da
sensibilidade humana, o resultado é
uma grande variedade de opiniões.

A liberdade é o que nos permite
pensar que o gelado de baunilha é
melhor que o gelado de chocolate, ou
que uma república é melhor que
uma monarquia. No entanto,
também nos permite acreditar em
algo objetivamente falso, como que a
vingança é justificada ou mesmo que
Deus não existe. A ignorância e o



erro podem ter na raiz o uso da
liberdade, assim como podemos
fazer mau uso deste grande dom.
Neste caso, porém, as diferenças
naquilo que conhecemos e
acreditamos não são apenas uma
expressão de liberdade, mas também
podem ser uma manifestação da
limitação humana e, por vezes, do
pecado. É por isso que não amamos a
diferença em si, mas a liberdade.
Deveríamos realmente defender a
liberdade mesmo quando sabemos
que ela pode levar ao erro e até ao
pecado? Na verdade, o próprio Deus
amou a nossa liberdade a tal ponto
que nos dá liberdade, embora nos
apeguemos deliberadamente ao erro.

É importante distinguir que a
essência da liberdade não consiste na
possibilidade de se enganar.
Poderemos até ser tentados a fazer o
oposto daquilo que sabemos ser bom,
numa tentativa de afirmar a nossa
independência. No entanto, a



verdadeira liberdade é aquela que
encontra a verdade e atua em
consequência. O contrário seria cair
em laços que nos incapacitam de ver,
escolher e desfrutar do que é
verdadeiro e bom.

Portanto, amar e defender a
liberdade de cada pessoa – não só
para ter uma opinião que não
partilhamos, mas também para nos
apegarmos a uma crença errada –
não é o mesmo que amar ou
defender o próprio erro. O
relativismo moral é fingir que não
existe verdade e, portanto, o que
alguém pensa realmente não
importa, ou que tudo o que se
considera verdadeiro é igual e o que
importa é que se pensa assim.
Poderíamos ser tentados a pensar
que a atitude caritativa perante as
diferenças é ser indiferente, adotar a
atitude de “tu tens a tua verdade e eu
tenho a minha”. Mas a verdadeira
caridade nunca é indiferente. A



caridade procura o bem do outro.
Sabe que o respeito é o único
caminho para cada um chegar à
verdade, e que a meta é
desfrutarmos juntos da liberdade
que advém de conhecer e amar a
Deus.

Porque os outros nos importam, não
queremos apenas chegar cada vez
mais à verdade, mas também
queremos isso para eles. Sabemos
que a verdade os tornará ainda mais
livres (cf. Jo 8, 32). E assim, sem
negar a liberdade dos outros,
estamos dispostos a fazer o que
pudermos para ajudá-los, sempre
abertos a receber a ajuda deles
também. «Mas a verdade deve ser
buscada pelo modo que convém à
dignidade da pessoa humana e da
sua natureza social, isto é, por meio
de uma busca livre, com a ajuda do
magistério ou ensino, da
comunicação e do diálogo, com os
quais os homens dão a conhecer uns



aos outros a verdade que
encontraram ou julgam ter
encontrado, a fim de se ajudarem
mutuamente na inquirição da
verdade; uma vez conhecida esta,
deve-se aderir a ela com um firme
assentimento pessoal»[13]. Devido à
nossa dignidade humana, cada um
de nós é livre na procura da verdade,
e aquilo em que escolhemos
acreditar é a nossa livre escolha, mas
dependemos uns dos outros, do
diálogo e do livre envolvimento e
acompanhamento mútuo na procura.

Filhos de Deus

Comentando as palavras de Jesus: «A
verdade vos libertará» (Jo 8, 32), São
Josemaria ampliou: «Que verdade é
esta, que inicia e completa o caminho
da liberdade em toda a nossa vida?
Vou resumi-la [...]: saber que saímos
das mãos de Deus, que somos objeto
da predileção da Santíssima
Trindade, que somos filhos de um Pai



tão grande. […] Não esqueçais: quem
não se reconhece filho de Deus, não
conhece a sua verdade mais íntima».
Esta é a nossa identidade
fundamental, mais profunda do que
a posição que estabelecemos sobre
qualquer assunto. Por mais
diferentes que sejam as nossas
opiniões, isto também se aplica ao
nosso interlocutor. Podemos viver e
transmitir esta verdade quando
dialogamos no espírito que Cristo nos
ensinou.

Assim, identificamo-nos com Cristo,
que, por ser Deus, era infinitamente
livre. Não porque pudesse escolher o
mal, mas porque gostava do bem.
Também os anjos e os santos nos
precederam neste caminho de
liberdade. Cada um com o seu
carácter, gostos e interesses, com o
seu trabalho, o seu tempo... unidos
no amor a Deus e aos outros.

* * *



É possível que tenhas tido a
experiência de alguém que se
recusou a escutar-te. Ou dava a
impressão de estar a escutar, ainda
que com impaciência, quando na
verdade estava ansioso para que
parasses de falar, preparando-se
como um leão prestes a atacar para
destruir cada um dos teus pontos, um
por um. Talvez tenhas notado os teus
instintos a entrar em ação, os teus
batimentos cardíacos a acelerar e a
tensão no peito a aumentar. Sentiste
vontade de gritar e defender a tua
posição. Talvez o teu interlocutor
tenha sido muito agressivo ou tenha
tornado isso pessoal. Provavelmente
a última coisa que querias era ser
compreensivo. Mas a caridade exige
compreensão em todas as
circunstâncias, uma compreensão
que comunica o amor de Deus. Se
sentes que isso te supera, tens razão.
«Se amais os que vos amam, que
graça mereceis? Também os
pecadores amam quem os ama. E, se



fizerdes bem a quem vos faz bem,
que graça mereceis? É que também
os pecadores o fazem» (Lc 6, 32-33).
Dialogar com quem pensa como nós,
ouvir quem nos ouve, é natural. Mas
às vezes ser compreensivo é
verdadeiramente sobrenatural, um
testemunho de Deus a atuar em nós
como Seus instrumentos, trazendo a
Sua ternura e afeto, «porque Ele é
generoso para com os ingratos e os
maus» (Lc 6, 35). É tratando os outros
de acordo com a sua dignidade como
filhos de Deus que nós mesmos
seremos «filhos do Altíssimo» (Lc 6,
35).

[1] Bento XVI, Homilia na Missa de
início do ministério petrino,
24/04/2005.

[2] Concílio Vaticano II,Gaudium et
Spes, n. 19.



[3] Francisco, Mensagem para o
XLVIII Dia Mundial das
Comunicações Sociais, 01/06/2014.

[4] Fernando Ocáriz, Discurso no
encerramento do XI Seminário
Profissional sobre Comunicação da
Igreja, 19/04/2018.

[5] Conferência dos Bispos
Americanos, Justiça Económica para
Todos, 1986, n. 28.

[6] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 98.

[7] Concílio Vaticano II,Dignitatis
Humanae, n. 2.

[8] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 12

[9] Ibid.

[10] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 75.



[11] São Josemaria, “Las riquezas de
la fe”, ABC, Madrid, 02/11/1969.

[12] Ibid.

[13] Concílio Vaticano II, Dignitatis
Humanae, n. 3.

Stacey Hope-Bailie

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-
mesmo-4-chamados-a-escutar/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-4-chamados-a-escutar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-4-chamados-a-escutar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-4-chamados-a-escutar/

	Vai e faz tu o mesmo (4): Chamados a escutar

