
opusdei.org

Vai e faz tu o mesmo
(3): Na primeira
linha da
transformação do
mundo

Nós, como cristãos,
compartilhamos com muitas
outras pessoas o desejo de
tornar realidade os ideais que
queremos para o nosso mundo:
justiça, solidariedade, caridade.
É difícil, no entanto, trabalhar
juntos sem choques ou
conflitos. Como podem o amor,
a justiça e a solidariedade
tornar-se realidade na nossa
vida?



26/10/2023

Um olhar rápido a qualquer rede
social ou página de notícias na
internet faz-nos ver duas coisas: que
há muito sofrimento no mundo e,
por isso, muitos apelos a construir
uma sociedade melhor. Às vezes, as
vozes que fazem essas chamadas
parecem harmoniosas, outras podem
ser discordantes e pedir coisas
diferentes e até opostas. No entanto,
o desejo de fazer o que é justo, a
consciência de uma vulnerabilidade
coletiva e a convicção de que
devemos cuidar uns dos outros,
marcam, sem dúvida, a sensibilidade
contemporânea.

Seguir Cristo significa preocupar-se
com o mundo e com os seus
problemas. Se realmente «o bem,
assim como o amor, a justiça e a
solidariedade não se alcançam de



uma vez para sempre», mas «devem
ser conquistados todos os dias»[1],
cada um de nós deve perguntar-se:
como posso contribuir para isso?
Qual é o meu papel?

Uma chamada a sentir o mundo
como nosso

Se paramos para pensar, o mundo é
duplamente nosso. Fomos chamados
a cocriá-lo, por um lado, e a 
corredimi-lo, por outro. O universo,
criado em «estado de caminho»[2], foi
confiado ao homem para que, por
meio do seu trabalho, colaborasse no
aperfeiçoamento da criação (Gn 1,
28). Ao mesmo tempo, o mundo está
ferido pelo pecado, por isso o
sofrimento está presente. Isso move
o coração de Cristo. O Evangelho
mostra como, ao ver as multidões de
enfermos, «compadeceu-se delas,
porque estavam cansadas e abatidas,
como ovelhas que não têm
pastor» (Mt 9, 36), e curava as suas



doenças. Comove-se outra vez diante
daqueles que o seguiram vários dias
e não têm que comer (cf. Mt 15, 32) e
exorta os seus discípulos a procurar
uma solução, tornando-os
responsáveis pelos outros: «Dai-lhes
vós mesmos de comer» (Lc 9, 13).
Com o pouco que os discípulos
conseguem, Jesus realiza o milagre
da multiplicação dos pães e dos
peixes. Diante do sofrimento ou da
indigência, Jesus compadece-se e age.
Ele vai ao encontro das necessidades
materiais, sempre com o objetivo de
alcançar as almas e levá-las à vida
eterna (cf. Jo 6). E, assim como o Pai o
enviou, Ele envia-nos a colaborar na
sua redenção (cf. Jo 20, 21; Mt 28,
18-20).

Por outras palavras, o esforço cristão
por promover a solidariedade tem
um motivo maior do que o simples
desejo de acabar com o sofrimento
ou de mitigá-lo. Isto é bom e nobre,
mas o coração de Cristo pede mais:



«Nisto todos conhecerão que sois
meus discípulos, se tiverdes amor
uns aos outros» (Jo 13, 35). Um filho
de Deus sabe que a motivação mais
profunda para a ação social se baseia
no amor de Deus pelo mundo e por
toda a humanidade, e no facto de que
fomos chamados a devolver o mundo
a Deus Pai, em Cristo, seu Filho: «É
certo que é-nos lembrado que de
nada serve ao homem ganhar o
mundo inteiro, se a si mesmo se vem
a perder A expectativa da nova terra
não deve, porém, enfraquecer, mas
antes ativar a solicitude em ordem a
desenvolver esta terra, onde cresce o
corpo da nova família humana, que
já consegue apresentar uma certa
prefiguração do mundo futuro»[3].

Virtudes-chave para servir a
sociedade

A chamada a transformar o mundo
não pode ficar numa ideia abstrata.
O cuidar e o amar sempre trazem



consigo ação: a justiça, a
solidariedade e a caridade são
virtudes para serem vividas. Cada
uma aperfeiçoa um aspeto diferente
das decisões e atividades que
realizamos no nosso relacionamento
com os outros. E cada uma delas
pode ser vivida em duas áreas muito
amplas: o nosso empenho por 
renovar os sistemas e estruturas nos
nossos círculos sociais e nos nossos 
encontros com pessoas.

A definição clássica de justiça é
«hábito que nos permite dar a cada
um o que lhe corresponde»[4]. É uma
virtude que pode ser vivida
horizontalmente, com os nossos
colegas, ou verticalmente, quer
tenhamos autoridade sobre um
grupo de pessoas quer não. Uma
ideia-chave para viver esta virtude é
treinar-nos para reconhecer o que
devemos aos outros pelo facto de nos
relacionarmos com eles. Podemos,
em primeiro lugar, refletir sobre



como vivemos a justiça no nosso
trabalho, realizando-o bem e de
modo íntegro. Se temos autoridade,
desejaremos procurar
verdadeiramente o bem das pessoas
pelas quais somos responsáveis e não
apenas o nosso benefício. No
entanto, se levamos a sério o facto de
que Deus nos confiou o mundo,
veremos que a nossa atividade não
termina no nosso círculo imediato de
trabalho e família. Podemos pensar
em participar de outros projetos ou
juntar-nos a iniciativas além do que
já fazemos, para favorecer que outros
membros da sociedade possam atingir
condições de vida dignas.

A solidariedade, como virtude,
ressalta a nossa interdependência. Se
a justiça reconhece que toda a pessoa
merece certos bens, a solidariedade
reconhece a nossa unidade com
outros: compartilhamos a mesma
natureza humana. Trata-se, por isso,
«da determinação firme e



perseverante de se empenhar pelo
bem comum»[5], ou seja: «pensar e
atuar em termos de comunidade»[6].
Por um lado, o exercício prático desta
virtude é similar ao da justiça: com o
nosso trabalho e os nossos projetos
abordamos algumas características
da sociedade, para que a cidade em
que vivemos ou a comunidade na
qual estamos, sejam lugares em que
cada pessoa possa alcançar sua
plenitude.

Por outro lado, a solidariedade
também consiste em dedicar tempo a
compartilhar o sofrimento, e não
apenas a enfrentá-lo. Alguns de nós
podem preferir lutar publicamente
por alguma causa específica e
esforçar-se, por exemplo, em
sensibilizar sobre a saúde mental e a
segurança psicológica nas famílias.
Outros podem preferir mostrar
solidariedade de modo mais privado,
individualmente, visitando idosos ou
doentes sem o publicar nas redes



sociais. A solidariedade é
especialmente sensível à
vulnerabilidade e ao sofrimento:
«surge de nos sabermos responsáveis
pela fragilidade dos outros
procurando um destino comum» e
«expressa-se concretamente no
serviço»[7].

A justiça e a solidariedade cristãs
fundamentam-se, no entanto, em
algo maior do que o reconhecimento
da nossa comum humanidade.
Graças à fé, sabemos que temos uma
origem divina e humana em comum
e um destino a compartilhar[8].
Fomos criados por um Deus que nos
ama e descendemos de Adão e Eva.
Mais ainda: estamos destinados à
felicidade de Deus em Cristo, um fim
que alcançamos ao ser incorporados
a um Corpo, a Igreja. Em resumo, há
uma unidade real entre todas as
pessoas, uma unidade que se atualiza
mediante o amor. A justiça e a
solidariedade só encontram o seu



verdadeiro sentido quando sabemos
que na vida humana, em último
termo, é o amor (a caridade) que nos
torna responsáveis pelo
desenvolvimento alheio nesta vida e
tendo em vista a seguinte.

De facto, a caridade une-nos
primeiro e sobretudo a Deus[9]. Uma
forma concreta pela qual esta
realidade enforma a nossa ação
social é garantindo que os nossos
objetivos, planos e projetos sejam
sempre coerentes com o Evangelho,
também quando não estiverem
explicitamente relacionados com ele.

E também, quando nos envolvemos
em atividades a favor de outros, não
devemos perder de vista que é a
união com Deus, a sua graça, que
torna possível o nosso amor para
com o próximo. Mediante a caridade,
consideramos o outro «como um
outro eu» e essa atenção afetiva
«provoca uma orientação que leva a



procurar o seu bem
gratuitamente»[10]. Se nos
relacionarmos assim com os outros,
podemos aproximar-nos do que o
Papa Francisco chama “amizade
social”: um amor e fraternidade que
não exclui ninguém, ultrapassa
fronteiras e pode ser uma base firme
para cidades e países[11].

Cada um de nós encontra-se em
ambientes e circunstâncias diversas.
Além disso, cada sociedade e os
grupos que a compõem variam de
um país para o outro, portanto as
vias para concretizar a justiça, a
solidariedade e a caridade variam
infinitamente. Mesmo assim, há
passos concretas que todos podemos
considerar, para nos tornarmos o
tipo de pessoa que será agente de
transformação por meio destas
virtudes.

Transformar-nos constantemente
para mudar o mundo



O primeiro passo é cultivar a nossa
capacidade para captar situações de
necessidade. Para exercitar qualquer
virtude, tenho que perceber primeiro
qual é a situação em que me
encontro: neste caso, um problema
social. Pode ser que o meu objetivo
seja pequeno, porque absorve a
minha vida quotidiana e o meu
círculo imediato de ação. Em teoria,
talvez saiba que há muitos
problemas no mundo, mas não parei
para examiná-los de perto. Talvez me
tenha habituado a reagir com pesar
ao ver ou ouvir más notícias, mas
nunca pensei que tais situações
possam interpelar-me e que eu possa
responder. Pode ser que tudo isto me
torne menos sensível às necessidades
de quem está perto de mim.

Decidir cultivar essa sensibilidade
pode passar por ler mais notícias, ou
prestar atenção no caminho para o
trabalho, ou olhar os avisos (num
quadro físico, ou em alguma rede



social) da minha paróquia. Em toda a
sociedade há pelo menos algum setor
no qual há necessidade de justiça,
solidariedade e caridade: os idosos a
quem ninguém faz companhia; os
doentes terminais; pessoas que não
têm acesso a comida, água ou um
alojamento digno; pessoas com
deficiência e famílias que cuidam
delas (ou que as abandonam). Os que
sofrem alguma doença mental,
crianças ou adultos sem acesso à
educação, comunidades – autóctones
ou imigrantes – marginalizadas. Os
sem-abrigo ou os refugiados. As
pessoas que sofrem violência
doméstica ou abusos, as vítimas de
catástrofes naturais. Os
trabalhadores em condições
desumanas de trabalho, os presos ou
os que vivem em lugares de conflito
ou com um alto nível de insegurança.
As mães solteiras – ou pais – os que
sofrem assédio escolar ou de outro
tipo; vítimas da dependência de
drogas ou de jogo. Pessoas que não



têm acesso à cultura, ao desporto ou
à arte, os socialmente abandonados,
os meninos da rua... A enumeração
destas situações ajuda a ver que não
há falta de oportunidades para
colaborar.

O passo seguinte, por isso, é
comprometer-se a atuar, não só
sentir. No nosso mundo, corremos o
risco de permanecer passivos diante
de inputs constantes. A solidariedade
real não leva apenas a sentir
compaixão pelas desgraças que
presenciamos, mas também a aliviar
o sofrimento sempre que pudermos.
É impossível solucionar todos os
problemas, mas podemos talvez
estudar como contribuir para uma
sociedade mais justa, ou como
dedicar parte do nosso tempo a um
projeto social, inclusive com amigos
ou em família. Se os problemas em
larga escala parecem fora do nosso
alcance (embora quem sabe, pode ser
que não para todos nós), talvez



possamos ajudar alguma
organização com um donativo.

Se decidimos envolver-nos em
alguma atividade cívica, outro hábito
importante é pensar e planear um
impacto significativo, mesmo que
seja alguma coisa como um dia
dedicado a ajudar num centro para
pessoas com deficiência. Para quem
só pode colaborar com atividades de
curto prazo, seria uma pena dar
soluções provisórias ou procurando
um sentimento de satisfação ou
alívio. Quem puder realizar
iniciativas a longo prazo, deve evitar
criar dependência permanente
dessas ajudas. Podemos realizar
obras muito boas se identificarmos
claramente os objetivos que nos
propomos no tempo que temos: nesta
visita de um dia a uma casa de
acolhimento para pessoas com
deficiências, ensinamos os nossos
voluntários a afirmar a sua
dignidade pessoal e enfatizamos o



valor que representa fazer
companhia. Podemos igualmente
realizar projetos bons se estudarmos
a sério o problema a ser enfrentado,
para chegar à sua raiz, de modo que
as ações que projetamos capacitem
as pessoas que queremos ajudar,
proporcionando-lhes ferramentas e
competências com as quais possam,
em último termo, ajudar-se a si
mesmas. Em vez de construir casas
para comunidades pobres, por
exemplo, podemos envolver as
pessoas, de modo a sentirem-se
realmente donas dos seus lares e se
submetam a um plano de formação
que as capacite para o trabalho de
modo que consigam manter um
ambiente sadio e humano.

O Papa Francisco diz-nos que a
solidariedade é «muito mais que
alguns gestos de generosidade
esporádicos [...]. É lutar também
contra as causas estruturais da
pobreza, desigualdade, falta de



trabalho, terra e casa, a negação dos
direitos sociais e laborais. É fazer
face aos efeitos destrutivos do
império do dinheiro [...]. A
solidariedade, entendida no seu
sentido mais profundo, é uma forma
de fazer história [...]»[12].

Expandir a nossa zona de conforto

Ser agente de justiça, solidariedade e
caridade não se reduz à nossa atitude
pessoal. Há pelo menos outros dois
âmbitos nos quais podemos crescer
como cristãos.

Quando nos envolvemos nos
problemas à nossa volta,
encontramos certamente mais
pessoas que sentem a mesma paixão
por mudar o mundo, mas cujas ideias
ou estilo de vida talvez não estejam
enformados pela fé em Cristo. Isso
não significa, no entanto, que não
possamos compartilhar objetivos
comuns, verdadeiramente humanos.
Pode ser que uma forma bem



concreta de viver a solidariedade e a
caridade seja atrever-nos a dialogar
com quem pensa de modo diferente,
para encontrar um modo de
trabalhar juntos, em vez de uns
contra outros. O esforço pela justiça
terá talvez melhores resultados se
procurarmos superar a polarização,
tema especialmente relevante na
nossa época, tanto online como face a
face. Devemos primeiramente
escutar e dialogar, para encontrar o
que nos une e conseguir assim um
bem maior para as pessoas que mais
sofrem na nossa sociedade.

Por último, podemos atrever-nos a
dar um passo mais de cada vez. Por
exemplo, a propósito de tentar viver
a justiça no trabalho, podemos
considerar qual é o impacto da nossa
empresa ou instituição na
comunidade em que se move. A
seguir, podemos encarar a
possibilidade de colaborar numa
iniciativa social, fora do âmbito



profissional. E mais tarde, podemos
envolver outras pessoas. Se
escolhemos uma necessidade a
enfrentar, se nos comprometemos a
agir e pensamos em soluções a longo
prazo, a justiça, a solidariedade e a
caridade poderão então configurar
também a realidade à nossa volta.

Ver Cristo em cada pessoa

Olhamos para o nosso mundo
imperfeito e vemos que as
possibilidades de transformação são
inesgotáveis. Há obviamente muito
trabalho a fazer e aqui apresentámos
em detalhe alguns hábitos que nos
capacitam para levar a cabo a ação
social de forma efetiva e dar soluções
reais aos problemas que vemos. Há,
porém, algo que deve ter um lugar
prioritário na cabeça e no coração de
um filho de Deus: a verdadeira
missão do cristão no mundo não
consiste simplesmente em resolver



problemas, mas trata-se de dar valor
a cada pessoa.

Por outras palavras, a eficácia é
importante, devemos, porém, ir além
dela. Poderíamos conseguir montar e
manter um programa de alimentação
e educação, e cobrir assim as
necessidades básicas de crianças de
uma comunidade em risco, e
poderíamos conseguir criar um
compromisso solidário por parte
daqueles que colaboram com o
programa. Mas se as pessoas a que
ajudamos são para nós apenas um
coletivo anónimo, simples
“beneficiários”, se os vemos como
resultados que nos dão a medida do
sucesso do programa ou se paramos
no nosso sentimento de satisfação
diante de uma boa obra..., então não
chegamos ao coração do Evangelho.
A justiça e a solidariedade não
podem ser separadas da verdadeira
caridade, que nos permite ver Cristo
nos outros.



Isto implica, por exemplo, que em
qualquer atividade em que
participarmos, ou na nossa forma de
comportar-nos, tentemos centrar-nos
nas pessoas: «A generalização dos
remédios sociais [...] – que tornam
possível hoje alcançar objetivos
humanitários, com os quais nem se
sonhava em outros tempos, não
poderá suplantar nunca a ternura
eficaz, humana e sobrenatural deste
contacto imediato, pessoal, com o
próximo»[13]. Tentamos ter
consciência de como olhamos as
pessoas que estamos a ajudar, saber
quem são e não apenas de que
necessitam, porque uma pessoa é
muito mais do que aquilo de que
carece.

Enquanto estamos em contato com
aqueles que estamos a ajudar,
entramos nas suas necessidades e na
sua dor, proporcionando cuidado e
não um realismo frio ou
indiferente[14]. Isto traz verdadeiro



consolo, um contacto humano tão
apreciado como o alívio material.
Compartilhamos com eles tempo,
atenção e presença, conseguindo –
para eles e para nós – a presença de
Cristo. Damos-lhes assim esse “dom
sincero de si mesmo” que é nossa
verdadeira realização[15]. Não só
amamos o próximo, “convertemo-
nos” no próximo de cada um, como
Cristo pediu que fizéssemos[16].

[1] Francisco, Fratelli tutti, n. 11.

[2] Catecismo da Igreja Católica, n.
302.

[3] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 39.

[4] S. Tomás de Aquino, Summa
Theologica II-II, q. 58, art. 1 co: «... a
justiça é um hábito pelo qual, com



vontade constante e perpétua
atribuímos a cada um o que lhe
pertence. Definição quase idêntica à
do Filósofo, quando diz: a justiça é
um hábito que nos faz agir
escolhendo o que é justo».

[5] Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 193.

[6] Francisco, Fratelli Tutti, n. 116.

[7] Ibid., n. 115.

[8] cf. Francisco, Laudato Si’, n. 202.

[9] cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theologica II-II q. 26, art. 1 co. e art. 2
co.

[10] Francisco, Fratelli Tutti, n. 93.

[11] cf. Ibid., n. 94, 99.

[12] Ibid., n. 116.

[13] S. Josemaria, Carta 23/10/1942, n.
44.



[14] cf. Fernando Ocáriz, Carta
14/02/2017, 31.2.

[15] cf. Concílio Vaticano II, Gaudium
et Spes, n. 24: «[Jesus] sugere uma
certa semelhança entre a união das
pessoas divinas e a união dos filhos
de Deus na verdade e na caridade.
Esta semelhança demonstra que o
homem, única criatura terrena que
Deus amou por si mesma, não pode
encontrar a sua própria plenitude a
não ser na sua entrega sincera de si
mesmo aos outros».

[16] cf. Francisco, Fratelli Tutti, n. 81:
«A proposta é a de tornar-se
presentes diante de quem necessita
ajuda, sem que isto importe se ele é
parte do próprio círculo de pertença.
Neste caso, foi o samaritano que se
fez próximo do judeu ferido. Para
tornar-se próximo e presente
atravessou todas as barreiras
culturais e históricas. A conclusão de
Jesus é um pedido: “Tens que ir e



fazer o mesmo” (Lc 10, 37). Quer
dizer, interpela-nos para deixar de
lado toda diferença e, diante do
sofrimento, tornar-nos próximo de
quem quer que seja. Já não digo
então “próximos” àqueles a quem
devo ajudar, mas sinto-me chamado
a tornar-me eu um próximo dos
outros».

Pia K. Garcia

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-
mesmo-3-na-primeira-linha-da-

transformacao-do-mundo/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-3-na-primeira-linha-da-transformacao-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-3-na-primeira-linha-da-transformacao-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-3-na-primeira-linha-da-transformacao-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-3-na-primeira-linha-da-transformacao-do-mundo/

	Vai e faz tu o mesmo (3): Na primeira linha da transformação do mundo

