
opusdei.org

Vai e faz tu o mesmo
(2): Um só coração e
uma só alma

Os cristãos fazem parte do
Corpo de Cristo, a sua Igreja.
Esta realidade, presente desde a
época apostólica, é um guia
seguro para atuar com
iniciativa e responsabilidade,
vendo em todos os homens,
irmãos cuja identidade nos
interpela.

05/06/2023



Desde o começo, os discípulos de
Cristo viviam numa relação de
comunhão tanto no plano espiritual
como no material. Nos Atos dos
Apóstolos recolhe-se que «eram
assíduos ao ensino dos Apóstolos, à
união fraterna, à fração do pão e às
orações» (At 2, 42); «todos os crentes
viviam unidos e possuíam tudo em
comum» (At 2, 44), e «partiam o pão
em suas casas e tomavam o alimento
com alegria e simplicidade de
coração» (At 2, 46).

Essa atitude dos primeiros cristãos
estendia-se em atos de solidariedade
tanto com os irmãos como com
pessoas próximas que padeciam
necessidade. Os Atos chamam a
atenção para órfãos e viúvas, a
distribuição de bens pelos
necessitados, as curas milagrosas.
Assim como Jesus tinha dedicado
grande parte do seu ministério à cura
de paralíticos, cegos ou leprosos, a
ressuscitar mortos, alimentar



famintos ou a libertar os possessos,
também os seus discípulos, impelidos
pela caridade do Espírito Santo,
procuraram imitar o coração
misericordioso de Cristo e reconhecê-
lo nos pobres, doentes e prisioneiros.

Ao amadurecer e expandir-se, a
Igreja incorporou de forma
institucional atender às necessidades
materiais e espirituais de homens e
mulheres. S. Justino, no ano 150,
descreve a reunião dominical dos
fiéis (a Missa). A assembleia começa
com lembranças e a leitura dos
apóstolos ou dos profetas, seguida de
uma exortação de quem preside a
liturgia e de preces; oferece-se depois
o pão e o vinho e a seguir à
consagração da ação de graças
distribuem-se aos assistentes; e por
último tem lugar o que agora
chamaríamos de coleta: «os têm e
querem, cada um segundo a sua livre
decisão, dá o que bem lhe parece, e o
recolhido é entregue ao presidente



que com isso socorre órfãos e viúvas,
os que por doença ou por outra causa
estão necessitados, os que estão nas
prisões, os forasteiros de
passagem»[1]. Mais tarde, esta
atenção individual desenvolveu-se
em instituições como hospitais,
orfanatos, escolas para famílias sem
recursos ou universidades.

Uma chamada a cuidar

O Papa Francisco e os seus
predecessores insistem que não
permaneçamos indiferentes diante
de quem tem mais necessidade e
incentivam-nos a criar estruturas
sociais que contribuam para que os
mais desfavorecidos se desenvolvam
dignamente[2]. Mas, porque é que
devo ocupar-me dos pobres ou, se eu
mesmo o sou, de quem tem mais
necessidade do que eu? Para ser um
cristão coerente, não basta que a
vida individual e privada de cada um
seja honesta perante Deus? Bento



XVI antecipa-nos a resposta: «o culto
agradável a Deus nunca é um ato
meramente privado»[3], mais ainda,
«a união com Cristo é, ao mesmo
tempo, união com todos os outros aos
quais Ele se entrega. Eu não posso ter
Cristo só para mim; posso pertencer-
Lhe somente unido a todos aqueles
que se tornaram ou tornarão Seus»[4].

Já o Génesis coloca, no princípio da
história da humanidade, a pergunta
de Deus pelo “outro”: «Onde está o
teu irmão Abel?». A resposta de
Caim, «Sou, porventura, guarda do
meu irmão?», esconde após a
rejeição dessa responsabilidade a
culpa do homicídio (cf. Gn 4, 9). A
pergunta de Deus, explica o Papa
Francisco, quer pôr em evidência
que não podemos «justificar a
indiferença como única resposta» e
abre a porta para «criar uma cultura
diferente que nos conduza a superar
as inimizades e cuidar-nos uns dos
outros»[5]. Aqui estão recolhidas as



duas grandes tentações que
costumamos ter em relação ao outro:
a frieza da indiferença e a
exacerbação da diferença.

Adão, Cristo e toda a humanidade

A dimensão social, relacional, da
pessoa ficou manchada nas últimas
décadas, especialmente em algumas
culturas, pelo individualismo, o
consumismo, o desaparecimento de
vínculos ou a exaltação da
subjetividade.

Não era assim na Igreja primitiva. A
mentalidade judaica, que
caracterizava também os primeiros
cristãos, diferia da nossa num aspeto
chave: para eles, Adão (e sobretudo
Cristo, como segundo Adão) não era
somente um homem singular, mas
também um ser coletivo que
continha, no seu corpo, toda a
humanidade. No seu significado
semita, o homem não “tem” um
corpo, mas “é” um corpo[6]. Em



hebraico, o termo basar significa
carne, mas também ser vivo – carne
animada – e ser humano, incluindo a
alma. Usa-se na Sagrada Escritura
com diferentes significados, e em
grego traduz-se tanto por sarx
(carne) como por sôma (corpo). O
sentido hebraico inclui a unidade
entre os seres humanos pela sua
natureza partilhada e a sua relação
mútua: por isso Eva é “carne da sua
carne” no que diz respeito a Adão. Ao
contrário, sôma remete somente para
o indivíduo, e neste sentido ressalta a
distinção: mais que “temos a mesma
carne (natureza)”, tem o sentido de
“a minha carne (e, portanto, a minha
vida) é diferente da tua”. O Ocidente
herdou esta última aceção.

Quando a Sagrada Escritura fala de
Adão, está a referir-se também a todo
o género humano contido, de algum
modo, no seu corpo. «Todo o género
humano é, em Adão, “como um só
corpo dum único homem”»[7], explica



o Catecismo, citando S. Tomás. Por
isso, qualquer ato bom de algum dos
membros favorece a unidade de todo
o corpo e qualquer infidelidade, pelo
contrário, separa-a, provocando a
divisão da humanidade. O pecado
original, por ter sido cometido por
Adão, passa a ser universal, como é
também a salvação realizada por
Cristo. Paulo fala do “homem velho”
que existe em cada um de nós, por
pertencermos ao género humano,
que fica sepultado pelo batismo,
quando renascemos para uma vida
nova em Cristo[8].

Nesses primeiros séculos, os Padres
da Igreja já manifestam a sua
conceção da humanidade como um
todo, um único corpo. Compreendem
que, quando Adão peca, é toda a
humanidade que peca: «levamos
todos o seu nome», afirma Sto.
Ireneu de Lyon[9];«todos saímos do
Paraíso com Adão, que o deixou nas
suas costas», escreve Sto. Efrém[10].



Cristo vem restaurar a unidade
perdida no corpo de Adão, reagrupar
o género humano: assim como em
Babel a humanidade sofre uma forte
divisão, em Cristo recebemos o
Espírito Santo, que faz com que,
inclusive falando diversas línguas, os
cristãos se possam entender, num
novo Pentecostes[11].

A Igreja, corpo de Cristo

Chamam a atenção as palavras de
Jesus quando aparece a Saulo, a
caminho de Damasco: «Saulo, Saulo,
porque Me persegues? […] Eu sou
Jesus, a quem tu persegues» (At 9,
4-5). Jesus ressuscitado identifica os
seus discípulos consigo mesmo e
Saulo compreende que entre Jesus e
a Igreja há uma união tão estreita
que formam uma unidade, de modo
que perseguir os discípulos significa
perseguir o próprio Jesus. Esta
identificação da Igreja com o corpo
de Cristo significa que, se eu posso



identificar-me com Cristo, e os meus
irmãos na fé também, a união entre
nós é um vínculo muito mais forte do
que em qualquer instituição
humana.

Como bom judeu, para Paulo a noção
de corpo refere-se a uma unidade
que transcende a individualidade do
homem. Em Cristo, «pela natureza do
corpo que tornou seu, está contido de
algum modo o conjunto de todo o
género humano»[12]. Ao encarnar, Ele
não só toma um corpo humano,
individual, mas de certa maneira
assume-nos a todos, junto de si, no
seu corpo. É assim que Cristo dirige a
sua salvação a toda a humanidade,
de modo que toda ela está chamada e
habilitada a formar parte do seu
corpo, a Igreja. Esta não é católica,
universal, por estar estendida por
toda a terra; já era católica no dia de
Pentecostes[13]. A Igreja é católica
porque é dirigida a toda a
humanidade, que forma um só



corpo, o de Adão, separado pelo
pecado.

Daqui resulta a irrenunciável
dimensão social da Igreja: é
organicamente una. É um corpo, o de
Cristo (cf. 1Cor 12, 27), e não uma
federação de assembleias locais. Por
isso se um membro da Igreja sofre
com algo, os outros sofrem com
ele[14]. Isto significa que
compreenderemos o que significa ser
cristão de modo verdadeiro e pleno
na medida em que fizermos nosso
este carácter social e vivermos de
acordo com ele. Ao contrário, quando
o ignoramos, deixamos de mostrar o
verdadeiro rosto da Igreja.

A tentação da rejeição

Apesar de compreendermos esta
realidade – todos somos irmãos
enquanto descendentes de Adão, na
nossa humanidade, e como parte do
Corpo de Cristo que é a Igreja, pelo
batismo –, no nosso dia a dia, muitas



vezes não reconhecemos o outro
como tal. Às vezes são as primeiras
impressões que nos distanciam,
outras vezes um juízo elaborado a
partir de uma experiência
continuada; em certas ocasiões, a
defesa de um bem ou de uma
verdade torna-nos duros ou
sarcásticos; noutras ocasiões, a
fragilidade ou o erro na vida de
outros incomodam-nos. Entre
católicos, opções legítimas podem
acabar por converter pessoas retas,
boas, comprometidas, em inimigos
de lados opostos, seja pelo modo de
participar na Missa, seja pelas
escolhas ligadas à educação dos
filhos, seja pelos autores que se
seguem com mais frequência. Por
vezes, é preciso muito pouco para
que os cristãos esqueçam que aquilo
que nos une é algo muito mais forte e
profundo do que aquilo que pode ser
motivo de divisão: defeitos de
carácter, modos de reagir perante
um mal moral ou social, divergência



de opiniões sobre o melhor modo de
evangelizar, a opinião em questões
de política, etc.

C. S. Lewis expressa-o de forma
muito gráfica, no conhecido livro
“Cartas do Diabo ao seu sobrinho”,
em que o demónio experiente explica
ao aprendiz precisamente que a
Igreja visível pode ser uma
“tentação” pela qual os cristãos se
deixam levar com extrema
facilidade. Dá alguns exemplos,
cheios de perspicácia e bom humor,
de como ao “paciente”, um homem
recém convertido ao catolicismo,
custa entender o tesouro da
comunhão na diversidade inclusive
durante as cerimónias litúrgicas: «O
teu paciente, graças ao Nosso Pai das
Profundezas, é um insensato, e se
algum desses vizinhos desafina a
cantar, ou calça botas que fazem
barulho, ou tem papada, ou veste de
modo extravagante, o paciente
pensará com facilidade que,



portanto, a sua religião tem de ser,
em certo sentido, ridícula»[15].

Neste sentido, as relações entre os
cristãos podem aprender muito com
a fraternidade humana. É uma
experiência universal para quem
tem irmãos que, apesar de possíveis
discussões, a presença de um
problema externo (bullying escolar, a
doença de um dos pais, a morte de
um ser querido…) costuma ter como
reação imediata o esquecimento de
conflitos menores, que dá lugar ao
apoio, o carinho e a defesa recíproca.
Também pessoas em extremos
opostos no que toca às suas ideias
recuperam a humanidade do outro
às vezes, precisamente, por motivos
deste tipo: porque o seu marido está
com cancro, porque ficou sem
trabalho, porque a sua filha nasceu
prematura. Estas situações, nas quais
enfrentamos a dor, são muitas vezes
ocasião para abrirmos os olhos e
vermos que «somos corresponsáveis



por cuidar o mundo, estabelecendo
relações baseadas na caridade, na
justiça e no respeito, especialmente
superando a doença da
indiferença»[16].

Responsabilidade pessoal na
salvação de todos

Ao considerar a humanidade como
uma unidade, o cristianismo também
herda do judaísmo a sua conceção
comunitária de salvação[17]. Ou seja, a
fé não se reduz a «uma opção
individual que se realiza na
interioridade do crente […] Por sua
natureza, abre-se ao “nós”, verifica-
se sempre dentro da comunhão da
Igreja […] Por isso mesmo, quem crê
nunca está sozinho»[18]. Os outros
homens e mulheres fazem parte da
própria vida e passam a fazer parte
também da própria responsabilidade
pessoal, ao pertencerem todos ao
mesmo corpo. São irmãos pelos quais
velamos, com os quais nos



reconciliamos, a quem amamos. Ser
cristão não fica reduzido à
consciência individual de cada fiel.

A nossa personalidade será tanto
mais forte quanto mais sólida for a
nossa pertença ao corpo de Cristo.
Não podemos cair no comodismo de
pensar que é a Igreja, como
instituição, a responsável por velar
pelos irmãos, através dos seus
organismos caritativos, assistenciais,
educativos, etc., e que a mim,
batizado comum, me corresponde
apenas levar avante a minha própria
vida e a dos mais próximos.
«Nenhuma alma, nenhuma!, pode
ser-te indiferente»[19], afirma com
veemência S. Josemaria.

O modo como compreendemos a fé,
também na sua dimensão social,
incide diretamente no nosso atuar.
Portanto, considerar a própria vida à
margem dos outros não é coerente



com a dimensão social da
humanidade, assumida por Cristo.

Isto tem consequências práticas
diretas: Eu sinto-me responsável
pelos outros, de que sejam mais
felizes, se sintam acolhidos e
compreendidos, acompanhados para
Cristo, Caminho, Verdade e Vida? Ao
defender as minhas opiniões, faço-o
sempre com um olhar e um tom que
reconhecem o outro na sua
humanidade? Vejo nos outros irmãos
com os quais construir a Igreja?

Uma família forte

A falta de unidade na Igreja, seja por
indiferença ou por discrepância,
pode recordar-nos a torre de Babel.
Desta vez o problema não se dá
necessariamente entre vizinhos, mas
talvez em redes sociais, através de
publicações em meios de
comunicação, ataques a partir de
contas anónimas ou escritos que
ridicularizam outras formas de



pensar, etc. Depois de dois milénios
de expansão e crescimento da Igreja,
fortaleceram-se alguns aspetos
(teologia, pastoral, evangelização…),
mas encontramos divisões, muitas
vezes dentro de uma mesma
comunidade. Entre aqueles que
preferem um modo ou outro de
celebrar os atos litúrgicos, aqueles
que votam em diferentes partidos
políticos ou aqueles que defendem
modos diversos de levar a cabo a
evangelização, pode levantar-se a
bandeira de “esta é a opção
verdadeiramente católica”. S.
Josemaria alertava: «Parece-me ouvir
gritar S. Paulo, quando diz aos de
Corinto: (…) por acaso estará Cristo
dividido?; porventura Paulo foi
crucificado por vós ou fostes
batizados em seu nome, para que
digais: eu sou de Paulo, eu de Apolo,
eu de Cefas, ou eu de Cristo?»[20].

As feridas do corpo de Cristo doem,
porque é uma fratura no mais íntimo



da identidade cristã: estamos
chamados a ser membros de um
Corpo, pedras vivas que edifiquem a
Igreja… e a missão de evangelizar vê-
se afetada por divisões entre aqueles
com quem deveríamos colaborar
com alegria. Por este motivo, a Igreja
não deixa de nos animar a cuidar
este aspeto, recordando-nos que
estamos chamados a ser «forças de
unidade dentro do Corpo de Cristo
(...). Com grande humildade e
confiança peçamos ao Espírito que
nos torne capazes de crescer todos os
dias na santidade que nos há de
transformar em pedras vivas no
templo que Ele está a erguer
precisamente agora, no meio do
mundo. Se quisermos ser
verdadeiras forças de unidade, (...)
perdoemos as injustiças sofridas e
sufoquemos todos os sentimentos de
raiva e de contenda»[21].

Ao preocupar-nos pelos outros,
fortalecemos a Igreja e toda a



humanidade, e, sobretudo,
contribuímos para construir a Igreja,
tornando possível a sua missão de
levar a mensagem de Cristo a quem
nos rodeia, como fizeram os
primeiros cristãos: «todos ficaram
cheios do Espírito Santo, começando
a anunciar a palavra de Deus com
desassombro» (At 4, 31), já que «a
multidão dos que haviam abraçado a
fé tinha um só coração e uma só
alma» (At 4, 32).

[1] S. Justino, I Apologia, 67.

[2] cf. Francisco, Fratelli Tutti, 116,
137, 168-169, 179, 183, 186.

[3] Bento XVI, Sacramentum caritatis,
n. 83.

[4] Bento XVI, Deus caritas est, n. 14.



[5] Francisco, Fratelli Tutti, n. 57.

[6] cf. Rm 12, 4-5; 1Cor 10,17; 1Cor
12,13.

[7] Catecismo da Igreja Católica, n.
404; cf. S. Tomás de Aquino, 
Quaestiones disputatae de malo, 4,1.

[8] cf. Francisco, Audiência
09/05/2018; Ef 4, 20-24.

[9] Sto. Ireneu, Contra as Heresias,
III, 23, 2.

[10] Sto. Efrém o sírio, Hino 49.

[11] cf. S. João Paulo II, Audiência
geral, 29/07/1998.

[12] cf. Hilário de Poitiers, In Mt. IV
12.

[13] cf. De Lubac, Catolicismo, 37-38.

[14] cf. Lumen Gentium, n. 7.



[15] C. S. Lewis, Cartas del diablo a su
sobrinho, Rialp, Madrid, 2015, 20-21.

[16] Fernando Ocáriz, “Dilatar o
coração” em Be to care, 29/09/2022.

[17] cf. De Lubac, Catolicismo, 46.

[18] Francisco, Lumen Fidei, n. 39.

[19] S. Josemaria, Forja, n. 951.

[20] S. Josemaria, Carta n. 4, n. 19
(1Co 1, 13).

[21] Bento XVI, Homilia 19/04/2008.

Goretti Garay

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-
mesmo-2-um-so-coracao-e-uma-so-

alma/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/do-prelado-dilatar-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/do-prelado-dilatar-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-2-um-so-coracao-e-uma-so-alma/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-2-um-so-coracao-e-uma-so-alma/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-2-um-so-coracao-e-uma-so-alma/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-2-um-so-coracao-e-uma-so-alma/

	Vai e faz tu o mesmo (2): Um só coração e uma só alma

