opusdei.org

“Vai e faz o mesmo”:
a Lei de Deus e a
misericordia

Quem € o meu proximo? O
Senhor responde a esta
pergunta de um doutor da Lei
com a parabola do bom
samaritano. Abre assim diante
dele, e diante de nads, o
horizonte das bem-
aventurancas, que mostram a
profundidade da Lei de Deus.
Novo artigo sobre a
misericordia.

02/03/2017



Em certa ocasido um doutor da Lei
aproximou-se do Senhor, para Lhe
perguntar o que devia fazer para
conseguir a vida eterna. Na
realidade, queria por a prova a
ortodoxia desse Rabi de Nazaré, de
quem, ao que parece, ndo sabia o que
pensar [1]. Mas o Senhor néo se
aborrece; aceita o dialogo e devolve-
lhe a pergunta: «O que esta escrito na
Lei? O que 1és tu?» [2] O doutor
responde com umas palavras do
Shema Israel, Escuta Israel , que todo
israelita aprendia em pequeno:
«Amaras o Senhor teu Deus com todo
0 teu coracdo e com toda a tua alma e
com todas as tuas forcas e com toda a
tu mente» [3]; e acrescenta, com o
livro do Levitico: «e ao teu proximo
como a ti mesmo» [4] Nessas duas
formulas se sintetizam toda a Lei e os
Profetas [5], de modo que o Senhor
diz: «respondeste bem: faz isso e
viveras» [6]. O doutor ndo esperava
que a sua pergunta se resolvesse com
essa simplicidade desarmante.



«Querendo justificar-se» [7], insiste
entdo com uma nova questao: «E
quem € o0 meu proximo?» [8] O
Senhor ndo se rende, quer ganhar a
confianca do seu interlocutor. Fala-
lhe entdo ao coracdo, e com ele aos
homens e mulheres de todos os
tempos, com a sua linguagem ao
mesmo tempo simples e solene: é a
parabola do bom samaritano.

“Fazer-se proximo”

No pobre homem assaltado no
caminho de Jerusalém para Jericd, os
Padres da Igreja viam Adéo, e com
ele — porque Adao significa
precisamente “homem” — a
humanidade maltratada pelo seu
proprio pecado, pelo nosso proprio
pecado. No bom samaritano
reconheciam Jesus, que vem com
paciéncia curar-nos, depois de terem
passado ao largo aqueles que na
realidade ndo eram capazes de trazer
ao mundo a salvacdo. Ele, pelo



contrario, sim que pode, e quer.
Assim imagina uma antiga e
veneravel homilia o seu encontro
com Adao — que é também encontro
com cada um de nds — na sua descida
aos infernos: «Eu sou o teu Deus, que
por ti e por todos os que hdo-de
nascer de ti me fiz teu filho; e agora
te digo que tenho o poder de
anunciar aos que estdo cativos: “Sai”,
e aos que se encontram nas trevas:
“Iluminai-vos” e aos que dormem:
“Levantai-vos”» [9]. Com Jesus, sdo
chamados a levar a sua salvacdo - a
ser bons samaritanos — os seus
ungidos: os cristdos. Como o seu
Senhor, também eles devem vendar
as feridas dos homens e deitar nelas
Oleo e vinho[10]: devem ser bons
estalajadeiros até ao regresso do
Samaritano. «Essa pousada, se vos
apercebeis, é a Igreja. Agora é
pousada, porque a nossa vida é um ir
de passagem; sera casa que nunca
abandonaremos, uma vez que
tenhamos chegado sdos ao reino dos



céus. Entretanto, aceitamos com
gosto a cura na pousada» [11].

Este é o horizonte que o Senhor quer
abrir ao doutor da Lei e, com ele, a
todos os cristdos e a todos os homens.
Nao lhe reprova a sua estreiteza: fa-
lo pensar primeiro, e depois, sonhar:
«Pois vai (...), e faz o mesmo» [12]
Como sucede com frequéncia nos
Evangelhos, € bom ndo passar
demasiado depressa sobre a concisdo
do relato. A resposta a pergunta de
Jesus — «quem foi 0 seu proximo?» — é
certamente 6bvia: «aquele que usou
de misericordia para com ele» [13]. O
que ndo é evidente, pelo contrario, é
porque é que o Senhor faz esta
pergunta, que da a volta a questdo do
doutor da Lei: «Jesus inverte a
perspetiva: ndo se trata de
reconhecer o outro como meu
semelhante, mas de ser capaz de me
fazer semelhante ao outro» [14].
Perante uma atitude que manifesta
estreiteza, que delimita o campo de



acdo para fazer o bem - avaliando,
por exemplo, se 0s outros pertencem
ao meu grupo, ou, se depois me
devolverdo o favor — o Senhor
responde convidando a elevar a
vista, a ser ele mesmo proximo.

A palavra proximo passa assim, de
qualificar um tipo de pessoas que
mereceriam a minha atencao, para
se converter numa qualidade do
coracao. Pedagogia de Deus, que da a
volta a pergunta a quem fazer o
bem? e assim a transfigura: o que era
matéria de discussdo e de casuistica
nas escolas rabinicas — onde estava o
limite, até onde tinha que me
compadecer com 0s outros —
converte-se num desafio audaz. O
cristao, dizia Sdo Jodo Paulo II, «ndo
se questiona sobre a quem deve
amar, porque perguntar-se “quem €
0 meu proximo?” ja implica por
limites e condigdes (...) A pergunta
legitima ndo é “quem € 0 meu
proximo?”, mas antes “de quem me



devo fazer proximo?”. E a resposta é:
“qualquer pessoa que tenha
necessidades, embora me seja
desconhecido, converte-se para mim
em proximo, a quem devo ajudar”»
[15]. £ a proximidade[16], neologismo
do Papa Francisco que nos recorda a
nossa vocacao para ser proximos do
nosso proximo, a ser «ilhas de
misericordia no meio do mar da
indiferenca» [17].

O caminho para a plenitude da Lei

Poder-se-ia dizer que este dialogo
com o doutor da Lei compendia o
caminho que leva desde os
ensinamentos morais do Antigo
Testamento até a plenitude da vida
moral em Cristo. E que, como
recorda Sdo Paulo, a Lei do Povo
Eleito é boa e santa [18], mas ndo
definitiva. Ordenava-se, sobretudo, a
preparar os coracdes para a chegada
de Nosso Senhor.



A pergunta do fariseu - «qual é o
principal mandamento da Lei?»[19] -
parece refletir certo desdnimo
perante a quantidade enorme de
preceitos que, com una visao
legalista, se tinham ido introduzindo
na vida religiosa israelita. Noutro
momento, Jesus Cristo queixa-se dos
doutores da Lei «porque impondes
aos homens cargas insuportaveis,
mas vos nem com um dos vosSos
dedos as tocais» [20]. Ainda mais, por
vezes as tradi¢des humanas tinham
acabado por ser uma desculpa para
ndo se sujeitar a um mandato divino:
assim, o Senhor denuncia a atitude
daqueles que se escudavam nas
oferendas do Templo para ndo
ajudar os seus pais [21].

Por isso, Jesus Cristo aponta para o
fundamental: o Amor a Deus e ao
proximo. Deste modo, se cumpre 0
que diz d’Ele mesmo: que néo veio
«para abolir a Lei ou os Profetas; nao
vim aboli-los, mas a dar-lhes a sua



plenitude» [22]. A Alianca que Deus
tinha celebrado com o seu Povo
incluia determinadas prescricdes que
ndo tinham o sentido original de lhes
impor cargas mas antes, muito pelo
contrario, o de os levar por caminhos
de liberdade: «Hoje ponho diante de
ti a vida e o bem, ou a morte e o mal.
Se escutares os mandamentos do
Senhor, teu Deus, que eu hoje te
prescrevo (...), entdo viveras e te
multiplicaras: o Senhor, teu Deus, te
abencoara na terra de que vais tomar
posse» [23].

A terra prometida aos hebreus é uma
figura da terra interior em que 0s
homens e mulheres de todos os
tempos podem entrar, se viverem no
seu auténtico sentido os
mandamentos do Senhor. Sdo uma
porta para chegar a comunhdo com
Deus, porque fora dela qualquer
outra terra € inospita: «o que se
necessita para conseguir a felicidade,



ndo é uma vida comoda, mas um
coracdo enamorado» [24].

Se os preceitos rituais e legais do
Povo de Israel cessaram com a vinda
de Jesus Cristo, os Dez Mandamentos,
conhecidos também como Decalogo,
sdo perenes: recolhem os principios
fundamentais para poder amar a
Deus - pondo-O acima de tudo,
respeitando o seu nome santo,
dedicando-lhe os dias de festa, como
fazem os cristdos ao domingo - e aos
outros - fomentando o carinho e
reveréncia aos pais, protegendo a
vida, a pureza de coracdo, etc. -
Quantas geracdes de israelitas
meditaram a verdade e a solicitude
de Pai contidas nessas dez palavras!
«0Os teus preceitos sdo a minha
heranca perpétua, a alegria do meu
coracao» [25], uma demonstracdo da
misericordia divina, que ndo quer
que nos extraviemos, que deseja que
tenhamos uma vida plena. O mundo
pode opor-se, por vezes, aos



Mandamentos, como se fossem
imposicdes fora de moda, proprias de
um estadio infantil da humanidade;
mas nao faltam exemplos de como as
sociedades e as pessoas se
desmoronam quando pensam que as
podem ignorar. As dez palavras do
Senhor sdo as constantes do universo
interior do homem; se se alteram, o
seu coracao desfigura-se.

Para que sejais filhos do vosso Pai

O Decalogo fica como que englobado
na Nova Lei que Jesus Cristo
instaurou ao salvar-nos dando a sua
vida na Cruz. Esta Lei Nova é a graca
do Espirito Santo dada mediante a fé
em Cristo [26]. Portanto, agora, ja
ndo temos s6 um horizonte moral a
que aspirar: trata-se de viver em
Jesus, de nos parecermos cada vez
mais com Ele, deixando que o
Espirito Santo nos transforme, para
assim cumprir os seus
mandamentos.



Como ser mais parecidos a Jesus
Cristo? Onde podemos ver o seu
modo de ser? Diz o Catecismo que
«As bem-aventurancas desenham o
rosto de Jesus Cristo e descrevem a
sua caridade» [27] Nesses
ensinamentos que os evangelhos
recolhem, vemos o retrato de Nosso
Senhor, o seu rosto que revela o
amor compassivo do Pai por todos os
homens. Estes recolhem as
promessas feitas ao Povo Eleito, mas
aperfeicoam-nas ordenando-as ndo
ja para a posse da terra, mas para o
Reino dos Céus [28].

No evangelho de Mateus, as
primeiras quatro bem-aventurancas
referem-se a uma atitude ou forma
de ser que se centra nas palavras de
Jesus[29]: «Bem-aventurados os
pobres em espirito», «0s que
choram», «0s mansos», «0s que tém
fome e sede de justica». Convidam a
confiar totalmente em Deus e ndo
Nnos nossos recursos humanos, a



enfrentar com sentido cristdo os
sofrimentos, a ser pacientes todos os
dias. A estas bem-aventurancas
acrescentam-se outras que pdem o
acento na agdo: «Bem-aventurados os
misericordiosos», «os limpos de
coracao», «os pacificos», e outras
mais que chamam a atencdo de que
para seguir Jesus temos que sofrer
algumas contradicdes [30], sempre
com alegria, pois «a felicidade do Céu
€ para os que sabem ser felizes na
terra» [31]

As bem-aventurancas manifestam
certamente a misericordia de Deus,
que se empenha em dar uma alegria
sem limites aqueles que o seguem:
«Alegrai-vos e regozijai, porque a
vossa recompensa sera grande no
Céu» [32]. Nao sdo, no entanto, uma
colecdo de aforismos para imaginar
um utopico mundo melhor que
alguém se ocupara de tornar
possivel, ou para se consolar
falsamente diante das dificuldades



do momento. Por isso, as bem-
aventurancas sdo também
chamamentos exigentes de Deus ao
coracdo de cada homem, que
impulsionam a comprometer-se a
trabalhar pelo bem e pela justica ja
nesta terra.

Considerar com frequéncia as bem-
aventurancas, talvez na oracdo
pessoal, ajuda a saber como as
aplicar na vida diaria. Por exemplo, a
mansidao concretiza-se tantas vezes
«no sorriso amavel para quem te
incomoda, aquele siléncio ante a
acusacao injusta, a tua conversa
afavel com os macadores e com 0s
importunos, ndo dar importancia
cada dia a um pormenor ou outro,
aborrecido e impertinente, de
pessoas que convivem contigo...»
[33].

Ao mesmo tempo, quem procura
viver segundo o espirito das bem-
aventurancas, vai incorporando na



sua personalidade determinadas
atitudes e modos de julgar as coisas
que lhe ddo maior facilidade para
cumprir os mandamentos. A limpeza
de coracdo permite-lhe ver a imagem
de Deus em cada pessoa,
considerando-a como alguém digno
de respeito e ndo como objeto para
satisfazer desejos retorcidos. Ser
pacificos leva-nos a viver como filhos
de Deus e a reconhecer os outros
como seus filhos, seguindo esse
«caminho mais excelente» [34] da
caridade, que «tudo desculpa, tudo
cré, tudo espera, tudo suporta» [35],
transformando os agravos em
ocasido de amar e rezar pelos que
causam dano [36]. Em resumo,
moldar o nosso coracdo segundo 0s
contornos que as bem-aventurancas
tracam torna realidade o ideal que
Jesus Cristo nos propde de ser
«misericordiosos como o vosso Pai
celestial é misericordioso» [37].
Transformamo-nos em portadores do
amor de Deus, aprendemos a ver nos



outros esse proximo que necessita da
nossa ajuda; somos em Cristo esse
bom samaritano que sabe conduzir-
se pela misericordia para cumprir
em plenitude a lei da caridade. Entao
0 nosso coracdo dilata-se, como
sucedeu com o da Virgem Santissima.

Carlos Ayxeld — Rodolfo Valdés

[1] Cfr. Lc 10, 25.
[2] Lc 10, 26.

[3] Dt 6, 5.

[4] Lv 19, 18.

[5] Mt 22, 40.

[6] Lc 10, 28.

[7] Lc 10, 29.

[8] Lc 10, 29.



[9] Homilia sobre o grande e santo
Sdbado (PG 43, 462).

[10] Lc 10, 34.
[11] Santo Agostinho, Sermdo 131, 6.
[12] Lc 10, 37.
[13] Lc 10, 37.
[14] Francisco, Mensagem, 24-1-2014.

[15] S&o Joao Paulo II, Discurso, 2-
I1-1999.

[16] Francisco, EX. Ap. Evangelii
Gaudium (24-X1-2013), n. 169.

[17] Francisco, Mensagem, 4-X-2014.
[18] Cfr. Rm 7, 12.

[19] Mt 22, 36.

[20] Lc 11, 46.

[21] Mt 15, 3-6.



[22] Mt 5, 17.

[23] Dt 30, 15-18.

[24] S. Josemaria, Sulco, 795.
[25] Sal 119 (118), 111.

[26] Cfr. Sdo Tomads de Aquino,
Summa Theologica , I-11, q. 106, a . 1,
c. e ad 2, cit. em Sao Jodo Paulo II,
Enc. Veritatis Splendor, 6-VIII-1993, n.
24.

[27] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1717.

[28] Cfr. Catecismo da Igreja Catdlica,
n. 1716.

[29] Cfr. Mt 5, 3-12.

[30] Cfr. Mt 5, 10-12.

[31] S. Josemaria, Forja, n. 1005.
[32] Mt 5, 12.

[33] S. Josemaria, Caminho, n. 173.



[34] 1 Co 12, 31.
[35]1 Co 13, 7.
[36] Cfr. Mt 5, 44-45.

[37] Lc 6, 36.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-o-
mesmo-a-lei-de-deus-e-a-misericordia/
(17/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-o-mesmo-a-lei-de-deus-e-a-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-o-mesmo-a-lei-de-deus-e-a-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-o-mesmo-a-lei-de-deus-e-a-misericordia/

	“Vai e faz o mesmo”: a Lei de Deus e a misericórdia

