
opusdei.org

“Vai e faz o mesmo”:
a Lei de Deus e a
misericórdia

Quem é o meu próximo? O
Senhor responde a esta
pergunta de um doutor da Lei
com a parábola do bom
samaritano. Abre assim diante
dele, e diante de nós, o
horizonte das bem-
aventuranças, que mostram a
profundidade da Lei de Deus.
Novo artigo sobre a
misericórdia.

02/03/2017



Em certa ocasião um doutor da Lei
aproximou-se do Senhor, para Lhe
perguntar o que devia fazer para
conseguir a vida eterna. Na
realidade, queria pôr à prova a
ortodoxia desse Rabi de Nazaré, de
quem, ao que parece, não sabia o que
pensar [1]. Mas o Senhor não se
aborrece; aceita o diálogo e devolve-
lhe a pergunta: «O que está escrito na
Lei? O que lês tu?» [2] O doutor
responde com umas palavras do 
Shemá Israel, Escuta Israel , que todo
israelita aprendia em pequeno:
«Amarás o Senhor teu Deus com todo
o teu coração e com toda a tua alma e
com todas as tuas forças e com toda a
tu mente» [3]; e acrescenta, com o
livro do Levítico: «e ao teu próximo
como a ti mesmo» [4] Nessas duas
fórmulas se sintetizam toda a Lei e os
Profetas [5], de modo que o Senhor
diz: «respondeste bem: faz isso e
viverás» [6]. O doutor não esperava
que a sua pergunta se resolvesse com
essa simplicidade desarmante.



«Querendo justificar-se» [7], insiste
então com uma nova questão: «E
quem é o meu próximo?» [8] O
Senhor não se rende, quer ganhar a
confiança do seu interlocutor. Fala-
lhe então ao coração, e com ele aos
homens e mulheres de todos os
tempos, com a sua linguagem ao
mesmo tempo simples e solene: é a
parábola do bom samaritano.

“Fazer-se próximo”

No pobre homem assaltado no
caminho de Jerusalém para Jericó, os
Padres da Igreja viam Adão, e com
ele – porque Adão significa
precisamente “homem” – a
humanidade maltratada pelo seu
próprio pecado, pelo nosso próprio
pecado. No bom samaritano
reconheciam Jesus, que vem com
paciência curar-nos, depois de terem
passado ao largo aqueles que na
realidade não eram capazes de trazer
ao mundo a salvação. Ele, pelo



contrário, sim que pode, e quer.
Assim imagina uma antiga e
venerável homilia o seu encontro
com Adão – que é também encontro
com cada um de nós – na sua descida
aos infernos: «Eu sou o teu Deus, que
por ti e por todos os que hão-de
nascer de ti me fiz teu filho; e agora
te digo que tenho o poder de
anunciar aos que estão cativos: “Saí”,
e aos que se encontram nas trevas:
“Iluminai-vos” e aos que dormem:
“Levantai-vos”» [9]. Com Jesus, são
chamados a levar a sua salvação – a
ser bons samaritanos – os seus
ungidos: os cristãos. Como o seu
Senhor, também eles devem vendar
as feridas dos homens e deitar nelas 
óleo e vinho[10]: devem ser bons
estalajadeiros até ao regresso do
Samaritano. «Essa pousada, se vos
apercebeis, é a Igreja. Agora é
pousada, porque a nossa vida é um ir
de passagem; será casa que nunca
abandonaremos, uma vez que
tenhamos chegado sãos ao reino dos



céus. Entretanto, aceitamos com
gosto a cura na pousada» [11].

Este é o horizonte que o Senhor quer
abrir ao doutor da Lei e, com ele, a
todos os cristãos e a todos os homens.
Não lhe reprova a sua estreiteza: fá-
lo pensar primeiro, e depois, sonhar:
«Pois vai (…), e faz o mesmo» [12]
Como sucede com frequência nos
Evangelhos, é bom não passar
demasiado depressa sobre a concisão
do relato. A resposta à pergunta de
Jesus – «quem foi o seu próximo?» – é
certamente óbvia: «aquele que usou
de misericórdia para com ele» [13]. O
que não é evidente, pelo contrário, é 
porque é que o Senhor faz esta
pergunta, que dá a volta à questão do
doutor da Lei: «Jesus inverte a
perspetiva: não se trata de
reconhecer o outro como meu
semelhante, mas de ser capaz de me
fazer semelhante ao outro» [14].
Perante uma atitude que manifesta
estreiteza, que delimita o campo de



ação para fazer o bem – avaliando,
por exemplo, se os outros pertencem
ao meu grupo, ou, se depois me
devolverão o favor – o Senhor
responde convidando a elevar a
vista, a ser ele mesmo próximo.

A palavra próximo passa assim, de
qualificar um tipo de pessoas que
mereceriam a minha atenção, para
se converter numa qualidade do
coração. Pedagogia de Deus, que dá a
volta à pergunta a quem fazer o
bem? e assim a transfigura: o que era
matéria de discussão e de casuística
nas escolas rabínicas – onde estava o
limite, até onde tinha que me
compadecer com os outros –
converte-se num desafio audaz. O
cristão, dizia São João Paulo II, «não
se questiona sobre a quem deve
amar, porque perguntar-se “quem é
o meu próximo?” já implica pôr
limites e condições (…) A pergunta
legítima não é “quem é o meu
próximo?”, mas antes “de quem me



devo fazer próximo?”. E a resposta é:
“qualquer pessoa que tenha
necessidades, embora me seja
desconhecido, converte-se para mim
em próximo, a quem devo ajudar”»
[15]. É a proximidade[16], neologismo
do Papa Francisco que nos recorda a
nossa vocação para ser próximos do
nosso próximo, a ser «ilhas de
misericórdia no meio do mar da
indiferença» [17].

O caminho para a plenitude da Lei

Poder-se-ia dizer que este diálogo
com o doutor da Lei compendia o
caminho que leva desde os
ensinamentos morais do Antigo
Testamento até à plenitude da vida
moral em Cristo. É que, como
recorda São Paulo, a Lei do Povo
Eleito é boa e santa [18], mas não
definitiva. Ordenava-se, sobretudo, a
preparar os corações para a chegada
de Nosso Senhor.



A pergunta do fariseu – «qual é o
principal mandamento da Lei?»[19] –
parece refletir certo desânimo
perante a quantidade enorme de
preceitos que, com una visão
legalista, se tinham ido introduzindo
na vida religiosa israelita. Noutro
momento, Jesus Cristo queixa-se dos
doutores da Lei «porque impondes
aos homens cargas insuportáveis,
mas vós nem com um dos vossos
dedos as tocais» [20]. Ainda mais, por
vezes as tradições humanas tinham
acabado por ser uma desculpa para
não se sujeitar a um mandato divino:
assim, o Senhor denuncia a atitude
daqueles que se escudavam nas
oferendas do Templo para não
ajudar os seus pais [21].

Por isso, Jesus Cristo aponta para o
fundamental: o Amor a Deus e ao
próximo. Deste modo, se cumpre o
que diz d’Ele mesmo: que não veio
«para abolir a Lei ou os Profetas; não
vim aboli-los, mas a dar-lhes a sua



plenitude» [22]. A Aliança que Deus
tinha celebrado com o seu Povo
incluía determinadas prescrições que
não tinham o sentido original de lhes
impor cargas mas antes, muito pelo
contrário, o de os levar por caminhos
de liberdade: «Hoje ponho diante de
ti a vida e o bem, ou a morte e o mal.
Se escutares os mandamentos do
Senhor, teu Deus, que eu hoje te
prescrevo (…), então viverás e te
multiplicarás: o Senhor, teu Deus, te
abençoará na terra de que vais tomar
posse» [23].

A terra prometida aos hebreus é uma
figura da terra interior em que os
homens e mulheres de todos os
tempos podem entrar, se viverem no
seu autêntico sentido os
mandamentos do Senhor. São uma
porta para chegar à comunhão com
Deus, porque fora dela qualquer
outra terra é inóspita: «o que se
necessita para conseguir a felicidade,



não é uma vida cómoda, mas um
coração enamorado» [24].

Se os preceitos rituais e legais do
Povo de Israel cessaram com a vinda
de Jesus Cristo, os Dez Mandamentos,
conhecidos também como Decálogo,
são perenes: recolhem os princípios
fundamentais para poder amar a
Deus – pondo-O acima de tudo,
respeitando o seu nome santo,
dedicando-lhe os dias de festa, como
fazem os cristãos ao domingo - e aos
outros - fomentando o carinho e
reverência aos pais, protegendo a
vida, a pureza de coração, etc. -
Quantas gerações de israelitas
meditaram a verdade e a solicitude
de Pai contidas nessas dez palavras!
«Os teus preceitos são a minha
herança perpétua, a alegria do meu
coração» [25], uma demonstração da
misericórdia divina, que não quer
que nos extraviemos, que deseja que
tenhamos uma vida plena. O mundo
pode opor-se, por vezes, aos



Mandamentos, como se fossem
imposições fora de moda, próprias de
um estádio infantil da humanidade;
mas não faltam exemplos de como as
sociedades e as pessoas se
desmoronam quando pensam que as
podem ignorar. As dez palavras do
Senhor são as constantes do universo
interior do homem; se se alteram, o
seu coração desfigura-se.

Para que sejais filhos do vosso Pai

O Decálogo fica como que englobado
na Nova Lei que Jesus Cristo
instaurou ao salvar-nos dando a sua
vida na Cruz. Esta Lei Nova é a graça
do Espírito Santo dada mediante a fé
em Cristo [26]. Portanto, agora, já
não temos só um horizonte moral a
que aspirar: trata-se de viver em
Jesus, de nos parecermos cada vez
mais com Ele, deixando que o
Espírito Santo nos transforme, para
assim cumprir os seus
mandamentos.



Como ser mais parecidos a Jesus
Cristo? Onde podemos ver o seu
modo de ser? Diz o Catecismo que
«As bem-aventuranças desenham o
rosto de Jesus Cristo e descrevem a
sua caridade» [27] Nesses
ensinamentos que os evangelhos
recolhem, vemos o retrato de Nosso
Senhor, o seu rosto que revela o
amor compassivo do Pai por todos os
homens. Estes recolhem as
promessas feitas ao Povo Eleito, mas
aperfeiçoam-nas ordenando-as não
já para a posse da terra, mas para o
Reino dos Céus [28].

No evangelho de Mateus, as
primeiras quatro bem-aventuranças
referem-se a uma atitude ou forma
de ser que se centra nas palavras de
Jesus[29]: «Bem-aventurados os
pobres em espírito», «os que
choram», «os mansos», «os que têm
fome e sede de justiça». Convidam a
confiar totalmente em Deus e não
nos nossos recursos humanos, a



enfrentar com sentido cristão os
sofrimentos, a ser pacientes todos os
dias. A estas bem-aventuranças
acrescentam-se outras que põem o
acento na ação: «Bem-aventurados os
misericordiosos», «os limpos de
coração», «os pacíficos», e outras
mais que chamam a atenção de que
para seguir Jesus temos que sofrer
algumas contradições [30], sempre
com alegria, pois «a felicidade do Céu
é para os que sabem ser felizes na
terra» [31]

As bem-aventuranças manifestam
certamente a misericórdia de Deus,
que se empenha em dar uma alegria
sem limites àqueles que o seguem:
«Alegrai-vos e regozijai, porque a
vossa recompensa será grande no
Céu» [32]. Não são, no entanto, uma
coleção de aforismos para imaginar
um utópico mundo melhor que 
alguém se ocupará de tornar
possível, ou para se consolar
falsamente diante das dificuldades



do momento. Por isso, as bem-
aventuranças são também
chamamentos exigentes de Deus ao
coração de cada homem, que
impulsionam a comprometer-se a
trabalhar pelo bem e pela justiça já
nesta terra.

Considerar com frequência as bem-
aventuranças, talvez na oração
pessoal, ajuda a saber como as
aplicar na vida diária. Por exemplo, a
mansidão concretiza-se tantas vezes
«no sorriso amável para quem te
incomoda, aquele silêncio ante a
acusação injusta, a tua conversa
afável com os maçadores e com os
importunos, não dar importância
cada dia a um pormenor ou outro,
aborrecido e impertinente, de
pessoas que convivem contigo...»
[33].

Ao mesmo tempo, quem procura
viver segundo o espírito das bem-
aventuranças, vai incorporando na



sua personalidade determinadas
atitudes e modos de julgar as coisas
que lhe dão maior facilidade para
cumprir os mandamentos. A limpeza
de coração permite-lhe ver a imagem
de Deus em cada pessoa,
considerando-a como alguém digno
de respeito e não como objeto para
satisfazer desejos retorcidos. Ser
pacíficos leva-nos a viver como filhos
de Deus e a reconhecer os outros
como seus filhos, seguindo esse
«caminho mais excelente» [34] da
caridade, que «tudo desculpa, tudo
crê, tudo espera, tudo suporta» [35],
transformando os agravos em
ocasião de amar e rezar pelos que
causam dano [36]. Em resumo,
moldar o nosso coração segundo os
contornos que as bem-aventuranças
traçam torna realidade o ideal que
Jesus Cristo nos propõe de ser
«misericordiosos como o vosso Pai
celestial é misericordioso» [37].
Transformamo-nos em portadores do
amor de Deus, aprendemos a ver nos



outros esse próximo que necessita da
nossa ajuda; somos em Cristo esse
bom samaritano que sabe conduzir-
se pela misericórdia para cumprir
em plenitude a lei da caridade. Então
o nosso coração dilata-se, como
sucedeu com o da Virgem Santíssima.

Carlos Ayxelá – Rodolfo Valdés

[1] Cfr. Lc 10, 25.

[2] Lc 10, 26.

[3] Dt 6, 5.

[4] Lv 19, 18.

[5] Mt 22, 40.

[6] Lc 10, 28.

[7] Lc 10, 29.

[8] Lc 10, 29.



[9] Homilia sobre o grande e santo
Sábado (PG 43, 462).

[10] Lc 10, 34.

[11] Santo Agostinho, Sermão 131, 6.

[12] Lc 10, 37.

[13] Lc 10, 37.

[14] Francisco, Mensagem, 24-I-2014.

[15] São João Paulo II, Discurso, 2-
II-1999.

[16] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), n. 169.

[17] Francisco, Mensagem, 4-X-2014.

[18] Cfr. Rm 7, 12.

[19] Mt 22, 36.

[20] Lc 11, 46.

[21] Mt 15, 3-6.



[22] Mt 5, 17.

[23] Dt 30, 15-18.

[24] S. Josemaría, Sulco, 795.

[25] Sal 119 (118), 111.

[26] Cfr. São Tomás de Aquino, 
Summa Theologica , I-II, q. 106, a . 1,
c. e ad 2, cit. em São João Paulo II,
Enc. Veritatis Splendor, 6-VIII-1993, n.
24.

[27] Catecismo da Igreja Católica, n.
1717.

[28] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1716.

[29] Cfr. Mt 5, 3-12.

[30] Cfr. Mt 5, 10-12.

[31] S. Josemaría, Forja, n. 1005.

[32] Mt 5, 12.

[33] S. Josemaría, Caminho, n. 173.



[34] 1 Co 12, 31.

[35] 1 Co 13, 7.

[36] Cfr. Mt 5, 44-45.

[37] Lc 6, 36.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-o-

mesmo-a-lei-de-deus-e-a-misericordia/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-o-mesmo-a-lei-de-deus-e-a-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-o-mesmo-a-lei-de-deus-e-a-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vai-e-faz-o-mesmo-a-lei-de-deus-e-a-misericordia/

	“Vai e faz o mesmo”: a Lei de Deus e a misericórdia

