
opusdei.org

Trabalhar bem,
trabalhar por amor
(11): Unidade de vida
na profissão

Para oferecer o trabalho a Deus,
é preciso realizá-lo bem: com
boa intenção, critério reto e
uma conduta que manifeste
estes desejos interiores.

23/08/2014

Todo o trabalho honrado pode ser
oração; e todo o trabalho que for
oração, é apostolado. Desse modo,



a alma fortalece-se numa unidade
de vida simples e forte [1].

Trabalho, oração, apostolado: três
termos que, para quem se sabe filho
de Deus, não são de âmbitos
diferentes, mas vão-se fundindo na
vida como notas de um acorde, até
compor uma única harmonia.

No início da atividade profissional, é
possível escutar unicamente o som
isolado do próprio trabalho,
monótono e sem graça. Ao descobrir
como transformá-lo em oração que
se eleva ao Céu e em apostolado que
fecunda a terra, as notas combinam-
se e o som começa a adquirir ritmo e
harmonia. Se abandonarmos o
esforço de criar e compor, voltamos
facilmente às notas soltas, aos sons
sem melodia; porém basta
permitirmos que o Espírito Santo
dirija de novo a nossa vida
profissional e dirija a orquestra,
surge outra vez a música,



composição excelente de amor a
Deus e aos homens — de oração e
apostolado — no trabalho diário.
Cada uma das faculdades do nosso
ser: vontade, inteligência, afetos...,
interpreta a sua parte com mestria, e
essa unidade de vida simples e forte,
que agrada a Deus e atrai os homens
para Ele, é alcançada.

Na atividade profissional há três
aspetos que convém examinar com
atenção para alcançar a harmonia da
unidade de vida: a intenção, o
critério, e a conduta coerente com
ambos.

Retidão de intenção

A unidade de vida no trabalho
profissional depende, em primeiro
lugar, da retidão de intenção: da
clara e firme decisão de trabalhar
por amor a Deus, não por ambição
ou outra forma de egoísmo; diante de
Deus e procurando a sua glória, não
diante dos homens e procurando a



própria glória, ou seja, a satisfação
pessoal ou a admiração das pessoas.

Ninguém pode servir a dois
senhores [2]. Não podemos admitir
negociações, não podemos ter no
coração uma vela acesa a S. Miguel
e outra ao diabo [3]. A intenção
deve ser transparente. No entanto,
podemos perceber que, mesmo
querendo viver para a glória de
Deus, a retidão da vontade se
distorce facilmente nas ações
concretas, em que juntamente com
motivos santos podemos encontrar
muitas vezes aspirações menos
claras [4]. Por isso, S. Josemaria
aconselha a purificar a vontade,
retificando constantemente a
intenção. Retificar. – Todos os dias
um pouco. - Eis o teu trabalho
constante, se deveras queres
tornar-te santo [5].

Quem trabalha com retidão de
intenção procura sempre realizar



bem a sua tarefa. Não trabalha de
um modo quando os outros o veem e
de outro quando ninguém o vê. Sabe
que Deus o contempla e por isso
procura cumprir o seu dever com
perfeição, como Ele gosta. Presta
atenção aos detalhes de ordem, de
laboriosidade, de espírito de
pobreza..., também quando ninguém
se dá conta ou está sem vontade. Nos
dias cinzentos do trabalho corrente,
quando a monotonia ameaça, um
filho de Deus esforça-se por colocar
as últimas pedras por amor, e assim o
seu trabalho converte-se em oração.

Os momentos de sucesso ou de
fracasso, com a tentação da
presunção ou do desânimo, são um
teste para a qualidade de nossa
intenção. S. Josemaria ensina a
preparar-se para essas
circunstâncias, que poderiam levar a
pessoa a fechar-se em si mesma,
distorcendo a vontade. Tens de
permanecer vigilante, para que os



teus êxitos profissionais ou os teus
fracassos - que virão! - não te
façam esquecer, nem por um
instante, qual é o verdadeiro fim
do teu trabalho: a glória de Deus!
[6]

Para fortalecer a retidão de intenção,
verdadeiro pilar da unidade de vida,
é necessário procurar a presença de
Deus no trabalho — oferecendo-o no
início, renovando esse oferecimento
quando for possível, agradecendo ao
terminar... E procurar que as
práticas de piedade - principalmente,
a Santa Missa se for possível nela
participar – se dilatem ao longo do
dia num diálogo contínuo com o
Senhor. Esquecer-se de Deus na
profissão indica pouca unidade de
vida, e não simplesmente um caráter
distraído: quem ama de verdade não
se esquece do amado.

Critério reto



A retidão de intenção é essencial
para a unidade de vida, porém não
devemos esquecer que a vontade
necessita da razão, como guia,
iluminada pela fé. Há pessoas que
não conseguem ter uma conduta
coerente, não por má vontade, mas
por falta de critério. Quando não
colocamos os meios para formar bem
a consciência, para adquirir um
conhecimento profundo das
consequências morais de cada
profissão, corremos o risco de aceitar
como norma o que é normal. É
possível então que se cometam com 
boa vontade graves erros e injustiças,
e, por não saber julgar com
prudência, deixar de fazer o bem que
se deve fazer. A falta de critério
impede-nos de alcançar a unidade de
vida.

Um homem de critério encontra o
que é o bom, sem cair em
extremismos nem pactuar com a
mediocridade. Às vezes, a falta de



critério leva a pensar que a
alternativa a um defeito é o defeito
oposto: que para não sermos rígidos
temos de ser fracos, ou para não
sermos agressivos, bondosos... Na
prática, a natureza das virtudes não
foi bem entendida. O ponto médio em
que consiste a virtude —in medio
virtus — não é ficar no meio, sem
aspirar ao cimo, mas alcançar o
cume entre dois defeitos [7]. Pode
ser-se enérgico e manso ao mesmo
tempo, compreensivo e exigente com
os deveres, veraz e discreto, alegre
sem ser ingénuo. Sede, pois,
prudentes como as serpentes, mas
simples como as pombas [8], disse o
Senhor.

O critério necessário para a unidade
de vida é um critério cristão, não
simplesmente humano, pois a sua
regra não é unicamente a reta razão,
mas a razão iluminada pela fé viva, a
fé configurada pela caridade. Só
então as virtudes humanas são



virtudes cristãs. Um filho de Deus
não tem de cultivar dois tipos de
virtudes, umas humanas e outras
cristãs, umas sem a caridade e outras
com ela, porque isto seria uma vida
dupla. No seu trabalho não deve
conformar-se com praticar numas
coisas a justiça só humana —
limitando-se, por exemplo, ao estrito
cumprimento da lei — e noutras a
justiça cristã, com a alma da
caridade, mas sempre e em tudo esta
última, a justiça de Cristo. 
Considerai especialmente os
conselhos e as advertências com
que Ele preparava aquele punhado
de homens para serem seus
Apóstolos, seus mensageiros, de
um ao outro extremo da terra.
Qual é a pauta principal que lhes
marca? Não é o preceito novo da
caridade? Foi pelo amor que eles
abriram caminho naquele mundo
pagão e corrompido. (...) Quando
se faz justiça apenas segundo o
rigor da norma, não vos admireis



de que a gente se sinta magoada: a
dignidade do homem, que é filho
de Deus, pede muito mais. A
caridade tem de ir dentro e ao
lado, porque tudo dulcifica, tudo
deífica: Deus é amor (1Jo 4, 16) (...).

A caridade - que é como um
generoso exceder-se da justiça -
exige primeiro o cumprimento do
dever. Começa-se pelo que é justo,
continua-se pelo que é mais
equitativo... Mas, para amar,
requer-se muita finura, muita
delicadeza, muito respeito, muita
afabilidade; numa palavra, é
preciso seguir o conselho do
Apóstolo: Levai uns as cargas dos
outros, e assim cumprireis a lei de
Cristo (Gal 6,2). (...) Isto requer a
inteireza de submeter a vontade
própria ao modelo divino, de
trabalhar por todos, de lutar pela
felicidade eterna e pelo bem-estar
dos outros. Não conheço melhor
caminho para sermos justos que o



de uma vida de entrega e de
serviço [9]. Isto é ter critério cristão,
luz imprescindível para a unidade de
vida. Adquirir esse critério exige
dedicar tempo à formação, e em
particular ao estudo da doutrina.
Seria temerário fiar-se na intuição e
não pôr os meios para cultivar a
mente. Porém, um estudo teórico não
seria suficiente. A unidade de vida
cristã requer uma doutrina
assimilada na oração.

Valentia

Além de querer e de saber, a unidade
de vida exige atuar, pois obras é que
são amores, não as boas palavras
[10]. Que as vossas boas obras
glorifiquem vosso Pai que está nos
céus [11], disse o Senhor. Convém
examinar-se com franqueza, como
aconselha S. Josemaria: Propaga-se
à tua volta a vida cristã? Pensa
nisto diariamente [12].



Quando há unidade de vida é lógico
que se note, com naturalidade, ao
nosso redor. Quem oculta a sua
condição de cristão por medo a que o
rotulem, ou por timidez ou por
vergonha, quebraria a unidade de
vida, não poderia ser sal e luz, as
suas obras seriam estéreis em
relação à vida sobrenatural. O
Senhor disse a cada um de nós: dabo
te in lucem gentium, ut sit salus mea
usque ad extremum terrae [13],
colocar-te-ei como luz das gentes,
para que a minha salvação chegue
aos confins da terra.

Temos de ter a coragem de viver
pública e constantemente de
acordo com a nossa santa fé [14],
escreve S. Josemaria, fazendo eco à
advertência do Senhor: se alguém se
envergonhar de mim e das minhas
palavras, também o Filho do Homem
se envergonhará dele, quando vier na
sua glória [15]. Jesus impele-nos
também com uma maravilhosa



promessa: quem der testemunho de
mim diante dos homens, também eu
darei testemunho dele diante de meu
Pai que está nos céus [16]. Não há
lugar para ambiguidades. Não
devemos ter medo de falar de Deus:
com a palavra, porque o próprio
Cristo mandou Ide por todo o mundo
e pregai o Evangelho a toda criatura
[17], e com o exemplo de uma fé que
opera pela caridade [18].

É natural que as pessoas, no
ambiente em que um cristão atua,
conheçam a sua fé viva e operante.
Com maior razão deverá ser
facilmente reconhecível, por
contraste, numa sociedade em que
predominam o materialismo e o
hedonismo. Se passar inadvertida
por muito tempo, não seria por
naturalidade, mas pelo facto de ter
uma vida dupla. Isto é o que
infelizmente acontece com aqueles
que relegam a fé para a vida
"privada". Esta atitude, se não é



simples cobardia, quando
corresponde à ideia de que a fé não
deve influir na conduta profissional,
reflete uma mentalidade não laical,
mas laicista, que pretende afastar
Deus da vida social, e muitas vezes
prescindir também da lei moral. É
justamente o oposto ao ideal de
colocar Cristo no cume de todas as
atividades humanas. A isto são
chamados os cristãos, e é bom que
muitos ao nosso lado o saibam. Mais
ainda, certamente o apostolado do
cristão que vive no meio do mundo
deve ser de amizade e confidência
[19] com os colegas de profissão, um
a um. Porém isto não exclui que às
vezes seja conveniente ou necessário
— exigência da unidade de vida —
falar em público e explicar as razões
de uma conduta moral, humana e
cristã. As dificuldades podem ser
muitas, porém a fé assiste ao cristão e
dá-lhe a fortaleza de que necessita
para defender a verdade e ajudar a
todos a descobri-la.



Na prática, a experiência diz-nos que,
mesmo evitando os extremos, é fácil
deixar-se influir por essa
mentalidade laicista e convencer-se,
por exemplo, de que num
determinado ambiente profissional
não é oportuno em nenhum caso
falar de Deus, porque seria chocante
ou estaria fora de lugar, ou porque
outros alegariam que as posturas de
um cristão em questões profissionais
estão condicionadas pela religião.
Apresenta-se então a tentação de
colocar entre parênteses a própria fé,
precisamente quando deveria
manifestar-se.

Aconfessionalismo. -
Neutralidade. - Velhos mitos que
tentam sempre remoçar. Tens-te
dado ao trabalho de meditar no
absurdo que é deixar de ser
católico ao entrar na
Universidade, ou na Associação
profissional, ou na sábia
Academia, ou no Parlamento,



como quem deixa o chapéu à
porta? [20]. S. Josemaria não incita a
alardear a fé, nem a utilizar etiquetas
de católico que não combinam com a
mentalidade laical. O que pede é 
preocupar-se em meditar, cada um
nas suas circunstâncias, quais são as
exigências externas e visíveis da
unidade de vida na própria profissão
e atuação social. Tens de ter a
valentia, que em algumas ocasiões
não terá de ser pouca, dadas as
circunstâncias dos tempos, de
fazer presente — melhor dito,
tangível — a tua fé: que vejam as
vossas obras boas e o motivo das
vossas obras, ainda mesmo
quando vier às vezes a crítica e a
contradição de uns e de outros
[21].

A unidade de vida é um dom de Deus
e, por sua vez, uma conquista que
exige luta pessoal. O trabalho
profissional é terreno em que se forja
essa unidade através de decisões



concretas de atuar sempre diante de
Deus e com vibração apostólica. Com
a graça de Deus havemos de aspirar e
chegar a amá-lo com totalidade: ex
todo corde, ex tota anima, ex tota
mente, ex tota virtute [22], com todo o
coração, com toda a alma, com toda a
mente, com todas as forças.

[1] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
10.

[2] Mt 6, 24.

[3] S. Josemaria, Caminho, n. 724.

[4] Cf. Ibid. n. 788

[5] Ibid. n. 290.

[6] S. Josemaria, Forja, n. 704.

[7] Cf. S. Josemaria, Amigos de Deus,
n. 83.



[8] Mt 10, 16.

[9] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
173.

[10] Cf. S. Josemaria, Caminho, n. 933.

[11] Mt 5, 16.

[12] S. Josemaria, Forja, n. 856.

[13] Is 49, 6.

[14] S. Josemaria, Sulco, n. 46.

[15] Lc 9, 26.

[16] Mt 10, 32.

[17] Mc 16, 15.

[18] Gal 5, 6.

[19] S. Josemaria, Caminho, n. 192.

[20] S. Josemaria, Caminho, n. 353.

[21] S. Josemaria, Instrução, 8-
XII-1941, n. 13, em E. Burkhart, J.



López Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, III,
Rialp, Madrid, 2013, p. 647.

[22] Mc 12, 30.

J. López Díaz (2003 – revisto
julho 2014)

Foto: BillyWilson

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/unidade-de-

vida-na-profissao/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/unidade-de-vida-na-profissao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/unidade-de-vida-na-profissao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/unidade-de-vida-na-profissao/

	Trabalhar bem, trabalhar por amor (11): Unidade de vida na profissão

