
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(10): Uma vida que
se transmite. «Os
vossos anciãos terão
sonhos e os vossos
jovens terão visões»

Quando a relação entre Pai e
filhos, e entre gerações, toma a
forma de bênção, é possível
olhar para o futuro sem medo
de nada.

11/01/2025



Aí está desde que o coração começa a
bater na vida da Igreja: é uma
dinâmica que nasce com ela e que, de
certo modo, resume a sua própria
essência. São Paulo deteta-a em
atividades tão centrais como a
evangelização ou a celebração da
Eucaristia: «Eu recebi do Senhor o
que também vos transmiti», escreve
por duas vezes aos de Corinto (cf.
1Cor 11, 23; 15, 3). Não se trata
simplesmente da comunicação de um
ensinamento: é uma transmissão que
traz consigo uma espécie de geração.
Por isso, lhes diz: «Na verdade, ainda
que tivésseis dez mil pedagogos em
Cristo, não teríeis muitos pais,
porque fui eu que vos gerei em Cristo
Jesus, pelo Evangelho» (1Cor 4, 15). O
que está em jogo não é uma mera
transferência de conhecimento,
porque a verdade do cristianismo
não consiste numa série de
princípios abstratos, mas sim de algo
tão concreto como uma Pessoa, uma
Pessoa que nos comunica a sua



própria vida. Por isso, o mesmo São
Paulo escreve aos Gálatas: «Meus
filhos, por quem sinto outra vez
dores de parto, até que Cristo se
forme entre vós!» (Gl 4, 19).

Na realidade, nada disto é um modo
de dizer exclusivo de São Paulo.
Também São João se dirige aos fiéis
como «filhinhos meus» (cf. 1Jo 2, 1), e
São Pedro fala deles como «crianças
recém-nascidas» (1Pd 2, 2). Na
existência cristã, há um nascimento
para uma nova vida, que pede ser
transmitida a outras pessoas. É um
movimento que tem o seu início no
Pai e que se encarna em Jesus Cristo:
«Tudo me foi entregue por meu Pai; e
ninguém conhece o Filho senão o Pai,
como ninguém conhece o Pai senão o
Filho e aquele a quem o Filho o
quiser revelar» (Mt 11, 27). Cristo não
só revela o Pai, mas também nos
entrega o que d’Ele recebeu: Jesus
fez-se homem e veio ao mundo para
que os que O acolhem «tenham vida



e a tenham em abundância» (Jo 10,
10). Receber o cristianismo requer
nascer «do Alto», renascer «da água e
o Espírito» (Jo 3, 3.5).

A bênção de um pai

A transmissão da Aliança é um dos
argumentos-chave que percorrem o
Antigo Testamento. Na história dos
patriarcas, o momento central dessa
transmissão é a bênção do filho por
parte do seu pai. É impossível
esquecer a cena em que Jacob se
adianta ao seu irmão Esaú para
receber a bênção de Isaac (cf. Gn 27).
Ou aquela outra em que Jacob
abençoa um a um os seus doze filhos,
anunciando-lhes o que vai ser deles
(cf. Gn 49). É igualmente
emocionante a passagem em que
David abençoa o seu filho Salomão
preferindo-o a todos os outros (cf.
1Rs 1-2), e também aquela outra em
que Matatias, em tempos de idolatria
e de perseguição, abençoa os seus



filhos, incumbindo-os de serem
zelosos da lei e darem a vida pela
Aliança (1Mac 2, 49s).

Em todos estes casos, a bênção do pai
transmite ao filho o dom que, por sua
vez, recebeu de Deus. Há diferentes
orações deste tipo. É muito bela, por
exemplo, a que Isaac pronuncia
sobre Jacob. Quando este se
aproxima do pai e o beija, Isaac
apercebe-se do cheiro da sua
vestimenta, e exclama: «O odor do
meu filho é como odor de um campo
abençoado pelo Senhor. Que Deus te
conceda o orvalho do céu e a
fertilidade da terra, trigo e mosto em
abundância! Que os povos te sirvam
e as nações se prostrem na tua
presença! Sê o senhor dos teus
irmãos; diante de ti se curvem os
filhos da tua mãe! Maldito seja quem
te amaldiçoar, e bendito seja quem te
abençoar» (Gn 27, 27-29).



Outras orações de bênção têm uma
estrutura semelhante. O pai 
reconhece no filho alguém que
recebeu de Deus os dons necessários
para manter viva a Aliança; roga a
Deus que lhe conceda o seu favor,
porque intui que a sua vida estará
exposta a múltiplas dificuldades; e
finalmente transmite-lhe por
completo o dom que recebeu, a par
com a responsabilidade que lhe está
associada. Ora bem, enquanto no
caso dos patriarcas e dos monarcas a
bênção tem lugar só no fim da vida,
noutros casos adianta-se. No livro de
Tobias, por exemplo, a bênção dá-se
quando o filho de Tobite se deve
encarregar do futuro da casa
familiar. O pai transmite-lhe essa
responsabilidade, acompanhando-a
de conselhos que são um exemplo de
sabedoria (cf. Tb 4).

No Novo Testamento, o que se
comunica não é já a promessa da
Aliança, mas a sua realidade: o dom



da Salvação e a missão de a levar a
todos os cantos da terra. A
paternidade já não é a do sangue, e a
transmissão adianta-se no tempo.
Paulo, por exemplo, deixa nas mãos
de Timóteo e de Tito algum das
Igrejas que ele próprio fundara.
Numa das cartas que escreve ao
primeiro, apresenta-se como
apóstolo, eleito imerecidamente:
Cristo, escreve, «me confortou, me
considerou digno de confiança,
pondo-me ao seu serviço» (1Tm 1,
12). E é isso que transmite ao jovem:
«Esta é a recomendação que te
confio, meu filho Timóteo, de acordo
com o que predisseram algumas
profecias a teu respeito: apoiado
nelas, combate o bom
combate» (1Tm 1, 18). Toda a carta
tem um tom de bênção paterna,
cheia de sábios conselhos e também
de demonstrações de ânimo, pois
muitos consideravam que Timóteo
era demasiado jovem para
desempenhar aquela tarefa (cf. 1Tm



4, 12). A leitura das chamadas
«Cartas pastorais» de São Paulo é
uma fonte contínua de inspiração
para qualquer pessoa que chega a
esse momento de transmissão – de
tradição – da própria fé e da própria
missão.

Um Padre no Opus Dei

Quando São Josemaria se enfrentou
com a difícil questão da sua própria
sepultura, pediu que sobre a lousa,
muito simples, fossem gravadas as
palavras: Peccator – Orate pro eo[1].
Embora, ao ver a cara que fizeram os
arquitetos, tenha acrescentado a
sorrir: «Se quiserdes, podeis
acrescentar estas outras
palavras:genuit filios et filias»[2]. Se a
primeira expressão nascia da
consciência da sua própria condição,
a segunda tinha a ver com a
fecundidade que Deus tinha dado à
sua vida, e que contemplava
maravilhado.



Desde muito novo, São Josemaria
tivera consciência de estar chamado
a ser «pai, mestre e guia de santos»[3].
Era esse o modo como devia difundir
a luz que recebera do Senhor:
«mesmo recolhendo fielmente o
espírito do Opus Dei, o direito da
Obra seria letra morta se o Fundador
não tivesse transmitido algo vivo: um
estilo, uma tradição, uma
espiritualidade que desse
continuidade histórica a esse modo
de santificar-se»[4]. Daí o esforço que
empregou para facilitar que os seus
filhos fossem incorporando essa
vida; e daí também o seu desejo de
que muitas pessoas pudessem passar
pelo Colégio Romano, já desde o final
dos anos quarenta. Um simples
episódio desses anos é ilustrativo.
Numa tertúlia em Roma com um
grupo de membros do Opus Dei,
começou a falar-se de livros. O Pe.
Álvaro ia publicar um estudo, e São
Josemaria comentou também
algumas publicações que tinha em



mente. De repente, deu uma viragem
surpreendente à conversa.
Referindo-se aos que estavam com
ele, disse: «Olha que biblioteca! São
estas as minhas obras!»[5].

Formava os seus filhos de acordo
com o espírito que ele próprio tinha
recebido, e, ao mesmo tempo, tinha
para com eles o gesto paterno de
deixar esse dom nas suas mãos. Já
nos primeiros anos, quando se vivia
em Espanha um clima de
perseguição religiosa, perguntava
aos jovens que o seguiam: «Se eu
morrer, continuas com a Obra?»[6].
Era um modo de compartilhar com
eles a responsabilidade que Deus
tinha posto sobre os seus ombros.
Mais tarde, chegado o momento de
levar o carisma do Opus Dei a novos
países, enviaria filhas e filhos seus
com meios muito modestos e canais
de comunicação com muita
frequência precários; ou seja, com
uma enorme confiança em que



saberiam levar a toda a parte o
mesmo espírito que tinham recebido.

Por último, é bem conhecido quanto
sofreu, durante os últimos anos da
sua vida, perante a crise em que
estava a entrar o mundo, e, em
especial, a Igreja. Punha-se tudo em
dúvida, criticava-se tudo, queria
deixar-se tudo para trás. É
significativo que nesse momento
histórico se tenha querido rodear em
Roma de gente nova. Afinal de
contas, eles tinham nascido com esse
tempo: eram quem melhor podia
sintonizar com o que havia de bom
na sua época e quem podia
encaminhar do melhor modo os
desejos de renovação. Talvez por isso
os tenha chamado, porque sobre eles
descansava o futuro. Muitos
recordam o gesto que costumava
fazer, pondo as mãos sobre os
ombros de alguns daqueles rapazes,
dizendo-lhes, entretanto: «Apoio-me
em ti». Era um modo de lhes dizer



que deixava nas suas mãos o que
tinha recebido de Deus. Exprimia isto
de mil modos, com os diretores e as
diretoras, mas também com pessoas
recentemente incorporadas à Obra[7].
Era uma expressão mais da
paternidade que Deus lhe tinha
concedido.

Uma paternidade que se transmite

Esta paternidade torna-se
inesquecível para os que a
experimentaram na primeira pessoa;
mas também faz parte da herança
que São Josemaria quis deixar aos
seus filhos. De facto, qualquer pessoa
que tenha atingido uma certa
maturidade, quem tiver algo a
transmitir ao mundo, percebe em si
uma forma de paternidade. O
fundador do Opus Dei promoveu
desde muito novo essa consciência
nos que o rodeavam. Um âmbito em
que o fez com uma especial clareza
foi a docência. Em Sulco, por



exemplo, está anotado um conselho
que vem de longe: «Professor: que te
entusiasme fazer compreender aos
alunos, em pouco tempo, o que a ti te
custou horas de estudo a ver com
clareza.[8]. É bonito, neste sentido, o
que escrevia Álvaro d’Ors,
supranumerário, catedrático de
Direito Romano, numas notas
pessoais. Ao longo da sua vida, tinha
formado muitos romanistas.
Recordando os seus discípulos, e
especialmente os que ocupavam
nessa altura as cátedras de que ele
próprio tinha sido detentor,
comentava: «Ter sucessão é sempre
motivo de satisfação. Morrer sem
herdeiro é tão triste ou mais do que
não ter que herdar»[9].

O mesmo se aplica a tantas outras
profissões, pelo menos às que
transmitem algum tipo de herança
cultural, técnica, etc. São Josemaria
referia-o também, e de modo
especial, a quem recebe algum



encargo de governo na Obra. Pedro
Casciaro recordava como lhes
insistia em «que tinham o dever
moral de não se tornarem
insubstituíveis»[10]. Como exemplo
negativo, costumava dar um que
tinha conhecido quando era novo.
Recolheu-o na Carta que escreveu
aos diretores: «Recordo – como caso
pitoresco – o de um cozinheiro de um
seminário, em que alguma vez tive
que parar, durante as minhas
viagens de trabalho sacerdotal por
Espanha. Aquele homem, quando
preparava algum prato que
considerava extraordinário –
realmente, não era –, mandava os
ajudantes sair da cozinha, para não
aprenderem a receita»[11]. De modo
positivo, indicava que o diretor devia
ser «ao mesmo tempo um
descobridor, um formador, um
distribuidor de pessoas»[12].

Mas não só os diretores e diretoras:
todos estamos chamados a viver a



paternidade que leva a saber-nos
herdeiros de um grande dom, e, ao
mesmo tempo, responsáveis por
transmiti-lo, como vida, à geração
seguinte. Como fazê-lo? Talvez
primeiro, por estar na base de tudo o
resto, recordando que a Igreja é 
comunhão: comunhão com a
Trindade e comunhão entre pessoas
humanas. O prelado do Opus Dei
recordou-o recentemente a respeito
da Obra: «Pensar em comunhão de
pessoas é pensar em comunhão de
liberdades, comunhão de iniciativas
pessoais que também são “fazer o
Opus Dei”, e comunhão de
gerações»[13]. Estas liberdades,
iniciativas e gerações encontram-se
unidas em comunhão, e cada uma
delas desempenha um papel
insubstituível. Quando existe uma
origem, uma herança e uma missão
comum, a comunhão dá lugar,
simultaneamente, a manifestações de
unidade e de pluralidade[14]. Isso
pode levar a incompreensões, e até a



tensões, que são comuns dentro e
fora da Igreja. De facto, no plano
sociológico, apontou-se recentemente
a velocidade com que se estão a
realizar nos últimos anos as
diferenças entre gerações[15]. No
entanto, sobre a consciência de fazer
parte de uma comunhão, as
diferenças podem conciliar-se pela
via do amor, da caridade. São
Josemaria escreveu que «mais do que
em “dar”, a caridade está em
“compreender”»[16]. Num encontro
recente com famílias, o prelado
comentava esse ensinamento
assinalando que a compreensão não
consiste, em primeiro lugar, em
desculpar os defeitos ou aceitar as
diferenças, mas em «compreender o
positivo», isto é, ver o que há de bom
numa pessoa, o bem de que é capaz,
e valorizá-lo. E acrescentava:
«Encontramo-lo sempre, se for o
amor que nos move»[17]. Descobre-se
assim o valor que há nos outros, e é
então possível confiar nele.



Efetivamente, valorizar – afirmar – é
o primeiro modo de amar, e é-o de
modo especial para uma mãe, para
um pai.

Como numa grande sinfonia

Assimilar e encarnar um carisma
não ocorre de maneira automática,
nem sequer espontânea. Por isso, a
Igreja prevê para as pessoas períodos
mais intensos de formação e
discernimento, de maturação. Ao
mesmo tempo, uma vez verificada a
maturidade de uma pessoa, é preciso
não perder de vista que não está
chamada a ser uma espécie de
fotocópia de ninguém. Todo o
carisma verdadeiramente vivo
manifesta-se numa sadia pluralidade
de estilos, como a que havia entre os
apóstolos ou a que há entre as santas
e santos ao longo da história, mesmo
dentro de um mesmo caminho
vocacional. Aprender a ver o valor
que pode ter cada modo diferente de



ver e de viver é que é decisivo, o bem
que é cada um deles. Quando isso
sucede no seio de uma comunhão de
fé, o clima de convivência entre
pessoas e gerações torna-se uma
bênção comum: os jovens olham
para os mais velhos com
agradecimento, e os mais velhos para
os jovens com serenidade e
confiança. E isto agora referido,
resulta mais fácil quando se viveu a
paternidade espiritual, porque de
facto o pai não substitui o filho; gera-
o, educa-o, ajuda-o a crescer…
acompanha-o para que floresça e
possa pegar nas rédeas da própria
vida, e da vida que um e outro
receberam.

Finalmente, dentro desta comunhão,
cada um é chamado a descobrir a sua
função própria, como numa grande
sinfonia. O Papa Francisco costuma
citar a este respeito as palavras do
profeta Joel: «Derramarei o meu
Espírito sobre toda a humanidade e



os vossos filhos e filhas profetizarão,
os vossos anciãos terão sonhos e os
vossos jovens terão visões» (Jl 3, 1; cf.
At 2, 17). Numa certa altura,
comentou-o assim: «Se os jovens e os
idosos se abrirem ao Espírito Santo,
(..) produzem uma combinação
maravilhosa»[18] em que ambos
crescem. Uns transmitem o
enraizamento num passado em que
Deus atuou; os outros, alimentados
por essas raízes, abrem o futuro.
Assim, «se caminharmos juntos,
jovens e idosos, poderemos estar
bem enraizados no presente e, daqui,
visitar o passado e o futuro: visitar o
passado, para aprender da história e
curar as feridas que às vezes nos
condicionam; visitar o futuro, para
alimentar o entusiasmo, fazer
germinar os sonhos, suscitar
profecias, fazer florescer as
esperanças»[19].

Perante o desenrolar da salvação na
história, cada geração desempenha



um papel próprio e insubstituível.
Como numa sinfonia: o violino não
pode fazer a parte dos timbales, nem
os metais podem substituir as
madeiras. O determinante é que,
enquanto cada um interpreta a parte
que lhe corresponde, todos se
mantenham unidos numa obra que é
comum, e em que cada pessoa é
valiosa. Daí a importância de
conhecer-se, de compartilhar tempos
e lugares, de interessar-se pelos
outros. Também entre as diferentes
gerações se dá o que o prelado do
Opus Dei indicava numa das suas
cartas: «A fraternidade, de uma
simples relação baseada na filiação
comum, transforma-se em amizade
pelo afeto entre irmãos, com tudo o
que traz de interesse mútuo,
compreensão, comunicação, serviço
atento e delicado, ajuda material,
etc.»[20], e tudo isto a partir da
consciência da própria paternidade e
da própria filiação.



* * *

A transmissão – a geração – está no
coração da Igreja. Da mesma
maneira que Jesus veio do Pai e pôs
nas mãos dos seus discípulos a
salvação, a cada geração corresponde
transmitir essa herança cheia de
Vida. «O odor do meu filho é como
odor de um campo abençoado pelo
Senhor», dizia Isaac ao abençoar o
seu filho. São Josemaria far-se-ia eco
destas palavras ao falar da Obra
como «um campo abençoado»[21].
Com esta expressão, que repetiu
muitas vezes, e com frequência
diante dos seus filhos mais novos,
transmitia a todos a sua confiança e
demonstrava um sadio orgulho
paterno[22]. Quando a relação entre
Pai e filhos, e entre gerações, toma a
forma de bênção, é possível olhar
para o futuro sem medo de nada.
Brilham então a filiação e a
fraternidade, da consciência de uma



mesma vocação divina, que se
transmite de geração em geração.

[1] «Pecador – rezai por ele».(N.T.)

[2] «gerou filhos e filhas»: cf. Pilar
Urbano, El hombre de Villa Tevere,
Barcelona, Plaza & Janés, 1995, p.
200.

[3] São Josemaria, Apuntes íntimos, n.
1725, em Andrés Vázquez de Prada, 
El Fundador del Opus Dei, vol. I,
Madrid, Rialp 1997, p. 554 (versão
portuguesa: Josemaria Escrivá,
Lisboa 2002).

[4] Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. III,
Madrid, Rialp 2003, p. 396. (versão
portuguesa: Josemaria Escrivá,
Lisboa 2003).

[5] Ibid, p. 396-397.



[6] Salvador Bernal, Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei, Madrid, Rialp 1980, 6ª
ed., p. 356.

[7] D. Julián Herranz recorda alguns
modos simpáticos que São Josemaria
utilizava para recordar que ele
partia, mas que a Obra iria
continuar; cf. Julián Herranz, En las
afueras de Jericó, Madrid, Rialp 2007,
p. 173-174.

[8] São Josemaria, Sulco, n. 229.

[9] Texto inédito, citado em G. Pérez
Gómez, Álvaro d’Ors. Sinfonía de una
vida, Madrid, Rialp 2020, p. 539.

[10] Pedro Casciaro, Soñad y os
quedaréis cortos, Rialp, Madrid 1994,
p. 172-173 (versão em português do
Brasil: Sonhai e ficareis aquém, Ed.
Quadrante).



[11] São Josemaria, Carta 27, n. 52;
cit. em Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. III,
Madrid: Rialp 2003, p. 304, nota 158.

[12] São Josemaria, Instrucción
31/05/1936, n. 20, cit. em Andrés
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. III, Madrid, Rialp 2003,
p. 303.

[13] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
10/02/2024, n. 13.

[14] cf. Dicastário para a Doutrina da
Fé, Carta Communionis Notio,
28/05/1992, n. 15.

[15] por exemplo, um estudo recente
identificou até seis gerações, que
convivem na atualidade; cf. J.
Twenge, Generations, Nova Iorque,
Atria Books 2023.

[16] São Josemaria, Caminho, n. 463.



[17] Fernando Ocáriz, Encontro com
famílias, 16/07/2024.

[18] Francisco, Christus vivit, n. 192.

[19] Ibid., n. 199.

[20] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
01/11/2019, n. 14.

[21] São Josemaria, Carta 29, n. 9,
precisamente referido ao texto de Gn
27, 27.

[22] cf. por exemplo, a homilia «Os
sonhos realizaram-se», pronunciada
em 9 de janeiro de 1968 para os
jovens do Colégio Romano e
publicada em Em diálogo com o
Senhor, n. 48 (edições Lucerna,
Cascais, 2023.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/uma-vida-que-

https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-vida-que-se-transmite-os-vossos-anciaos-terao-sonhos-e-os-vossos-jovens-terao-visoes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-vida-que-se-transmite-os-vossos-anciaos-terao-sonhos-e-os-vossos-jovens-terao-visoes/


se-transmite-os-vossos-anciaos-terao-
sonhos-e-os-vossos-jovens-terao-visoes/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-vida-que-se-transmite-os-vossos-anciaos-terao-sonhos-e-os-vossos-jovens-terao-visoes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-vida-que-se-transmite-os-vossos-anciaos-terao-sonhos-e-os-vossos-jovens-terao-visoes/

	Combate, proximidade, missão (10): Uma vida que se transmite. «Os vossos anciãos terão sonhos e os vossos jovens terão visões»

