
opusdei.org

Uma vida em diálogo
com os outros

Saber escutar e estar aberto às
opiniões dos outros, são
condições indispensáveis para
viver a caridade. Só assim o
diálogo mútuo será ocasião
habitual de se aproximar da
Verdade. Novo texto da coleção
sobre “Educação da
personalidade”

13/09/2015

“O forno prova os vasos do oleiro, e a
prova do homem está na sua
conversa. O fruto mostra como se



cultivou uma árvore; do mesmo
modo, a palavra, os pensamentos do
coração humano”[1]. Uma nota
essencial da maturidade pessoal é a
capacidade de diálogo, uma atitude
de abertura para os outros que se
manifesta na cordialidade do trato e
num sincero desejo de aprender de
cada pessoa.

“Conhecer a outras pessoas, outras
culturas, faz-nos sempre muito bem,
faz-nos crescer (…). O diálogo é muito
importante para a própria
maturidade, porque na confrontação
com outra pessoa, no confronto com
as outras culturas, mesmo no
confronto com as demais religiões,
cresce-se: cresce, amadurece.
Certamente, existe um perigo: se no
diálogo nos fechamos e zangamos,
pode-se discutir; é o perigo de
discutir, e isto não está bem porque
nós dialogamos para nos
encontrarmos, não para discutir. E,
qual é a atitude mais profunda que



devemos ter para dialogar e não
discutir? A mansidão, a capacidade
de ir ao encontro das pessoas, de ir
ao encontro das culturas, com paz; a
capacidade de fazer perguntas
inteligentes: ‘Porque é que pensas
assim? Porque é que esta cultura faz
deste modo?’ Escutar os outros e
depois falar. Primeiro escutar, depois
falar”[2].

Saber escutar

A Sagrada Escritura cobre de elogios
os que sabem escutar, e, pelo
contrário, desdenha da atitude dos
que não prestam atenção aos outros.
“Ouvido que escuta a repreensão
sadia, habita entre os sábios”[3], diz
o livro dos Provérbios; e o apóstolo
Santiago aconselha “que cada um
seja diligente para escutar, lento para
falar e lento para a ira”[4] Por vezes,
os hagiógrafos recorrem inclusive a
uma fina ironia: “falar a quem não



escuta, é como despertar alguém de
um sono profundo”[5].

Um problema frequente para escutar
é que, enquanto outro fala,
recordamos algo que tem que ver
com o que nos conta, e estamos
pendentes de dizer “a nossa” logo
que haja uma pausa. Produzem-se
então conversas, talvez, animadas,
em que se retira a palavra uns aos
outros, mas em que se escuta pouco.

Outras vezes, o problema é que a
conversa não surge de modo
espontâneo e é preciso pôr empenho
em procurá-la, com inteligência.
Nesses casos, tem de se evitar a
presunção, ou seja, a tendência para
mostrar, a cada momento a nossa
agudeza ou os nossos conhecimentos;
pelo contrário, convém mostrar-se
aberto e recetivo, desejoso de
aprender dos outros, de modo que
ampliemos todos os dias o nosso
leque de interesses. Deste modo



escutaremos com atenção coisas que,
talvez, inicialmente não nos
interessavam demasiado, sem que
isso implique hipocrisia da nossa
parte, trata-se muitas vezes de um
esforço sincero por se sobrepor ao
próprio critério e para agradar e
aprender.

Saber conversar requer conjugar a
audácia com a prudência, o interesse
com a discrição, o risco com a
oportunidade. É preciso não cair na
ligeireza, estar disposto a retificar
palavras precipitadas ou inoportunas
que nos possam ter escapado, ou
uma afirmação um pouco categórica
que deveríamos ter ponderado
melhor. Em todo o caso, as boas
conversas deixam sempre rasto: vêm
depois de novo à memória as ideias,
os argumentos expostos por uns e
por outros, surgem novas intuições e
nasce o entusiasmo de continuar esse
intercâmbio.



Abertura aos outros

É chamativo comprovar como o
espírito de algumas pessoas
envelhece prematuramente e, pelo
contrário, outras permanecem jovens
e decididas até ao fim dos seus dias.
Há que pensar que todos temos
dentro muitos recursos ainda por
utilizar, talentos que não
aproveitámos, forças que nunca
pusemos à prova e, por muito
ocupados ou cansados que estejamos,
não podemos deixar de avançar, de
aprender e de ser recetivos às ideias
dos outros.

Convém que saiamos de nós
próprios; que nos abramos a Deus e,
por Ele, aos outros. Superaremos
então esse egocentrismo que às vezes
leva a acomodarmo-nos à realidade,
à estreiteza dos nossos interesses ou
à nossa particular visão das coisas e
estaremos mais em guarda diante de
certas deficiências que criam



distâncias com as pessoas e que,
portanto, revelam imaturidade:
expressarmo-nos de uma forma
categórica que muitas vezes não
corresponde ao nosso conhecimento
das coisas; manifestar as nossas
opiniões com um tom de censura
para com os outros; servirmo-nos de
soluções prefabricadas ou de
conselhos repetitivos e triviais;
irritar-nos quando alguém não pensa
como nós, ainda que depois nos
manifestemos a favor da diversidade
e da tolerância; encher-nos de ciúmes
quando alguém sobressai á nossa
volta; exigir a outros um nível de
perfeição que os ultrapassa e que
talvez nós próprios não atinjamos;
pedir sinceridade e franqueza,
quando, pelo contrário, talvez
resistamos às correções.

Maturidade e sentido crítico

Quando olhamos os outros com afeto,
muitas vezes apercebemo-nos de que



podemos ajudá-los com um conselho
de amigo; dir-lhes-emos com
confiança o que outros talvez
também tenham visto mas não
tiveram a lealdade de lho comentar.
Só esse fundamento, a caridade, faz
com que a correção ou a crítica seja
verdadeiramente útil y construtiva:
“quando tenhas que corrigir, fá-lo
com caridade, no momento
oportuno, sem humilhar..., e com
vontade de aprender e de melhorar
tu próprio naquilo que corriges”[6].

A chave da nossa capacidade de
fazer mudar os outros está, de certa
maneira, ligada à nossa capacidade
de mudarmos nós próprios. Quando
se sabe o que custa melhorar, o difícil
que é e, ao mesmo tempo, o
importante e libertador que é, então
é mais fácil observar os outros com
certa objetividade e ajudá-los
realmente. Quem sabe dizer as coisas
claras a si próprio, sabe como e
quando dizê-las aos outros e é



também capaz de as escutar com boa
disposição.

Saber receber e aceitar a crítica é
prova de grandeza espiritual e de
profunda sabedoria: “Quem ama a
instrução, ama o saber, e quem
detesta a correção torna-se um
imbecil”[7]. No entanto, aceitar o que
os outros nos dizem não implica
viver sempre pendentes da crítica na
nossa vida profissional ou social,
balouçando ao som do que se diga ou
deixe de se dizer sobre o que
fazemos ou somos, porque essa
preocupação acabaria por ser
patológica. Por vezes, aquele que faz
bem as coisas pode ser bastante
criticado; censuram-no talvez os que
nada fazem, porque vêem a sua vida
e o seu trabalho como uma
acusação[8]; ou aqueles que agem de
modo contrário, porque o
consideram um inimigo; ou às vezes
também os que fazem as mesmas
coisas ou parecidas, porque ficam



com ciúmes. Não faltam casos assim,
em que há que fazer-se “perdoar”
por aqueles que nada fazem e pelos
que não concebem que se possa fazer
nada bom sem contar com eles.
Nesses casos, como nos aconselhava
o nosso Padre, “temos que saber
calar, rezar, trabalhar, sorrir... e
esperar. Não deis importância a
essas insensatezes: amai de veras
todas essas almas. Caritas mea cum
omnibus vobis in Christo Iesu!”[9]

A responsabilidade de dar
exemplo

A maturidade combina a abertura
aos outros com a fidelidade ao
próprio caminho e aos próprios
princípios, mesmo quando quase não
se encontra eco ou aceitação no
próprio ambiente. É verdade que a
indiferença de que nos apercebemos
à nossa volta pode indicar-nos que
também nós talvez tenhamos algo
que mudar ou, pelo menos, que



explicar ou apresentar melhor. Mas
há algumas coisas que nunca devem
mudar em nós, aconteça o que
acontecer, escutem-nos ou não,
louvem-nos ou insultem-nos,
agradeçam-no ou rejeitem-no,
aprovem-no ou reprovem-no: “esse
contraste, ao confirmar com as tuas
obras a tua fé, é precisamente a
naturalidade que te peço”[10].

Não é raro que uma pessoa se sinta
sozinha e sem apoio nalguns dos seus
melhores empenhos. A tentação de
desistir pode ser muito forte. Poderá
parecer-lhe, então, que o seu
exemplo ou o seu testemunho não
servem para muito, mas não é assim;
um fósforo aceso talvez não ilumine
toda a sala, mas todos na sala o
podem ver. Talvez haja muitas
pessoas que se sintam incapazes de
imitar esse exemplo, mas sabem que
querem segui-lo na medida em que
possam, e esse testemunho puxa-os
para cima.



Todos recordamos como nos ajudou
a melhorar o bom exemplo de tantas
pessoas. E, no entanto, é provável
que muitas delas saibam muito
pouco acerca do seu real efeito sobre
nós. É grande a responsabilidade que
temos de influir positivamente nos
outros. “Não podes destruir, com a
tua negligência ou com o teu mau
exemplo, as almas dos teus irmãos os
homens”[11]. Devemos falar,
aconselhar, exortar, animar mas,
sobretudo, procurar que as nossas
palavras estejam avalizadas pelas
nossas obras, pelo testemunho da
nossa própria vida. É impossível
consegui-lo sempre, e mesmo na
maioria das vezes, mas temos que
querer ser uma ajuda para todos, e
saber pedir perdão do coração se
demos mau exemplo.

Uma luta de toda a vida

A abertura aos outros vai muito
unida ao nosso avanço numa tarefa



que nos ocupará toda a vida:
reconhecer o rosto da soberba e lutar
por ser mais humildes. A soberba
mete-se pelos resquícios mais
surpreendentes da nossa relação
com os outros. Se se nos mostrasse de
frente, o seu aspeto seria repulsivo e,
por isso, uma das suas estratégias
mais habituais é ocultar o rosto,
disfarçar-se. A soberba costuma
esconder-se dentro de outra atitude
aparentemente positiva, que a
contamina subtilmente. Depois,
quando se torna forte, crescem as
suas manifestações mais simples e
primárias, próprias da personalidade
imatura: a suscetibilidade enfermiça,
o contínuo falar de si próprio, a
vaidade e afetação nos gestos e no
modo de falar, as atitudes
prepotentes ou presunçosas,
juntamente com o decaimento
profundo ao aperceber-se da sua
própria debilidade.



A soberba umas vezes disfarça-se de
sabedoria, daquilo que poderíamos
chamar uma soberba intelectual que
toma a aparência de rigor. Outras,
oculta-se atrás de um apaixonado
desejo de fazer justiça ou de
defender a verdade quando, no
fundo, há sobretudo um sentimento
de vingança, ou uma ortodoxia altiva
que avassala: um afã de precisar
tudo, de julgar tudo. Trata-se de
atitudes que, em lugar de servir a
verdade, se servem dela – de uma
sombra dela – para alimentar o
desejo de ficar acima dos outros.

Do mesmo modo que não existe a
saúde total e perfeita, tão pouco
podemos acabar por completo com
as argúcias da soberba. Mas
podemos detetá-la melhor e não
deixar que ganhe terreno. Haverá
ocasiões em que nos enganará,
porque tende a entrincheirar-nos,
faz-nos reticentes a que os outros nos
façam ver os nossos defeitos. Mas se



nós não vemos o seu rosto, oculto de
diversas maneiras, talvez os outros o
tenham podido ver. Se somos
capazes de escutar a advertência
fraterna, a crítica construtiva, ser-
nos-á muito mais fácil desmascará-la.
É preciso ser humilde para aceitar a
ajuda dos outros. E é também
necessário ser humilde para ajudar
os outros sem humilhar.

A maturidade cifra-se, afinal, no “são
preconceito psicológico” de pensar
habitualmente nos outros”[12]. A
personalidade que Deus quer para
nós – e a que todos aspiramos, ainda
que às vezes a procuremos noutra
parte – é a de quem chegou a ter “um
coração que ama, um coração que
sofre, um coração que se alegra com
os outros”[13].

[1] Si 27, 6-7.



[2] Francisco, Discurso, 21-VIII-2013.

[3] Pr 15, 31.

[4] St 1, 19

[5] Si 22, 8.

[6] Forja, n. 455.

[7] Pr 12, 1.

[8] Cfr. Sb 2, 10-20.

[9] S. Josemaría, Carta aos seus filhos
da Holanda, 20-III-1964 (Cfr. Vázquez
de Prada, A. El Fundador del Opus
Dei (III), Madrid: Rialp, 2003, p. 530.

[10] Caminho, n. 80.

[11] Forja, n. 955.

[12] Forja, n. 861.

[13] Francisco, Discurso, 17-VI-2013.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/uma-vida-em-
dialogo-com-os-outros/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-vida-em-dialogo-com-os-outros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-vida-em-dialogo-com-os-outros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-vida-em-dialogo-com-os-outros/

	Uma vida em diálogo com os outros

