
opusdei.org

Uma porta aberta ao
mistério: o Símbolo
Atanasiano

O Símbolo Atanasiano –
também conhecido pelas suas
primeiras palavras “Quicumque
vult” – é um resumo de
verdades da fé sobre a
Santíssima Trindade e a
Encarnação. S. Josemaria
costumava rezar e meditar este
texto no terceiro domingo de
cada mês como devoção ao Pai,
ao Filho e ao Espírito Santo.

20/03/2022



► Reza o Quicumque com o 
devocionário móvel em português e
latim. 

Jesus sabe que está a chegar a hora
de passar deste mundo para o Pai.
Está no cenáculo, os seus discípulos
mais próximos estão reunidos ao seu
redor; as suas palavras têm o sabor
agridoce da despedida. Não lhe resta
muito tempo para estar com eles e no
seu coração debatem-se intensos
sentimentos: por um lado, um amor
extremo, que o levará a permanecer
na Sagrada Eucaristia e a derramar,
até à última gota, o seu sangue na
cruz; por outro lado, a imensa dor
pela traição de Judas e o peso de
carregar todos os pecados do mundo.

Num momento tão especial, o seu
olhar detém-se em cada um dos seus
apóstolos. Conhece os seus desejos de

https://multimedia.opusdei.org/devocionario/pt-PT/devocionario_pt_files/OEBPS/Text/2-02.xhtml


bem, mas também a sua debilidade;
em poucas horas verá a sua fé vacilar
e não lhes esconde que ainda têm
muito que compreender sobre o
tesouro da revelação. Mesmo assim,
nesta última ceia, fala-lhes mais
claramente sobre o mistério da sua
vida íntima, e anuncia a vinda do
Paráclito, que iluminará o seu
entendimento: «Se alguém me ama,
guardará a minha palavra, e meu Pai
amá-lo-á, e viremos a ele e faremos
nele a nossa morada (…). De tudo isto
vos falei enquanto estava convosco;
mas o Paráclito, o Espírito Santo que
o Pai enviará em meu nome, vos
ensinará todas as coisas e vos fará
recordar tudo o que vos disse» (Jo 14,
23.25-26).

É provável que S. João, como os
outros dez, não tenha compreendido
em profundidade as palavras do seu
Mestre sobre o Pai e o Espírito Santo,
mas percebeu que ninguém antes
havia falado assim, e anos mais tarde



recolheu-as no seu Evangelho, depois
de tê-las meditado e pregado em
numerosas ocasiões. Compreendia
que eram uma porta aberta para o
mistério do Deus uno e trino.

Encontrar a verdadeira Vida

«O mistério da Santíssima Trindade é
o mistério central da fé e da vida
cristã»[1]. Jesus Cristo – o Verbo
Encarnado – quis revelar-no-lo para
que, identificados com a sua Pessoa,
nós, cristãos, aprendamos a chamar
Pai a Deus e a agir atentos às
inspirações do Espírito Santo.

Através da vida sacramental, Deus
habita no centro das nossas almas
em graça. Todo o itinerário espiritual
se resume na descoberta progressiva
desta presença, que nos sustenta e
preenche. Trata-se de um caminho
que todo o cristão é chamado a
percorrer ao longo da sua existência.
Assim o vimos e aprendemos na
experiência de tantas mulheres e



homens santos. Recentemente o Papa
Francisco fazia-nos refletir:

«Há o Pai, a quem rezo com o Pai-
Nosso; há o Filho, que me concedeu a
redenção, a justificação; há o Espírito
Santo, que habita em nós e na Igreja.
E isto fala ao nosso coração, porque o
encontramos encerrado naquela
expressão de São João, que resume
toda a Revelação: «Deus é amor» (1 Jo
4, 8.16). (…) Não é fácil compreender,
mas pode-se viver este mistério» [2].

S. Josemaria foi cultivando uma
gradual e profunda devoção às três
Pessoas divinas e, através do
exemplo e da pregação, quis
transmiti-la aos filhos. Certa ocasião,
em 1968, aconselhou-os: «Amai a
santíssima Humanidade de Jesus
Cristo! E da Humanidade de Cristo,
passaremos ao Pai, com a sua
omnipotência e a sua providência, e
ao fruto da Cruz, que é o Espírito
Santo. E sentiremos a necessidade de



nos perdermos neste amor para
encontrar a verdadeira Vida»[3].

O itinerário de uma devoção

O fundador do Opus Dei, que recebeu
dos pais a fé cristã, cresceu, ao longo
dos anos, na amizade com cada uma
das Pessoas divinas. Desde criança,
aprendeu a chamar Pai a Deus no Pai
Nosso, e essa filiação foi-se
transformando no fundamento da
sua vida espiritual. Além disso, em
momentos determinados, nos anos
posteriores à fundação da Obra, Deus
permitiu-lhe tocar, com especial
intensidade, o sentido da filiação
divina – como naquele 16 de outubro
de 1931, no meio da rua, quando se
deslocava num elétrico. Também a
partir do outono de 1932,
intensificou a escuta das moções do
Paráclito, graças ao conselho “tenha
amizade com o Espírito Santo. Não
fale, ouça-o!", recebido do seu
confessor. Desde cedo, procurou ler o



Evangelho como uma personagem
mais, para aprofundar no
conhecimento da Santíssima
Humanidade de Jesus Cristo, e a sua
vida centrou-se na Eucaristia.

Esta devoção, que se fortaleceu ao
longo de sua existência, revelou-se
nas situações mais comuns. O Beato
Álvaro del Portillo recordou: «Os que
vivíamos ao seu lado sabemos muito
bem como esta devoção estava
arraigada na sua vida. Lembro-me
que foi assim que consegui descobrir
como ganhar nos sorteios que o
Padre organizava: é uma lembrança
ingénua, de família, dos primeiros
anos da minha vocação. De vez em
quando, levava às reuniões de
família algo que nos fizesse passar
uns momentos agradáveis, como, por
exemplo, um pacote de caramelos.
Nessas ocasiões, quando entre os
caramelos havia algum que se
destacava pelo tamanho, o Padre
organizava um sorteio, que consistia



em adivinhar o número que ele tinha
pensado. Não demorei a perceber
que o número era sempre três ou um
múltiplo de três, porque mesmo
nesses momentos de descanso se
manifestava o seu amor à Santíssima
Trindade»[4].

O livro Caminho tem 999 pontos. Em
audiência com o Papa S. Paulo VI, o
pontífice perguntou-lhe o motivo
daquele número. E S. Josemaria
respondeu que era por amor à
Santíssima Trindade. Para a primeira
edição desta obra, mandou desenhar
uma capa original que consistia
numa série de silhuetas do número
nove, dispostas em coluna.

Quando foi construída Villa Tevere,
sede da Obra, quis que o oratório em
que costumava celebrar a Santa
Missa fosse dedicado à Trindade. O
retábulo é um alto-relevo em
mármore branco com a
representação da Santíssima

https://pt.escrivaworks.org/book/caminho.htm
https://opusdei.org/pt-pt/article/villa-tevere-sede-central-opus-dei/


Trindade, rodeada de anjos em
adoração: Deus Pai Criador segura o
mundo nas mãos com uma cruz; ao
seu lado o Espírito Santo, também
em figura humana, segura uma
chama; no centro, uma escultura em
marfim com Deus Filho na Cruz,
entre dois grupos de querubins. A
cena está coroada com a inscrição: 
Deo Patri creatori, Deo Filio
redemptori, Deo Spiritui
sanctificatori.

Gostava de fazer atos de fé,
esperança e amor dirigidos ao Pai, ao
Filho e ao Espírito Santo. Em 1971,
por exemplo, agradecia ao Senhor
por levá-lo a compreender, cada dia
mais profundamente, a presença e a
ação da Trindade na Santa Missa. E
nos seus últimos anos, na sua
pregação – como se reflete na
homilia Rumo à Santidade – ou nos
encontros que mantinha com muitas
pessoas, sugeria seguir o itinerário
espiritual pelo qual Deus quis

https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-capitulo-18.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-capitulo-18.htm


conduzi-lo, um caminho de
contemplação na vida comum: «O
coração precisa, então, de distinguir
e adorar cada uma das pessoas
divinas. De certa forma, é uma
descoberta, aquela que a alma
realiza na vida sobrenatural, como a
de uma criaturinha que abre os olhos
para a existência. E se entretém
amorosamente com o Pai e com o
Filho e com o Espírito Santo»[5]. 

O seu amor foi também fruto do
estudo e aprofundamento da
doutrina católica. Costumava rever
com frequência o tratado teológico 
De Trinitate. Num encontro com as
suas filhas em Roma, em 27 de março
de 1972 – véspera de um novo
aniversário da sua ordenação
sacerdotal –, comentou-lhes: «Estou
constantemente a ler livros de
teologia, porque me apaixono pela
Trindade, enamora-me considerar a
unidade da trindade de Deus; às
vezes tenho um pouco de luz, mas na



maioria das vezes são sombras; e fico
muito feliz com as sombras, porque
Deus seria muito pouco se eu
pudesse entendê-l'O»[6]. Afirmou –
como o Padre frequentemente nos
lembra – que Deus é tão grande que
não cabe nas nossas cabeças, mas
cabe nos nossos corações: «E quando
(...) te disserem que não
compreendem a trindade e a
unidade, responde-lhes que eu
também não a compreendo, mas que
a amo e venero. Se eu entendesse a
grandeza de Deus, se Deus coubesse
nesta pobre cabeça, o meu Deus seria
muito pequeno... e, contudo, cabe –
quer caber – no meu coração, na
profundidade imensa da minha
alma, que é imortal»[7].

Uma tradição secular

Movido pelo desejo de fomentar este
amor nos membros da Obra, S.
Josemaria estabeleceu uma série de
costumes que os ajudariam a



aprofundar nos mistérios centrais da
fé. Todos esses costumes fazem parte
de uma tradição secular na liturgia e
na herança espiritual da Igreja.

Entre outros, propôs que as Preces
que rezam diariamente comecem
com um ato de louvor, adoração e
ação de graças à Santíssima Trindade
( Nós Vos damos graças, ó Deus, nós
Vos damos graças, verdadeira e única
Trindade, única e suprema
Divindade, única e santa Unidade).
Anos depois, em 1959, pensou que
poderia ajudar se, nos três dias que
antecedem a Festa da Santíssima
Trindade, fosse rezado ou cantado o
Triságio Angélico em todos os centros
da Obra. E que no terceiro domingo
de cada mês seja recitado o Símbolo
Atanasiano, antes ou depois da
oração da manhã, como expressão de
fé e louvor ao Deus trino, e
recomendou que cada um meditasse
especialmente naquele dia nas
palavras ali contidas. Com grande

https://opusdei.org/pt-pt/article/as-preces-do-opus-dei/


convicção, disse a um grupo de fiéis
do Opus Dei em 1971, referindo-se a
este símbolo: «Aprendei-o, é tão
bonito!»[8].

O Símbolo Atanasiano

«No decurso dos primeiros séculos, a
Igreja preocupou-se com formular
mais explicitamente a sua fé
trinitária, tanto para aprofundar a
sua própria inteligência da fé, como
para a defender contra os erros que a
deformavam. Foi esse o trabalho dos
primeiros concílios, ajudados pelo
trabalho teológico dos Padres da
Igreja e sustentados pelo sentido de
fé do povo cristão»[9].

O Símbolo Atanasiano – também
conhecido pelas suas primeiras
palavras: Quicumque vult – é um
símbolo ou compilação de verdades
da fé, que se manteve ao longo da
história da Igreja como uma das
principais exposições dogmáticas da
fé cristã e a mais importante sobre os



dois mistérios centrais da verdade
revelada: a Trindade e a Encarnação.

É conhecido por este nome por ter
sido erroneamente atribuído,
durante vários séculos, a Sto.
Atanásio (295-373), bispo de
Alexandria no Egito e defensor da fé
contra a heresia de Ario. Outros
pensavam que a sua autoria se devia
ao Papa Anastácio I (399-402).

Este resumo didático da doutrina
cristã gozava de grande autoridade
na Igreja latina e o seu uso
rapidamente se espalhou por todos
os ritos do Ocidente. Na Idade Média,
foi mesmo equiparado ao credo do
Concílio de Niceia. Na liturgia da
Igreja Ocidental era recitado no
ofício divino dominical. No rito
ambrosiano, por outro lado, era
usado como hino do ofício de
leituras, em vez do Te Deum, no
domingo da Santíssima Trindade. O
seu uso litúrgico chegou ao século



XX: no ofício canónico, o Quicumque,
até à reforma de Pio XII (1956), era
rezado aos domingos. Na atual
Liturgia das Horas, não está previsto
rezá-lo.

Excluindo a paternidade de Sto.
Atanásio, e também a do Papa
Anastácio, a sua redação foi
atribuída a uma série de Padres da
Igreja – Sto. Hilário, Sto. Ambrósio, S.
Nicetas, Honorato de Arles, S. Vicente
de Lerins, S. Fulgêncio, S. Cesário de
Arles e S. Venâncio Fortunato – entre
os anos 350 e 601. Atualmente, é
quase unânime a opinião que o data
entre os anos 430 e 500.

A maioria dos estudiosos sustenta
que foi escrito primeiro em latim e
depois traduzido para grego – isto é,
nasceu dentro da esfera latina
ocidental da Igreja, e não na esfera
oriental como se pensava
anteriormente. A sua origem parece



estar na Gália, no sul da França, na
região de Arles.

Além da introdução e da conclusão,
ambas dedicadas a insistir na
necessidade de professar a fé
expressa no símbolo da salvação, o 
Quicumque é composto por duas
partes claramente distintas: a
primeira expõe a fé católica em torno
do mistério de Deus uno e trino; na
segunda parte, a dupla natureza é
apresentada na única Pessoa divina
de Jesus Cristo. Estes dois eixos da
nossa fé são amplamente
desenvolvidos neste credo.

As palavras que apelam à
necessidade da fé para a salvação são
um eco das que estão contidas no
capítulo 3 do Evangelho de S. João:
«Deus não enviou o seu Filho ao
mundo para condenar o mundo, mas
para que o mundo seja salvo por ele.
Quem nele acredita não é
condenado; mas quem não acredita



já está condenado, porque não crê no
nome do Filho Unigénito de Deus» (Jo
3, 17-18). São, portanto, uma
chamada a aderir às verdades
explicitadas nos vários símbolos de
fé elaborados pelo magistério
eclesiástico, reconhecendo a terrível
possibilidade que o homem tem de
rejeitar e fechar-se à felicidade
eterna que Deus lhe oferece.

Um tão grande benefício

«Aprende a louvar o Pai e o Filho e o
Espírito Santo. Aprende a ter uma
devoção especial à Santíssima
Trindade»[10]. O objetivo de rezar o
Símbolo Atanasiano é ajudar os fiéis
a amadurecer gradualmente nesta
devoção. Embora nunca
compreendamos plenamente uma
verdade que excede o nosso
entendimento, é uma oportunidade
de conhecer a Deus sempre mais e
melhor. Deste modo, também nos
renova e fortalece na virtude teologal



da fé e nos leva a aprofundar o
dogma. Sta. Teresa de Ávila conta na
sua autobiografia como, meditando
sobre este símbolo, recebeu graças
especiais para penetrar neste
mistério: «Certa vez, enquanto
rezava o Quicumque vult, deu-se-me a
compreender tão claramente como
havia um só Deus em três pessoas,
que eu fiquei deveras admirada e
consolada. Foi para mim um tão
grande benefício que me levou a
conhecer melhor a grandeza de Deus
e as suas maravilhas»[11].

É um exemplo de como viver certos
costumes de piedade pode dar lugar
a compreendê-los, embora às vezes
pareça que pouco se beneficia deles.

Renovando a nossa profissão de fé na
Trindade, reconhecemos,
agradecemos e respondemos ao
amor divino, e mais uma vez nos
surpreendemos com a maravilha de
um Deus que quis que fôssemos seus



filhos. Não apenas afirmamos a
verdade sobre a Trindade, sobre
Jesus Cristo – perfectus Deus,
perfectus homo[12], perfeito Deus e
perfeito homem – e sobre a Igreja,
mas também a nossa verdadeira
identidade

Além disso, reconhecer a nossa fé
comum leva-nos a sentirmo-nos mais
unidos a todo o povo de Deus, na sua
missão de preservar a integridade do
depósito recebido. Não rezamos
sozinhos, mas unidos aos cristãos de
hoje, aos que nos precederam e aos
que virão ao longo dos séculos.
Enfim, recitando este símbolo,
realizamos a nossa missão de
apóstolos, chamados a comunicar a
todos os homens – como os primeiros
doze – a salvação que Cristo nos
convidou a acolher com a sua
encarnação: «Ide, portanto, e fazei
discípulos de todos os povos,
batizando-os em nome do Pai e do
Filho e do Espírito Santo» (Mt 28, 19).



[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
261.

[2] Francisco, Angelus, 30-V-2021.

[3] S. Josemaria, recolhido em Artigos
do Postulador, p. 175.

[4] Bto. Álvaro del Portillo, Entrevista
sobre o fundador do Opus Dei,
Quadrante, S. Paulo 1994, p.155 e
156.

[5] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
306.

[6] S. Josemaria, palavras
pronunciadas durante um encontro.

[7] S. Josemaria, notas tomadas
durante uma reunião de família, 9-
II-1975.

[8] S. Josemaria, notas tomadas
durante uma reunião de família.



[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
250.

[10] S. Josemaria, Forja, n. 296.

[11] Sta. Teresa de Jesus, Vida, c. 39,
25.

[12] Símbolo Atanasiano, n. 30 (DH
76).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-

aberta-ao-misterio-o-simbolo-
atanasiano/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/

	Uma porta aberta ao mistério: o Símbolo Atanasiano

