opusdei.org

Uma porta aberta ao
mistério: o Simbolo
Atanasiano

O Simbolo Atanasiano —
também conhecido pelas suas
primeiras palavras “Quicumque
vult” — € um resumo de
verdades da fé sobre a
Santissima Trindade e a
Encarnacdo. S. Josemaria
costumava rezar e meditar este
texto no terceiro domingo de
cada més como devocao ao Pai,
ao Filho e ao Espirito Santo.

20/03/2022



» Reza o Quicumque com o
devocionario movel em portugués e
latim.

Jesus sabe que esta a chegar a hora
de passar deste mundo para o Pai.
Esta no cenaculo, os seus discipulos
mais proximos estdo reunidos ao seu
redor; as suas palavras tém o sabor
agridoce da despedida. Nao lhe resta
muito tempo para estar com eles e no
seu coracdo debatem-se intensos
sentimentos: por um lado, um amor
extremo, que o levara a permanecer
na Sagrada Eucaristia e a derramar,
até a ultima gota, o seu sangue na
cruz; por outro lado, a imensa dor
pela traicao de Judas e o peso de
carregar todos os pecados do mundo.

Num momento tdo especial, o seu
olhar detém-se em cada um dos seus
apostolos. Conhece os seus desejos de


https://multimedia.opusdei.org/devocionario/pt-PT/devocionario_pt_files/OEBPS/Text/2-02.xhtml

bem, mas também a sua debilidade;
em poucas horas vera a sua fé vacilar
e ndo lhes esconde que ainda tém
muito que compreender sobre o
tesouro da revelacdo. Mesmo assim,
nesta ultima ceia, fala-lhes mais
claramente sobre o mistério da sua
vida intima, e anuncia a vinda do
Paraclito, que iluminara o seu
entendimento: «Se alguém me ama,
guardara a minha palavra, e meu Pai
ama-lo-a, e viremos a ele e faremos
nele a nossa morada (...). De tudo isto
vos falei enquanto estava convosco;
mas o Paraclito, o Espirito Santo que
o Pai enviara em meu nome, vos
ensinard todas as coisas e vos fara
recordar tudo o que vos disse» (Jo 14,
23.25-26).

E provavel que S. Jodo, como 0s
outros dez, ndo tenha compreendido
em profundidade as palavras do seu
Mestre sobre o Pai e o Espirito Santo,
mas percebeu que ninguém antes
havia falado assim, e anos mais tarde



recolheu-as no seu Evangelho, depois
de té-las meditado e pregado em
numerosas ocasides. Compreendia
que eram uma porta aberta para o
mistério do Deus uno e trino.

Encontrar a verdadeira Vida

«0 mistério da Santissima Trindade é
o mistério central da fé e da vida
crista»". Jesus Cristo — o Verbo
Encarnado - quis revelar-no-lo para
que, identificados com a sua Pessoa,
nos, cristdos, aprendamos a chamar
Pai a Deus e a agir atentos as
inspira¢des do Espirito Santo.

Atraveés da vida sacramental, Deus
habita no centro das nossas almas
em graca. Todo o itinerario espiritual
se resume na descoberta progressiva
desta presenca, que nos sustenta e
preenche. Trata-se de um caminho
que todo o cristdo € chamado a
percorrer ao longo da sua existéncia.
Assim o0 vimos e aprendemos na
experiéncia de tantas mulheres e



homens santos. Recentemente o Papa
Francisco fazia-nos refletir:

«Ha o Pai, a quem rezo com o Pai-
Nosso; ha o Filho, que me concedeu a
redencdo, a justificacdo; ha o Espirito
Santo, que habita em nos e na Igreja.
E isto fala ao nosso coracdo, porque o
encontramos encerrado naquela
expressao de Sdo Jodo, que resume
toda a Revelacdo: «Deus é amor» (1 Jo
4, 8.16). (...) Nao é facil compreender,
mas pode-se viver este mistério» .

S. Josemaria foi cultivando uma
gradual e profunda devocdao as trés
Pessoas divinas e, através do
exemplo e da pregacao, quis
transmiti-la aos filhos. Certa ocasido,
em 1968, aconselhou-os: «Amai a
santissima Humanidade de Jesus
Cristo! E da Humanidade de Cristo,
passaremos ao Pai, com a sua
omnipoténcia e a sua providéncia, e
ao fruto da Cruz, que é o Espirito
Santo. E sentiremos a necessidade de



nos perdermos neste amor para

encontrar a verdadeira Vida»™.

O itinerario de uma devocao

O fundador do Opus Dei, que recebeu
dos pais a fé crista, cresceu, ao longo
dos anos, na amizade com cada uma
das Pessoas divinas. Desde crianca,
aprendeu a chamar Pai a Deus no Pai
Nosso, e essa filiacao foi-se
transformando no fundamento da
sua vida espiritual. Além disso, em
momentos determinados, nos anos
posteriores a fundacdo da Obra, Deus
permitiu-lhe tocar, com especial
intensidade, o sentido da filiacdo
divina — como naquele 16 de outubro
de 1931, no meio da rua, quando se
deslocava num elétrico. Também a
partir do outono de 1932,
intensificou a escuta das mocgdes do
Paraclito, gracas ao conselho “tenha
amizade com o Espirito Santo. Nao
fale, ouca-o!", recebido do seu
confessor. Desde cedo, procurou ler o



Evangelho como uma personagem
mais, para aprofundar no
conhecimento da Santissima
Humanidade de Jesus Cristo, e a sua
vida centrou-se na Eucaristia.

Esta devocgao, que se fortaleceu ao
longo de sua existéncia, revelou-se
nas situagdes mais comuns. O Beato
Alvaro del Portillo recordou: «Os que
viviamos ao seu lado sabemos muito
bem como esta devogao estava
arraigada na sua vida. Lembro-me
que foi assim que consegui descobrir
como ganhar nos sorteios que o
Padre organizava: é uma lembranca
ingénua, de familia, dos primeiros
anos da minha vocacgao. De vez em
quando, levava as reunides de
familia algo que nos fizesse passar
uns momentos agradaveis, como, por
exemplo, um pacote de caramelos.
Nessas ocasides, quando entre o0s
caramelos havia algum que se
destacava pelo tamanho, o Padre
organizava um sorteio, que consistia



em adivinhar o numero que ele tinha
pensado. Ndo demorei a perceber
que 0 numero era sempre trés ou um
multiplo de trés, porque mesmo
nesses momentos de descanso se
manifestava o seu amor a Santissima
Trindade»™.

O livro Caminho tem 999 pontos. Em
audiéncia com o Papa S. Paulo VI, o
pontifice perguntou-lhe o motivo
daquele numero. E S. Josemaria
respondeu que era por amor a
Santissima Trindade. Para a primeira
edicdo desta obra, mandou desenhar
uma capa original que consistia
numa série de silhuetas do numero
nove, dispostas em coluna.

Quando foi construida Villa Tevere,
sede da Obra, quis que o oratorio em
que costumava celebrar a Santa
Missa fosse dedicado a Trindade. O
retabulo é um alto-relevo em
marmore branco com a
representacdo da Santissima


https://pt.escrivaworks.org/book/caminho.htm
https://opusdei.org/pt-pt/article/villa-tevere-sede-central-opus-dei/

Trindade, rodeada de anjos em
adoracdo: Deus Pai Criador segura o
mundo nas maos com uma cruz; ao
seu lado o Espirito Santo, também
em figura humana, segura uma
chama; no centro, uma escultura em
marfim com Deus Filho na Cruz,
entre dois grupos de querubins. A
cena esta coroada com a inscricao:
Deo Patri creatori, Deo Filio
redemptori, Deo Spiritui
sanctificatori.

Gostava de fazer atos de fé,
esperanca e amor dirigidos ao Pai, ao
Filho e ao Espirito Santo. Em 1971,
por exemplo, agradecia ao Senhor
por leva-lo a compreender, cada dia
mais profundamente, a presenca e a
acdo da Trindade na Santa Missa. E
nos seus ultimos anos, na sua
pregacao — como se reflete na
homilia Rumo a Santidade — ou nos
encontros que mantinha com muitas
pessoas, sugeria seguir o itinerario
espiritual pelo qual Deus quis


https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-capitulo-18.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-capitulo-18.htm

conduzi-lo, um caminho de
contemplacdo na vida comum: «O
coracao precisa, entdo, de distinguir
e adorar cada uma das pessoas
divinas. De certa forma, € uma
descoberta, aquela que a alma
realiza na vida sobrenatural, como a
de uma criaturinha que abre os olhos
para a existéncia. E se entretém
amorosamente com o Pai e com o
Filho e com o Espirito Santo»®.,

O seu amor foi também fruto do
estudo e aprofundamento da
doutrina catdlica. Costumava rever
com frequéncia o tratado teoldgico
De Trinitate. Num encontro com as
suas filhas em Roma, em 27 de marc¢o
de 1972 - véspera de um novo
aniversario da sua ordenacao
sacerdotal —, comentou-lhes: «Estou
constantemente a ler livros de
teologia, porque me apaixono pela
Trindade, enamora-me considerar a
unidade da trindade de Deus; as
vezes tenho um pouco de luz, mas na



maioria das vezes sdo sombras; e fico
muito feliz com as sombras, porque
Deus seria muito pouco se eu
pudesse entendé-1'0»'". Afirmou -
como o Padre frequentemente nos
lembra - que Deus é tdo grande que
ndo cabe nas nossas cabecas, mas
cabe nos nossos coragdes: «E quando
(...) te disserem que nao
compreendem a trindade e a
unidade, responde-lhes que eu
também ndo a compreendo, mas que
a amo e venero. Se eu entendesse a
grandeza de Deus, se Deus coubesse
nesta pobre cabeca, o meu Deus seria
muito pequeno... e, contudo, cabe —
quer caber — no meu coragao, na
profundidade imensa da minha

alma, que é imortal»'".

Uma tradicdo secular

Movido pelo desejo de fomentar este
amor nos membros da Obra, S.
Josemaria estabeleceu uma série de
costumes que os ajudariam a



aprofundar nos mistérios centrais da
fé. Todos esses costumes fazem parte
de uma tradicdo secular na liturgia e
na heranca espiritual da Igreja.

Entre outros, prop0s que as Preces
que rezam diariamente comecem
com um ato de louvor, adoracao e
acao de gracas a Santissima Trindade
( Nos Vos damos gracgas, 0 Deus, nos
Vos damos gracgas, verdadeira e unica
Trindade, Unica e suprema
Divindade, Uinica e santa Unidade).
Anos depois, em 1959, pensou que
poderia ajudar se, nos trés dias que
antecedem a Festa da Santissima
Trindade, fosse rezado ou cantado o
Trisagio Angélico em todos os centros
da Obra. E que no terceiro domingo
de cada més seja recitado o Simbolo
Atanasiano, antes ou depois da
oracao da manha, como expressao de
fé e louvor ao Deus trino, e
recomendou que cada um meditasse
especialmente naquele dia nas
palavras ali contidas. Com grande


https://opusdei.org/pt-pt/article/as-preces-do-opus-dei/

conviccdo, disse a um grupo de fiéis
do Opus Dei em 1971, referindo-se a
este simbolo: «Aprendei-o, € tdo
bonito!»®.

O Simbolo Atanasiano

«No decurso dos primeiros séculos, a
Igreja preocupou-se com formular
mais explicitamente a sua fé
trinitaria, tanto para aprofundar a
sua propria inteligéncia da fé, como
para a defender contra os erros que a
deformavam. Foi esse o trabalho dos
primeiros concilios, ajudados pelo
trabalho teoldgico dos Padres da
Igreja e sustentados pelo sentido de
fé do povo cristdo»?.

O Simbolo Atanasiano — também
conhecido pelas suas primeiras
palavras: Quicumque vult — € um
simbolo ou compilacdo de verdades
da fé, que se manteve ao longo da
historia da Igreja como uma das
principais exposicdes dogmaticas da
fé crista e a mais importante sobre os



dois mistérios centrais da verdade
revelada: a Trindade e a Encarnacao.

E conhecido por este nome por ter
sido erroneamente atribuido,
durante varios séculos, a Sto.
Atanasio (295-373), bispo de
Alexandria no Egito e defensor da fé
contra a heresia de Ario. Outros
pensavam que a sua autoria se devia
ao Papa Anastacio I (399-402).

Este resumo didatico da doutrina
crista gozava de grande autoridade
na Igreja latina e o seu uso
rapidamente se espalhou por todos
os ritos do Ocidente. Na Idade Média,
foi mesmo equiparado ao credo do
Concilio de Niceia. Na liturgia da
Igreja Ocidental era recitado no
oficio divino dominical. No rito
ambrosiano, por outro lado, era
usado como hino do oficio de
leituras, em vez do Te Deum, no
domingo da Santissima Trindade. O
seu uso liturgico chegou ao século



XX: no oficio canonico, o Quicumque,
até a reforma de Pio XII (1956), era
rezado aos domingos. Na atual
Liturgia das Horas, ndo esta previsto
reza-lo.

Excluindo a paternidade de Sto.
Atanasio, e também a do Papa
Anastacio, a sua redacao foi
atribuida a uma série de Padres da
Igreja — Sto. Hilario, Sto. Ambrosio, S.
Nicetas, Honorato de Arles, S. Vicente
de Lerins, S. Fulgéncio, S. Cesario de
Arles e S. Venancio Fortunato — entre
os anos 350 e 601. Atualmente, é
quase unanime a opinido que o data
entre os anos 430 e 500.

A maioria dos estudiosos sustenta
que foi escrito primeiro em latim e
depois traduzido para grego —isto &,
nasceu dentro da esfera latina
ocidental da Igreja, e ndo na esfera
oriental como se pensava
anteriormente. A sua origem parece



estar na Gdlia, no sul da Franca, na
regido de Arles.

Além da introducgao e da conclusdo,
ambas dedicadas a insistir na
necessidade de professar a fé
expressa no simbolo da salvacdo, o
Quicumque é composto por duas
partes claramente distintas: a
primeira expoe a fé catolica em torno
do mistério de Deus uno e trino; na
segunda parte, a dupla natureza é
apresentada na unica Pessoa divina
de Jesus Cristo. Estes dois eixos da
nossa fé sdo amplamente
desenvolvidos neste credo.

As palavras que apelam a
necessidade da fé para a salvacdo sdo
um eco das que estdo contidas no
capitulo 3 do Evangelho de S. Joao:
«Deus néo enviou o seu Filho ao
mundo para condenar o mundo, mas
para que o mundo seja salvo por ele.
Quem nele acredita ndo é
condenado; mas quem ndo acredita



jé esta condenado, porque nao cré no
nome do Filho Unigénito de Deus» (Jo
3, 17-18). Sao, portanto, uma
chamada a aderir as verdades
explicitadas nos varios simbolos de
fé elaborados pelo magistério
eclesiastico, reconhecendo a terrivel
possibilidade que o homem tem de
rejeitar e fechar-se a felicidade
eterna que Deus lhe oferece.

Um tdo grande beneficio

«Aprende a louvar o Pai e o Filho e 0
Espirito Santo. Aprende a ter uma
devocgao especial a Santissima
Trindade»"". O objetivo de rezar o
Simbolo Atanasiano é ajudar os fiéis
a amadurecer gradualmente nesta
devocdo. Embora nunca
compreendamos plenamente uma
verdade que excede 0 n0ssoO
entendimento, € uma oportunidade
de conhecer a Deus sempre mais e
melhor. Deste modo, também nos
renova e fortalece na virtude teologal



da fé e nos leva a aprofundar o
dogma. Sta. Teresa de Avila conta na
sua autobiografia como, meditando
sobre este simbolo, recebeu gracas
especiais para penetrar neste
mistério: «Certa vez, enquanto
rezava o Quicumque vult, deu-se-me a
compreender tdo claramente como
havia um s6 Deus em trés pessoas,
que eu fiquei deveras admirada e
consolada. Foi para mim um tédo
grande beneficio que me levou a
conhecer melhor a grandeza de Deus
e as suas maravilhas»"".

F um exemplo de como viver certos
costumes de piedade pode dar lugar
a compreendé-los, embora as vezes

pareca que pouco se beneficia deles.

Renovando a nossa profissdo de fé na
Trindade, reconhecemos,
agradecemos e respondemos ao
amor divino, e mais uma vez nos
surpreendemos com a maravilha de
um Deus que quis que fossemos seus



filhos. Nao apenas afirmamos a
verdade sobre a Trindade, sobre
Jesus Cristo — perfectus Deus,
perfectus homo"?, perfeito Deus e
perfeito homem — e sobre a Igreja,
mas também a nossa verdadeira
identidade

Além disso, reconhecer a nossa fé
comum leva-nos a sentirmo-nos mais
unidos a todo o povo de Deus, na sua
missdo de preservar a integridade do
depdosito recebido. Nao rezamos
sozinhos, mas unidos aos cristaos de
hoje, aos que nos precederam e aos
que virdo ao longo dos séculos.
Enfim, recitando este simbolo,
realizamos a nossa missao de
apostolos, chamados a comunicar a
todos os homens — como os primeiros
doze — a salvacdo que Cristo nos
convidou a acolher com a sua
encarnacdo: «Ide, portanto, e fazei
discipulos de todos os povos,
batizando-os em nome do Pai e do
Filho e do Espirito Santo» (Mt 28, 19).



[1] Catecismo da Igreja Catolica, n.
261.

[2] Francisco, Angelus, 30-V-2021.

[3] S. Josemaria, recolhido em Artigos
do Postulador, p. 175.

[4] Bto. Alvaro del Portillo, Entrevista
sobre o fundador do Opus Dei,
Quadrante, S. Paulo 1994, p.155 e
156.

[5] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
306.

[6] S. Josemaria, palavras
pronunciadas durante um encontro.

[7] S. Josemaria, notas tomadas
durante uma reunido de familia, 9-
I1-1975.

[8] S. Josemaria, notas tomadas
durante uma reunido de familia.



[9] Catecismo da Igreja Catolica, n.
250.

[10] S. Josemaria, Forja, n. 296.

[11] Sta. Teresa de Jesus, Vida, c. 39,
25.

[12] Simbolo Atanasiano, n. 30 (DH
76).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-
aberta-ao-misterio-o-simbolo-
atanasiano/ (13/02/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/

	Uma porta aberta ao mistério: o Símbolo Atanasiano

