
opusdei.org

Uma pedagogia da fé
na família - a
propósito de alguns
ensinamentos de S.
Josemaria

Artigo de Michele Dolz
publicado em Romana, n. 32
(2001)

29/09/2011

Que os pais são os principais
educadores dos seus próprios filhos é
um princípio recorrente no
Magistério da Igreja desde a Divini



illius Magistri de Pio XI (1929) até aos
documentos de João Paulo II. O
Concílio Vaticano II resume assim
esta posição doutrinal. “Dado que os
pais dão a vida aos filhos estão
gravemente obrigados à educação da
prole e, portanto, eles são os
primeiros e principais educadores.
Este dever da educação familiar é de
tanta transcendência que, quando
falte, dificilmente pode suprir-se. É,
pois, obrigação dos pais formar um
ambiente familiar animado pelo
amor, pela piedade com Deus e os
homens, e que favoreça a educação
íntegra e social dos filhos” [1].

Veremos nestas páginas como S.
Josemaria Escrivá aprofundou nesta
verdade e a ensinou em relação com
o chamamento baptismal à santidade
e ao apostolado. Limitar-me-ei a citar
alguns textos muito sumariamente,
mas, espero, de modo
suficientemente claro para que



possam servir de base a novos
estudos [2].

A família nos planos de Deus

No antigo povo de Israel, a família
era, de maneira evidentíssima, a
pedra angular da sociedade. Nos
povos semíticos a família contava
mais do que o indivíduo, e as
famílias agregavam-se por sua vez
em clãs ou tribos, estrutura social
que acentua enormemente o papel
da tradição e que tende à
estabilidade e à continuidade. O
modelo patriarcal é ainda mais
confirmado no povo escolhido pelo
empenho de fidelidade a JHWH:
“teme o Senhor teu Deus. Guardando
todos os mandamentos e preceitos
que te manda, tu, os teus filhos e os
teus netos, enquanto vivais (…). As
palavras que hoje te digo ficarão na
tua memória, e repeti-las-ás aos teus
filhos e falarás delas estando em casa



e quando estiveres em viagem, quer
deitado quer levantado” [3].

O pai israelita no povo da Antiga
Aliança sente portanto o dever moral
de transmitir aos seus o depósito que
Deus lhe confiou, obrigação que dá
sentido à sua missão de chefe da
família e de cujo cumprimento
depende a prosperidade e a própria
felicidade do núcleo familiar [4];
donde brota um laço estreitíssimo
entre os membros: “somos osso e
carne tua” [5]. Uma unidade de
destino que leva a resultados
paradoxais, como por exemplo o
castigo de uma família completa por
culpa do pai [6].

A família é a “casa do pai” e Deus é “o
Deus dos nossos pais”. A missão do
pai reveste-se de características
religiosas. O pai leva a cabo um papel
quase sacerdotal [7]. A Família não é
só uma unidade social mas um grupo
religioso, que celebra as festas com



verdadeira atitude litúrgica na
própria casa como sede própria. Por
outras palavras, a religião de JHWH,
sob o ponto de vista social, não se
baseia no trabalho de pregadores
carismáticos e nem sequer
especificamente da casta sacerdotal,
mas no núcleo familiar. E mesmo
que não tenham faltado os profetas e
os condutores do povo, a religião
transmitiu-se na família.

O Novo Testamento apresenta-nos
inicialmente a transposição do
modelo antigo à nova fé em Jesus
Cristo. Famílias completas
convertem-se após a conversão do
pai: depois da cura do seu filho, o
funcionário de Cafarnaum
“acreditou ele e toda a sua casa” [8];
o carcereiro de Paulo e Silas [9], e o
chefe da sinagoga de Corinto, Crispo
[10], são outros exemplos.

Com a expansão do cristianismo em
todo o império, o modelo patriarcal



hebreu deixou de ser o único, mas
não desapareceu o sentido de
responsabilidade dos pais para
transmitir a fé na família. A
literatura é aqui abundantíssima [11]
e fascinava S. Josemaria não só pela
frescura das narrações mas também
pelas altas aspirações que ali se
encontram.

“Por isso, talvez não possa
apresentar-se aos esposos cristãos
melhor modelo que o das famílias
dos tempos apostólicos: o centurião
Cornélio, que foi dócil à vontade de
Deus e em cuja casa se consumou a
abertura da Igreja aos gentios; Áquila
e Priscila, que difundiram o
cristianismo em Corinto e em Éfeso, e
que colaboraram no apostolado de S.
Paulo; Tabita, que com a sua
caridade assistiu aos necessitados de
Jope. E tantos outros lares de judeus
e de gentios, de gregos e de romanos,
nos quais lançou raízes a pregação
dos primeiros discípulos do Senhor.



Famílias que viveram de Cristo e que
deram a conhecer Cristo. Pequenas
comunidades cristãs que foram
centros de irradiação da mensagem
evangélica. Lares iguais aos outros
lares daqueles tempos, mas
animados de um espírito novo que
contagiava aqueles que os conheciam
e com eles conviviam. Assim foram
os primeiros cristãos e assim
havemos de ser os cristãos de
hoje” [12].

A admiração de S. Josemaria pelos
primeiros cristãos e o facto de os
propor continuamente como modelo,
nada tirava, obviamente, ao
reconhecimento de todos os frutos de
santidade que a Igreja produziu em
dois milénios de história, santidade
“cultivada” muito amiúde na famílias
cristãs. Mas as primeiras gerações
realçam muito bem três aspectos
básicos:



a) a meta a que aspiram é a
santidade, entendida como
identificação com Cristo;

b) a missão de cristianização da
sociedade e da cultura (que equivale
à aproximação a Cristo das pessoas
singulares) corresponde a cada um
dos cristãos no seu próprio ambiente,
a começar pela família;

c) tudo isto tem a sua origem no
baptismo, quer dizer, no facto de ser
cristãos, e não em mandatos
particulares da hierarquia ou em
actos de consagração acrescentados.

Voltando à missão educativa dos pais
com os seus próprios filhos, S.
Josemaria Escrivá ensinou sempre,
não sem incompreensões iniciais,
que o matrimónio é uma vocação
divina e que, no próprio sacramento,
radica a sua grandeza, as suas
obrigações e a sua eficácia.



“O matrimónio existe para que
aqueles que o contraem se
santifiquem nele e através dele. Para
isso, os cônjuges têm uma graça
especial que o sacramento instituído
por Jesus Cristo confere. Quem é
chamado ao estado matrimonial,
encontra nesse estado – com a graça
de Deus – tudo o que é necessário
para ser santo, para se identificar
cada dia mais com Jesus Cristo e para
levar ao Senhor as pessoas com
quem convive.

(...) Devemos trabalhar para que as
células cristãs da sociedade nasçam e
se desenvolvam com afã de
santidade, com a consciência de que
o sacramento inicial – o Baptismo –
confere já a todos os cristãos uma
missão divina, que cada um deve
cumprir no caminho que lhe é
próprio.

Os esposos cristãos têm de ter
consciência de que são chamados a



santificar-se santificando, a ser
apóstolos, e de que o seu primeiro
apostolado está no lar. Devem
compreender a obra sobrenatural
que significa a fundação de uma
família, a educação dos filhos, a
irradiação cristã na sociedade. Desta
consciência da própria missão
dependem, em grande parte, a
eficácia e o êxito da sua vida; a sua
felicidade” [13].

A missão de educadores da fé nasce
dos sacramentos. Os pais quando
educam são a Igreja que educa. O seu
lar é igreja doméstica. E além de ser
um dever, é também um direito,
como reconhece claramente o Código
de Direito Canónico [14].

S. Josemaria presta atenção aos
motivos naturais que fundamentam
o carácter insubstituível dos pais,
como educadores da fé. Este trabalho
não pode ser visto como um mero
empenho, por santo que seja, mas



como uma verdadeira necessidade: o
que não façam os pais não poderá
fazê-lo mais ninguém em seu lugar.

“Em todos os ambientes cristãos se
conhecem por experiência os bons
resultados que dá essa natural e
sobrenatural iniciação à vida de
piedade, feita no calor do lar. A
criança aprende a colocar o Senhor
na linha dos primeiros e
fundamentais afectos, aprende a
tratar Deus como Pai e a Virgem
Maria como Mãe, aprende a rezar
seguindo o exemplo dos pais.
Quando se compreende isto, vê-se a
enorme actividade apostólica que os
pais podem realizar e como têm
obrigação de ser sinceramente
piedosos, para poderem transmitir –
mais do que ensinar – essa piedade
aos filhos” [15].

Aqui fala o pastor, não o pedagogo, e
fala com a segurança de uma vida
interior santa e de uma vastíssima



experiência de almas. E, no entanto,
a sua intuição concorda com as
investigações da psicologia infantil
que marcou a pedagogia do século
XX. Baldwin atribuía à imitação dos
pais a formação do próprio eu. Bovet
formulou a noção de “respeito” como
atitude de submissão e de afecto que
se dá principalmente em relação aos
pais e que permite à criança a
assimilação das orientações morais.
Depois foi Piaget que demonstrou a
dependência afectiva dos pais na
aprendizagem dos valores [16].

A criança capta o que se lhe oferece
através do inimitável laço afectivo
com os pais. É experiência comum.
Como é também conhecida a escassa
eficácia das instituições alternativas
à família, mesmo que estejam
motivadas pelas melhores intenções.
Há que erguer um louvor a tantos
institutos de beneficência que, com
caridade cristã, educaram, também
na fé, a crianças sem pais; nesses



ambientes Deus suscitou inclusive
grandes santos. Mas, em geral, são
precisamente eles os que
demonstram como são
imprescindíveis uns pais cristãos.
Mais ainda, a multi-secular história
da educação cristã é testemunho bem
fiável de que dificilmente germina a
semente da vida sobrenatural se não
encontra a colaboração dos pais. Pelo
contrário, a sinergia família-escola
(ou família e educadores cristãos em
geral) é de uma eficácia globalizante.
Aqui está outra intuição pastoral de
S. Josemaria que hoje é prática
difundida em todo o mundo e que
representa uma novidade no campo
educativo: a promoção de centros
educativos que se coloquem em
continuidade com a acção formativa
dos pais e nos quais continuam a
exercer o papel de principais
educadores.

Aprofundando e aplicando o
princípio do primado educativo dos



pais, S. Josemaria dava-lhes uma
indicação aparentemente
metodológica: tornarem-se amigos
dos seus filhos, quer dizer,
estabelecer com eles uma relação de
confidência, de confiança, de
verdadeira participação. O pedagogo
Víctor García Hoz, que conhecia S.
Josemaria Escrivá desde os anos
trinta, pôs em evidência a
importância deste conselho,
recordando que, ao fim e ao cabo,
qualquer educação verdadeira se
baseia na relação de amizade entre
educador e educando [17]. Disse
“aparentemente metodológica”,
porque a amizade e o amor cristão
são caridade e esta não se reduz a 
técnicas , mas constitui a própria
substânciada vida nova em Cristo.

Educação para a santidade

Recordávamos antes a admiração de
S. Josemaria pelo standard formativo
dos primeiros cristãos, que tinha



como objectivo a santidade, a plena
identificação com Cristo. S. Paulo
assinala dois pólos entre os quais se
desenvolve qualquer formação cristã
autêntica. Na Carta aos Romanos,
falando da constrição da lei e da
liberdade que Cristo nos ganhou, diz:
“se o que eu não quero é que faço (…)
não sou eu que o realizo, mas o
pecado que habita em mim. Sim, eu
sei que em mim, isto é, na minha
carne, não habita coisa boa; pois o
querer está ao meu alcance, mas
realizar o bem, isso não” [18]. É o
drama da natureza caída e da
impossibilidade de acções santas sem
a graça. Sob o ponto de vista
formativo recorda o absurdo (e os
danos) de toda a educação moral que
não tenha em conta a debilidade que
temos para fazer o bem – debilidade
causada pelo pecado –, e prescinda
da graça [19]. Encontramos o outro
pólo na célebre passagem da Carta
aos Gálatas, insistentemente citado
por S. Josemaria: “Já não sou que



vivo, mas é Cristo que vive em mim.
E a vida que vivo agora na carne
vivo-a na fé do Filho de Deus” [20]. É
a vida de Cristo no fiel, na qual a
actuação moral é a consequência.

A carta aos Gálatas pode ler-se, na
minha opinião, como carta magna
dos educadores cristãos. Conceitos
como a “a vida em Cristo”, “ser filhos
de Deus pela fé em Jesus Cristo”,
“estar chamados à liberdade”, vão
muito mais além do simples
cumprimento de preceitos ou códigos
morais, e recordam aos formadores
que o cristianismo não é uma moral
nem uma filosofia de vida, mas uma
vida, a vida de Cristo em nós. Por isto
Paulo exclama na mesma epístola:
“meus filhos, por quem sinto outra
vez dores de parto, até que Cristo se
forme entre vós!” [21]. Nisto consiste
a santidade. E pelo mesmo motivo
Paulo adverte contra a tentação de
uma orientação formativa
empequenecida e, no fundo,



mundana: “Não vos enganeis: de
Deus não se zomba. Pois o que um
homem semear, também o há-de
colher: quem semear na própria
carne, da carne colherá a corrupção;
quem semear no Espírito, do Espírito
colherá a vida eterna” [22]. A
redução das expectativas na
educação familiar (consequência da
lógica do “semear na carne”) é o que
S. Josemaria costumava chamar “o
fracasso de Cristo nas famílias
cristãs”, famílias que não sabem
reconhecer nem aceitar os dons de
Deus, por exemplo a vocação dos
filhos para uma missão na Igreja
(como o chamamento ao sacerdócio
ministerial) ou simplesmente o
convite divino a assumir
coerentemente a vocação à santidade
e ao apostolado recebido no
baptismo.

Uns pais que aspiram à santidade e
desejam a santidade para os seus
filhos compreendem bem aquelas



outras palavras de S. Josemaria: “Há
uma especial Comunhão dos Santos
entre os membros de uma mesma
família. Se sois muito santos, os
vossos filhos terão mais facilidade
em sê-lo” [23]. Uma particular
comunhão espiritual que nasce uma
vez mais do sacramento do
matrimónio, porque Cristo assumiu,
santificou e tornou vocacionais as
relações familiares naturais.

Mas entendamo-nos, a santidade não
se pode ensinar como um conteúdo
teórico. Os pais podem e devem
transmitir as verdades da fé cristã e
encaminhar os seus filhos até aos
meios de santificação de que dispõe a
Igreja. No entanto, é bom recordar
que “os pais educam
fundamentalmente com a conduta. O
que os filhos e as filhas procuram no
seu pai ou na sua mãe, não são
apenas conhecimentos mais amplos
do que os seus ou conselhos mais ou
menos acertados, mas algo de maior



importância: um testemunho do
valor e do sentido da vida,
encarnados numa existência
concreta e confirmados nas diversas
circunstâncias e situações que se
sucedem ao longo dos anos” [24].

O que os pais podem fazer é uma
séria educação à oração dos seus
filhos: “que Deus não seja
considerado um estranho a quem se
vai ver uma vez por semana à igreja,
ao Domingo. Que Deus seja visto e
tratado como é na realidade, também
no lar, porque, como disse o Senhor, 
onde estão dois ou três reunidos em
meu nome, aí estou Eu no meio deles ( 
Mt . 18, 20)” [25].

Não é preciso explicar aqui que uma
intensa vida de oração é caminho
necessário para a santidade.
Ensinou-o Jesus em cada página do
Evangelho. S. Josemaria Escrivá fez
desta verdade o pano de fundo da
sua pregação. Dizia constantemente,



referindo-se à formação dos jovens:
“Se não fazeis dos rapazes homens de
oração, perdestes o tempo” [26]. E
orientou a formação que se realiza
através dos apostolados do Opus Dei
de maneira que encaminhasse as
pessoas para a oração mental, bem
como para um intenso plano de vida
espiritual. Simultaneamente temia
como uma gangrena da alma o
formalismo, a exterioridade, a
“observância”, a prática exterior da
piedade sem uma correspondência
interior de abertura pessoal a Cristo.
O que, numa palavra, chamava
“beatice”. Aplicava à família os
mesmos critérios, com as devidas
proporções, ditadas pela idade dos
filhos e pelo facto de que os pais não
são directores espirituais. Mas não
com menor exigência, porque, bem
vistas as coisas, quase todos os
cristãos aprenderam as orações na
própria família e, no entanto,
quantos têm sido almas de oração?



“Ensinar – primeiro com o exemplo e
depois com a palavra – em que
consiste a verdadeira piedade. A
beatice não é mais do que uma triste
caricatura pseudo-espiritual, fruto
geralmente da falta de doutrina e
também de certa deformação do
ponto de vista humano. É lógico que
repugne, a quem ama o que é
autêntico e sincero.

Vi com alegria como penetra nos
jovens – nos de hoje como nos de há
quarenta anos – a piedade cristã,
quando a contemplam feita vida
sincera,

- quando entendem que fazer oração
é falar com o Senhor como se fala
com um pai, com um amigo, sem
anonimato, com um trato pessoal,
uma conversa íntima;

- quando se procura que ressoem nas
suas almas aquelas palavras de Jesus
Cristo, que são um convite ao
encontro confiante: vos autem dixi



amicos ( Jo 15, 15), chamei-vos
amigos;

- quando se faz um apelo forte à sua
fé para que vejam que o Senhor é o
mesmo ontem, hoje e sempre ( Hb 13,
8).

Por outro lado, é muito necessário
que vejam como essa piedade
simples e cordial exige também o
exercício das virtudes humanas e
que não se pode reduzir a uns tantos
actos de devoção semanais ou
diários, mas que tem de penetrar na
vida inteira, que tem de dar sentido
ao trabalho, ao descanso, à amizade,
à diversão, a tudo. Não podemos ser
filhos de Deus só de vez em quando,
ainda que haja alguns momentos
especialmente dedicados a
considerá-lo, a penetrarmo-nos desse
sentido da nossa filiação divina, que
é a essência da piedade” [27].

Estava convencido de que, devido ao
especial laço afectivo com os



próprios pais, a piedade aprendida
na infância devia ficar enraizada na
alma para toda a vida, mesmo sob
aparentes afastamentos da fé ou da
prática cristã. Dizia aos pais, falando
da devoção em família:

“A vossa delicadeza e a vossa piedade
(…) ficam no fundo da alma. E se
depois vierem as paixões, e nos
puxam para baixo, e passamos por
uma temporada má na vida, por fim
volta a brotar a boa semente. Não se
perde nunca a piedade que vós, as
mães, meteis no coração dos vossos
filhos” [28].

Aconselhava a ensinar às crianças
poucas orações, mas constantes. Não
há necessidade de aborrecer com a
piedade. Importante é que aprendam
que são filhos de Deus e que actuem
em consequência. Por isso, para
chegar educativamente ao núcleo da
união pessoal com Deus, não via
outro caminho além de uma ampla



liberdade, “já que não há verdadeira
educação sem responsabilidade
pessoal, nem responsabilidade sem
liberdade” [29].

“Convém que não se percam essas
tradições maravilhosas de rezar em
família, mas sem os obrigar. Que vos
vejam conservá-las com afecto, que
saibam a que horas se reza o Terço, e
acabarão por se juntar a vós. Mas
sem os forçar! Se se põem a jeito – o
que acontecerá se fazes o possível
por ser amigo deles – explicai-lhes a
sós: olha, este costume que temos é
uma coisa de séculos, e devemos
continuá-lo porque agrada muito a
Nossa Senhora, porque é grato a
Deus, e assim Ele nos abençoa. Mas
fá-lo quanto tu quiseres, com toda a
liberdade. E voltarão” [30].

A margem de liberdade será pouco a
pouco mais ampla, na medida do seu
crescimento e desenvolvimento.
Também este é um traço destacado



da pedagogia de S. Josemaria Escrivá:
não temer a liberdade, porque sem
ela não há verdadeiro
amadurecimento. O próprio Cristo
quis correr o risco da nossa
liberdade, gostava de dizer. E
convidava ao mesmo tempo à
paciência (“porque Deus tem muita
paciência connosco”), a não ter
pressa com as almas, precisamente
porque se tem urgência de as formar
bem.

“Não podes obrigar os teus filhos
mais velhos a cumprir à força as
obrigações religiosas. Não deves 
puxar-lhes as orelhas e dizer-lhes:
vais comigo à Missa. Porque, ainda
que materialmente os leves à igreja,
se não querem ouvir a Santa Missa,
não a ouvem.

Que saibam que fazem mal e que
ofendem a Deus; e que o ofendem
gravemente, se não cumprem as suas
obrigações em matéria grave. Mas tu,



fica tranquila, e reza. Recorda-te de
Santa Mónica a rezar pelo seu filho
Agostinho. Se rezares por eles, depois
de ter-lhes explicado os seus deveres,
está certa de que Deus acabará por
mover os seus corações, e o Espírito
Santo arrastará aquelas almas.
Aqueles corações, até à contrição e à
boa conduta” [31].

O primado da graça

Como era um óptimo teólogo, S.
Josemaria não caiu nunca no engano
mais clássico do educador cristão:
tentar obter do educando com meios
humanos o que só pode ser
alcançado com a ajuda da graça de
Deus. Pelo contrário, desenvolveu
uma constante catequese sobre a
necessidade de recorrer sempre às
fontes da graça, aos sacramentos, e
propôs a luta ascética pessoal como
correspondência à graça.

Utilizando a terminologia de muitos
Padres [32], falava de divinização do



cristão, como uma realidade de facto
e como um objectivo. Levava
absolutamente a sério, como
pertencentes à vida cristã, as
expressões de S. João sobre a
comunhão ( koinonía ) entre Cristo e
o fiel, que tem como protótipo a
comunhão entre Cristo e o Pai. Por
exemplo, ensinava a recitar
frequentemente e a meditar as
palavras de Jesus: “que todos sejam
um, como Tu, Pai, em mim e eu em
Ti, que assim eles estejam em
nós” [33]. E também: “Se algum me
ama, guardará a minha palavra, e o
meu Pai o amará e viremos a ele e
faremos morada nele” [34]. Frase que
comentava assim: “o coração sente
então a necessidade de distinguir e
adorar cada uma das pessoas
divinas. De certo modo, é uma
descoberta que a alma faz na vida
sobrenatural, como as de uma
criancinha que vai abrindo os olhos à
existência. E entretém-se
amorosamente com o Pai e com o



Filho e com o Espírito Santo; e
submete-se facilmente à actividade
do Paráclito vivificador, que se nos
entrega sem o merecermos; os dons e
as virtudes sobrenaturais!” [35].

Basta um olhar aos escritos de S.
Josemaria Escrivá para dar-se conta
da profusão com que volta ao tema
da inabitação da Santíssima
Trindade na alma, do qual faz
derivar o programa prático da vida
cristã: vida de “filhos no Filho” [36],
quer dizer filhos de Deus in Christo ,
segundo a expressão recorrente em
S. Paulo, pelo envio do Espírito Santo
[37]. S. Paulo, com efeito,
desenvolveu o conceito da presença
do Espírito na alma, de algum modo
pré-anunciada, como foi dito [38],
por la shekinah de Deus no Templo:
“Não sabeis que sois templo de Deus
e que o Espírito de Deus habita em
vós? (…). O templo de Deus é santo, e
esse templo sois vós” [39].



S. Josemaria formula toda a
formação cristã como uma ajuda
para que a inabitação e a divinização
– e, portanto, a consciência de ser
filhos de Deus em Cristo – se
traduzam na oração e no recurso
oportuno e consciente aos
sacramentos. Para ele, conduzir à
oração e aos sacramentos era
realmente educar.

“Se abandonarmos os Sacramentos,
desaparece a verdadeira vida cristã.
Contudo, não se nos oculta que
particularmente nesta época não
falta quem pareça esquecer, e até
chegue a desprezar, esta corrente
redentora da graça de Cristo. É
doloroso falar desta chaga da
sociedade que se chama cristã, mas
torna-se necessário, para que nas
nossas almas se afinque o desejo de
recorrermos com mais gratidão e
amor a essas fontes de
santificação” [40].



Ao longo da sua vida e, de modo
particular, entre 1970 e 1975, ano da
sua morte, levou a cabo uma
amplíssima catequese sobre os
sacramentos. Doía-lhe a “moda”,
difundida naquela época, de retardar
o baptismo das crianças com o
pretexto de uma escolha mais
consciente por parte dos baptizados.
É oportuno recordar aqui a doutrina
sobre os efeitos do baptismo, que
“não somente purifica de todos os
pecados, mas que também faz do
neófito “uma nova criação” (2 Cor 5,
17), um filho adoptivo de Deus, que
foi feito “participante da natureza
divina” (2 Pe 1, 4), membro de Cristo,
co-herdeiro com Ele e templo do
Espírito Santo. A Santíssima
Trindade dá ao baptizado a graça
santificante, a graça da justificação
que o torna capaz de crer em Deus,
de esperar n’Ele e de o amar através
das virtudes teologais; concede-lhe
poder viver e actuar sob a moção do
Espírito Santo mediante os dons do



Espírito Santo; permite-lhe crescer
no bem através das virtudes
morais” [41].

Baseado nesta forte convicção, S.
Josemaria lamentava: “Não faltam os
que parece que esquecem, e que
chegam a desprezar, esta corrente
redentora da graça de Cristo (…).
Decidem sem o menor escrúpulo
retardar o baptismo dos recém-
nascidos, privando-os – e cometendo
assim um grave atentado contra a
justiça e contra a caridade – da graça
da fé, do tesouro incalculável da
inabitação da Santíssima Trindade
na alma, que vem ao mundo
manchada pelo pecado original.
Pretendem também desvirtuar a
natureza própria do Sacramento da
Confirmação, no qual a Tradição viu
sempre unanimemente um
robustecimento da vida espiritual,
uma efusão calada e fecunda do
Espírito Santo, para que, fortalecida
sobrenaturalmente, a alma possa



lutar – miles Christi , como soldado
de Cristo – nessa batalha interior
contra o egoísmo e a
concupiscência” [42].

Com frequência referia-se também à
confissão das crianças, animando os
pais a levar os seus filhos, sem
adiamentos, a esse sacramento.

“Que alegria ir confessar-se! Eu
confessei milhares e milhares de
crianças. Não se perde o tempo:
aproveita-se, aprende-se com aquelas
almas nas quais o Espírito Santo está
a actuar. Como as mães dais à
pequenada o vosso sangue e, depois,
o néctar do vosso peito; assim o
Espírito Santo, metido na alma
dessas criaturas, que talvez não se
dêem conta de nada, actua, actua,
actua. E o sacerdote colabora com
Ele, com o Espírito Santo. Além disso,
a graça do sacramento, que é
também o Espírito Santo em
acção” [43].



E chegamos assim ao verdadeiro
fundamento da formação cristã
segundo S. Josemaria Escrivá: a
filiação divina. Deus criou-nos para
nos dar gratuitamente uma
dignidade superior, estritamente
sobrenatural: ser filhos adoptivos,
filhos no Filho, membros da família
do Pai, Filho e Espírito Santo: 
domestici Dei [44]. “O modo em que
Deus nos constitui membros da sua
família – escreve F. Ocáriz
comentando os ensinamentos de S.
Josemaria – é pois um muito
concreto: a filiação. Esta
familiaridade divina não é, em nós,
uma simples questão moral , um
simples comportamento, mas, antes,
fundamenta-se numa real
transformação –e levação, adopção –,
pois «a fé diz-nos que o homem, em
estado de graça, está endeusado »( 
Cristo que passa , n. 103), quer dizer,
metido verdadeiramente em Deus,
introduzido a participar da vida
divina; dessa Vida que são as



Processões eternas da Santíssima
Trindade (…). Não só Deus, num
esbanjamento de bondade, quer que
o tratemos como um pai, mas num
esbanjamento incomparavelmente
maior do seu amor, adopta-nos como
seus filhos” [45]. Assim escreve S.
João: “Vede que amor por nós teve o
Pai, querendo que nos chamemos
filhos de Deus e o sejamos de
verdade” [46]. S. Josemaria fez da
filiação divina o fundamento da vida
espiritual. Nos seus ensinamentos
este não é um aspecto mais, mas, sim,
o enquadramento transversal e
omnicompreensivo.

“A piedade que nasce da filiação
divina é uma atitude profunda da
alma, que acaba por informar toda a
existência: está presente em todos os
pensamentos, em todos os desejos,
em todos os afectos. Não tendes visto
como, nas famílias, os filhos, mesmo
sem repararem, imitam os pais:
repetem os seus gestos, seguem os



seus costumes, se parecem com eles
em tantos modos de comportar-se?

Pois o mesmo acontece na conduta
de um bom filho de Deus. Chega-se
também, sem se saber como nem por
que caminho, a esse endeusamento
maravilhoso que nos ajuda a olhar os
acontecimentos com o relevo
sobrenatural da fé; amam-se todos os
homens como o nosso Pai do Céu os
ama e – isto é o que mais importa –
consegue-se um brio novo no esforço
quotidiano para nos aproximarmos
do Senhor. As misérias não têm
importância, insisto, porque estão ao
nosso lado os braços amorosos do
nosso Pai Deus para nos
levantar” [47].

Falando aos pais dizia que o ponto
principal da formação cristã dada
aos seus filhos era o conhecimento
de Deus como Pai. E não deveria ser
difícil aos pais que são amados pelos



seus filhos a transposição do modelo
filial, do natural ao sobrenatural.

As virtudes humanas

Outro aspecto central da orientação
que Josemaria dá à formação cristã é
a importância atribuída às virtudes
humanas. Gostava de empregar o
adjectivo humanas para sublinhar
que se tratam de hábitos que honram
a pessoa que os tem, que estão na
base do comportamento livre e que
“alguns têm, mesmo sem conhecer
Cristo” [48].

Neste mundo, muitos não privam
com Deus; são criaturas que talvez
não tenham tido ocasião de ouvir a
palavra divina ou que a esqueceram.
Mas as suas disposições são
humanamente sinceras, leais,
compassivas, honradas. Atrevo-me a
afirmar que quem reúne essas
condições está a ponto de ser
generoso com Deus, porque as



virtudes humanas constituem o
fundamento das sobrenaturais [49].

Consequentemente, para a actuação
cristã as virtudes humanas e as
sobrenaturais exigem-se
reciprocamente, sendo as primeiras
a base das segundas. É difícil
exercitar, por exemplo, a fortaleza
sobrenatural se humanamente
faltam os hábitos de domínio de si
próprio, ou a prudência cristã se
naturalmente se é leviano.

Por outro lado, as virtudes humanas,
num cristão, convertem-se em
sobrenaturais quando são vivificadas
pela caridade e podem ser
desenvolvidas com a ajuda da graça
divina [50]. Para a formação das
virtudes na vida familiar há que ter
presente que, como adverte o
Romano Pontífice, “por uma espécie
de osmose , os filhos incorporam às
suas vidas e à sua personalidade
aquilo que respiram no ambiente do



lar, como fruto das virtudes que os
pais cultivaram nas suas próprias
vidas. O melhor modo de esculpir as
virtudes no coração dos filhos é
oferecer-lhas gravadas na vida dos
pais. Virtudes humanas e virtudes
cristãs, em harmoniosa e forte
unidade, tornam amável o ideal
contemplado nos pais, e estimulam
os filhos a empreender a sua
conquista” [51].

Uma vida virtuosa é atraente. Mas S.
Josemaria reconhecia que entre os
cristãos nem sempre é assim.

“Talvez tenhais observado (…) tantos
e tantos que se dizem cristãos –
porque foram baptizados e recebem
outros Sacramentos –, mas que se
mostram desleais, mentirosos,
insinceros, orgulhosos... E caem de
repente. Parecem estrelas que
brilham durante alguns momentos
no céu e, de súbito, despenham-se
irremediavelmente. Se aceitarmos a



nossa responsabilidade de filhos de
Deus, saberemos que Ele quer que
sejamos muito humanos. A cabeça
pode tocar o céu, mas os pés
assentam na terra, com segurança. O
preço de se viver cristãmente não é
nem deixar de ser homem nem
abdicar do esforço por adquirir essas
virtudes que alguns têm, mesmo sem
conhecerem Cristo. O preço de todo o
cristão é o Sangue redentor de Nosso
Senhor, que nos quer – insisto –
muito humanos e muito divinos, com
o empenho diário de O imitar, pois é 
perfectus Deus, perfectus homo ” [52].

O cristão que não se empenha na
prática das virtudes, que não se
esforça no cumprimento dos seus
deveres familiares, profissionais e
sociais, e também no exercício dos
seus próprios direitos, não pode ser
um bom discípulo de Cristo, e causa
dano à Igreja. Significativamente, S.
Josemaria queria que, na família e
nos centros educativos, os filhos



recebessem uma profunda formação
sobre os seus direitos e deveres como
cidadãos livres que, com uma
marcada sensibilidade pelo bem
comum, devem contribuir para o
desenvolvimento da sociedade.
Julgava ruinosas duas posições
opostas, mas que coincidem em
esvaziar o homem da sua
humanidade.

“Certa mentalidade laicista e outras
maneiras de pensar a que
poderíamos chamar pietistas
coincidem em não considerar o
cristão como homem íntegro e pleno.
Para os primeiros, as exigências do
Evangelho sufocariam as qualidades
humanas; para os outros, a natureza
caída poria em perigo a pureza da fé.
O resultado é o mesmo: desconhecer
a profundidade da Encarnação de
Cristo, ignorar que o Verbo se fez
carne , homem, e habitou entre nós
” [53].



É aqui onde se situa em boa parte a
ascese cristã [54]. E aqui era muito
exigente, primeiro consigo próprio e
depois com os outros. Contando
sempre com a graça de Deus,
animava a orientar as próprias
potências com a tenacidade e o
optimismo do desportista e com a
firmeza do asceta. Nos lares cristãos,
dizia, há que criar um clima de
sinceridade, de generosidade, de
lealdade. Nas escolas e nos
ambientes formativos há que
procurar, sem concessões, que as
pessoas desenvolvam estas atitudes
porque se pretende que sejam
santos.

“Quando uma alma se esforça por
cultivar as virtudes humanas, o seu
coração já está muito perto de Cristo.
E o cristão compreende que as
virtudes teologais – a fé, a esperança,
a caridade – e todas as outras que a
graça de Deus traz consigo o animam
a nunca descuidar essas boas



qualidades, que compartilha com
tantos homens.

As virtudes humanas – insisto – são o
fundamento das sobrenaturais; e
estas proporcionam sempre um novo
vigor para progredir com honradez
no sentido do bem. Mas, em
qualquer caso, não é suficiente o
desejo de possuir essas virtudes: é
preciso aprender a praticá-las. 
Discite benefacere ( Is 1, 17), aprendei
a fazer o bem. Temos de nos
exercitar habitualmente nos actos
correspondentes – actos de
sinceridade, de equanimidade, de
serenidade, de paciência –, porque
amores são obras e não se pode amar
a Deus só de palavra, mas com obras
e de verdade (1 Jo 3, 18).

Se o cristão luta por adquirir estas
virtudes, a alma dispõe-se a receber
com eficácia a graça do Espírito
Santo: e as qualidades humanas boas
ficam reforçadas com as moções do



Paráclito na alma. A Terceira Pessoa
da Santíssima Trindade – doce
hóspede da alma – oferece os seus
dons: dom de sabedoria, de
entendimento, de conselho, de
fortaleza, de ciência, de piedade, de
temor de Deus.

(…) A nossa fé dá todo o seu relevo a
estas virtudes, que pessoa alguma
deveria deixar de cultivar. Ninguém
pode vencer o cristão em
humanidade. Por isso, quem segue
Cristo é capaz – não por mérito
próprio, mas pela graça de Nosso
Senhor – de comunicar aos que o
rodeiam o que às vezes eles
pressentem, embora não consigam
compreender: que a verdadeira
felicidade, o verdadeiro serviço ao
próximo passa pelo Coração do
Nosso Redentor, perfectus Deus,
perfectus homo ” [55].

Pode S. Josemaria ser contado entre
os santos educadores, dos que é rica



a história da Igreja? Certamente pode
dizer-se que foi um colossal
promotor da formação cristã, não só
através das instituições educativas
que se inspiram nos seus
ensinamentos, mas também, e
sobretudo, com a própria vida do
Opus Dei, o qual gostava definir
como “uma grande catequese”.
Formação de cristãos no meio do
mundo orientada para os ajudar a
assumir, com toda a radicalidade e
com os meios adequados, o
chamamento baptismal à vida em
Cristo.

Notas:

[1] Concílio Vaticano II, Decl. 
Gravissimum educationis , n. 3, Cfr.
também Const. dogm. Lumen
gentium , n. 11 e Const. past. 
Gaudium et spes , n. 52; e no
Magistério pos-conciliar, João Paulo
II, Ex. apost. Catechesi tradendae , 16-
X-1979. nn. 68-69; Ex. apost. 



Familiaris consortio , 22-XI-1981, n.
21; e Carta às famílias , 2 II-1944, n.
16. Neste último texto o Papa explica
que a educação dos filhos é
prossecução e desenvolvimento do
amor conjugal, e uma participação
do amor paternal e maternal de
Deus. Cfr. também mensagem aos
participantes da XII Assembleia
plenária do Pontifício Conselho para
a Família , 29-IX-1995, sobre o tema A
transmissão da fé na família .

[2] Sobre o alto conceito que S.
Josemaria tinha da educação como
actividade humana e como expressão
apostólica, ver F. Ponz Piedrafita, A
educação e a actividade educativa
nos ensinamentos de Mons.
Josemaria Escrivá de Balaguer,
Eunsa, Pamplona 1976.

[3] Dt 6, 2-7.

[4] Cfr. Dt 6, 10ss.

[5] 2 Sm 5, 1.



[6] Cfr. Js 7, 16-26.

[7] Cfr. Job 1, 5.

[8] Jo 4, 53.

[9] Cfr. Act 16, 16-39.

[10] Cfr. Act 18, 8.

[11] Além dos conhecidos estudos de
A. Hamman ( La vie quotidienne des
premiers chrétiens ) e de G. Bardy ( 
La vie spirituelle d’après les Pères des
trois premiers siècles ), limito-me a
citar: E Cavalcanti, La vita familiare ,
em C. Burini – E. Cavalcanti, La
spiritualità della vita quotidianna
negli scritti dei Padri della Chiesa,
Ed. Dehoniane, Bologna 1988, pp.
155-179.

[12] S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 30.

[13] S. Josemaria Escrivá , Temas
Actuais do Cristianismo , n. 91.



[14] Cfr. cân. 1136.

[15] S. Josemaria Escrivá, Temas
Actuais do Cristianismo , n. 103. “Os
pais, doando a vida e recebendo-a
num clima de amor, estão providos
de um potencial educativo que
nenhum outro detém; de um modo
único conhecem os seus próprios
filhos na sua irrepetível
singularidade e, por experiência,
possuem os segredos e os recursos do
amor verdadeiro” ( Pontifício
Conselho para a Família , Orientações
educativas em família, 8-XII-1995, n.
79.

[16] Uma excelente reflexão
filosófica sobre o amor como alma da
educação, amplamente inspirada nos
ensinamentos de S. Josemaria
Escrivá, desenvolve-a C. Cardona em
Ética del quehacer educativo, Rialp,
Madrid 1990

[17] Cfr. V. García Hoz, La pedagogia
in Mons. Escrivá de Balaguer , em



“Studi Cattolici” 182-183 (1976), pp.
260-266. Cfr. também T. Alvira, 
¿ Como ayudar a nuestros hijos? ,
Palabra, Madrid 1983.

[18] Rm 7, 16-18.

[19] Cfr. Catecismo da Igreja
Católica , n. 407.

[20] Gal 2, 20.

[21] Gal 4, 19.

[22] Gal 6, 7-8.

[23] Notas de uma tertúlia em
Valência (Espanha), 19-XI-1972: AGP,
P11, p. 101.

[24] S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 28.

[25] S. Josemaria Escrivá, Temas
Actuais do Cristianismo , n. 103.

[26] S. Josemaria Escrivá, Instrução ,
9-I-1935, n. 133.



[27] S. Josemaria Escrivá, Temas
Actuais do Cristianismo , n. 102.

[28] Notas de uma tertúlia em S.
Paulo (Brasil), 4-VI-1974: AGP, P11, p.
104.

[29] S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 27.

[30] Notas de uma tertúlia em Madrid
(Espanha), 28-X-1972: AGP, P11, p.
109.

[31] Notas de uma tertúlia em S.
Paulo (Brasil), 2-VI-1974; AGP, P11, p.
111.

[32] Cfr., por exemplo, J. Grosso, La
divinisation du chrétien d’après les
Pères Grecs, Gabalda, Paris 1938; cfr.
também o artigo Divinisation, no
Dictionnaire de Spiritualité,
Beauchesne, Paris.

[33] Jo 17, 21.

[34] Jo 14, 23.



[35] S. Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus , n. 306.

[36] Concílio Vaticano II, Decl. 
Gaudium et spes , n. 22.

[37] Cfr. Gal 4, 6.

[38] Cfr. L. Bouyer, La Bible et
l’Évangile, Du Cerf, Paris 1952; Idem , 
Mysterion. Du mystère à la mystique ,
Oeil, Paris 1986.

[39] 1 Cor 3, 16-17.

[40] S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 78.

[41] Catecismo da Igreja Católica , nn.
1265-1266.

[42] S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 78.

[43] Notas de uma tertúlia em
Santiago do Chile , 2-VII-1974; AGP,
P11, p. 106.



[44] Ef 2, 19.

[45] F. Ocáriz, Naturaleza, Gracia y
Gloria , Eunsa, Pamplona 2000, pp.
183-184 (capítulo La filiación divina,
realidad central en la vida y en la
enseñanza de Mons. Escrivá de
Balaguer ). «A nossa relação com as
três pessoas divinas é uma relação
baseada na nossa participação na
filiação de Cristo por iniciativa de
Pai, que quer fazer-nos filhos no
Filho, e pela infusão do Espírito, o
qual nos assimila a Cristo enquanto
Filho» (J. A. Sayés, La gracia de
Cristo , BAC, Madrid 1993, p. 283).

[46] 1 Jo 3, 1.

[47] S. Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus , n. 146.

[48] S. Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus , n. 75.

[49] S. Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus , n. 74.



[50] “Não basta essa capacidade
pessoal: ninguém se salva sem a
graça de Cristo” (S. Josemaria
Escrivá, Amigos de Deus , n. 75).

[51] João Paulo II, Discurso aos
participantes na IV Assembleia geral
do Conselho Pontifício para a
Família , sobre o tema: O sacramento
do matrimónio e a missão educativa ,
10-X-1986, n. 5; AAS 79 (1987)
286-290.

[52] S. Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus , n. 75.

[53] S. Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus , n. 74.

[54] Cfr. V. García Hoz, Pedagogía de
la lucha ascética , Consejo Superior
de Investigaciones Científicas,
Madrid 1946, especialmente pp.
387-411.

[55] S. Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus , nn. 91-93.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/uma-
pedagogia-da-fe-na-familia-a-proposito-
de-alguns-ensinamentos-de-s-josemaria/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia-a-proposito-de-alguns-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia-a-proposito-de-alguns-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia-a-proposito-de-alguns-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia-a-proposito-de-alguns-ensinamentos-de-s-josemaria/

	Uma pedagogia da fé na família - a propósito de alguns ensinamentos de S. Josemaria

