opusdei.org

Uma pedagogia da fé
na familia - a
proposito de alguns
ensinamentos de S.
Josemaria

Artigo de Michele Dolz
publicado em Romana, n. 32
(2001)

29/09/2011

Que os pais sdo os principais
educadores dos seus proprios filhos é
um principio recorrente no
Magistério da Igreja desde a Divini



illius Magistri de Pio XI (1929) até aos
documentos de Jodo Paulo II. O
Concilio Vaticano II resume assim
esta posicdo doutrinal. “Dado que os
pais dao a vida aos filhos estdo
gravemente obrigados a educacdo da
prole e, portanto, eles sdo os
primeiros e principais educadores.
Este dever da educacgao familiar é de
tanta transcendéncia que, quando
falte, dificilmente pode suprir-se. E,
pois, obrigacdo dos pais formar um
ambiente familiar animado pelo
amor, pela piedade com Deus e o0s
homens, e que favoreca a educacao
integra e social dos filhos” [1].

Veremos nestas paginas como S.
Josemaria Escriva aprofundou nesta
verdade e a ensinou em relacdo com
o chamamento baptismal a santidade
e ao apostolado. Limitar-me-ei a citar
alguns textos muito sumariamente,
mas, espero, de modo
suficientemente claro para que



possam servir de base a novos
estudos [2].

A familia nos planos de Deus

No antigo povo de Israel, a familia
era, de maneira evidentissima, a
pedra angular da sociedade. Nos
povos semiticos a familia contava
mais do que o individuo, e as
familias agregavam-se por sua vez
em clas ou tribos, estrutura social
que acentua enormemente o papel
da tradicdo e que tende a
estabilidade e a continuidade. O
modelo patriarcal é ainda mais
confirmado no povo escolhido pelo
empenho de fidelidade a JHWH:
“teme o Senhor teu Deus. Guardando
todos os mandamentos e preceitos
que te manda, tu, os teus filhos e os
teus netos, enquanto vivais (...). As
palavras que hoje te digo ficardo na
tua memdria, e repeti-las-as aos teus
filhos e falaras delas estando em casa



e quando estiveres em viagem, quer
deitado quer levantado” [3].

O pai israelita no povo da Antiga
Alianca sente portanto o dever moral
de transmitir aos seus o depdsito que
Deus lhe confiou, obrigacdo que da
sentido a sua missdo de chefe da
familia e de cujo cumprimento
depende a prosperidade e a propria
felicidade do nucleo familiar [4];
donde brota um laco estreitissimo
entre os membros: “somos 0Sso e
carne tua” [5]. Uma unidade de
destino que leva a resultados
paradoxais, como por exemplo o
castigo de uma familia completa por
culpa do pai [6].

A familia é a “casa do pai” e Deus é “o
Deus dos nossos pais”. A missdo do
pai reveste-se de caracteristicas
religiosas. O pai leva a cabo um papel
quase sacerdotal [7]. A Familia néo é
sO uma unidade social mas um grupo
religioso, que celebra as festas com



verdadeira atitude litdrgica na
propria casa como sede propria. Por
outras palavras, a religido de JHWH,
sob o ponto de vista social, ndo se
baseia no trabalho de pregadores
carismaticos e nem sequer
especificamente da casta sacerdotal,
mas no nucleo familiar. E mesmo
que ndo tenham faltado os profetas e
os condutores do povo, a religido
transmitiu-se na familia.

O Novo Testamento apresenta-nos
inicialmente a transposi¢ao do
modelo antigo a nova fé em Jesus
Cristo. Familias completas
convertem-se apos a conversao do
pai: depois da cura do seu filho, o
funciondrio de Cafarnaum
“acreditou ele e toda a sua casa” [8];
o carcereiro de Paulo e Silas [9], e 0
chefe da sinagoga de Corinto, Crispo
[10], sdo outros exemplos.

Com a expansdo do cristianismo em
todo o império, o modelo patriarcal



hebreu deixou de ser o unico, mas
ndo desapareceu o sentido de
responsabilidade dos pais para
transmitir a fé na familia. A
literatura é aqui abundantissima [11]
e fascinava S. Josemaria ndo s6 pela
frescura das narracdes mas também
pelas altas aspiracdes que ali se
encontram.

“Por isso, talvez ndo possa
apresentar-se aos esposos Cristaos
melhor modelo que o das familias
dos tempos apostolicos: o centurido
Cornélio, que foi docil a vontade de
Deus e em cuja casa se consumou a
abertura da Igreja aos gentios; Aquila
e Priscila, que difundiram o
cristianismo em Corinto e em Efeso, e
que colaboraram no apostolado de S.
Paulo; Tabita, que com a sua
caridade assistiu aos necessitados de
Jope. E tantos outros lares de judeus
e de gentios, de gregos e de romanos,
nos quais langou raizes a pregacao
dos primeiros discipulos do Senhor.



Familias que viveram de Cristo e que
deram a conhecer Cristo. Pequenas
comunidades cristas que foram
centros de irradiacdo da mensagem
evangélica. Lares iguais aos outros
lares daqueles tempos, mas
animados de um espirito novo que
contagiava aqueles que os conheciam
e com eles conviviam. Assim foram
0S primeiros cristos e assim
havemos de ser os cristaos de

hoje” [12].

A admiracao de S. Josemaria pelos
primeiros cristdos e o facto de os
propor continuamente como modelo,
nada tirava, obviamente, ao
reconhecimento de todos os frutos de
santidade que a Igreja produziu em
dois milénios de histéria, santidade
“cultivada” muito amiude na familias
cristas. Mas as primeiras geracoes
realcam muito bem trés aspectos
basicos:



a) a meta a que aspiram € a
santidade, entendida como
identificagdo com Cristo;

b) a misséo de cristianizacao da
sociedade e da cultura (que equivale
a aproximacao a Cristo das pessoas
singulares) corresponde a cada um
dos cristaos no seu proprio ambiente,
a comecar pela familia;

¢) tudo isto tem a sua origem no
baptismo, quer dizer, no facto de ser
cristdos, e ndo em mandatos
particulares da hierarquia ou em
actos de consagracao acrescentados.

Voltando a missdo educativa dos pais
com o0s seus proprios filhos, S.
Josemaria Escriva ensinou sempre,
ndo sem incompreensodes iniciais,
que o matrimonio é uma vocacao
divina e que, no proprio sacramento,
radica a sua grandeza, as suas
obrigacoes e a sua eficacia.



“O matrimonio existe para que
aqueles que o contraem se
santifiquem nele e através dele. Para
isso, 0s conjuges tém uma graca
especial que o sacramento instituido
por Jesus Cristo confere. Quem é
chamado ao estado matrimonial,
encontra nesse estado — com a graga
de Deus - tudo o que € necessario
para ser santo, para se identificar
cada dia mais com Jesus Cristo e para
levar ao Senhor as pessoas com
quem convive.

(...) Devemos trabalhar para que as
células cristds da sociedade nascam e
se desenvolvam com afa de
santidade, com a consciéncia de que
0 sacramento inicial — o Baptismo -
confere ja a todos os cristdos uma
missdo divina, que cada um deve
cumprir no caminho que lhe é
proprio.

Os esposos cristdos tém de ter
consciéncia de que sdo chamados a



santificar-se santificando, a ser
apostolos, e de que o seu primeiro
apostolado esta no lar. Devem
compreender a obra sobrenatural
que significa a fundacdo de uma
familia, a educacao dos filhos, a
irradiacdo cristd na sociedade. Desta
consciéncia da prépria missdo
dependem, em grande parte, a
eficacia e o éxito da sua vida; a sua
felicidade” [13].

A missdo de educadores da fé nasce
dos sacramentos. Os pais quando
educam sdo a Igreja que educa. O seu
lar é igreja doméstica. E além de ser
um dever, é também um direito,
como reconhece claramente o Codigo
de Direito Canonico [14].

S. Josemaria presta atencdo aos
motivos naturais que fundamentam
o0 caracter insubstituivel dos pais,
como educadores da fé. Este trabalho
ndo pode ser visto como um mero
empenho, por santo que seja, mas



como uma verdadeira necessidade: o
que ndo facam os pais ndo podera
fazé-lo mais ninguém em seu lugar.

“Em todos os ambientes cristaos se
conhecem por experiéncia os bons
resultados que da essa natural e
sobrenatural iniciagdo a vida de
piedade, feita no calor do lar. A
crianca aprende a colocar o Senhor
na linha dos primeiros e
fundamentais afectos, aprende a
tratar Deus como Pai e a Virgem
Maria como Mae, aprende a rezar
seguindo o exemplo dos pais.
Quando se compreende isto, vé-se a
enorme actividade apostolica que os
pais podem realizar e como tém
obrigacdo de ser sinceramente
piedosos, para poderem transmitir —
mais do que ensinar - essa piedade
aos filhos” [15].

Aqui fala o pastor, ndo o pedagogo, e
fala com a seguranca de uma vida
interior santa e de uma vastissima



experiéncia de almas. E, no entanto,
a sua intuicdo concorda com as
investigacdes da psicologia infantil
que marcou a pedagogia do século
XX. Baldwin atribuia a imitacao dos
pais a formacdo do proprio eu. Bovet
formulou a nocdo de “respeito” como
atitude de submissao e de afecto que
se da principalmente em relacdo aos
pais e que permite a crianga a
assimilacao das orientac¢des morais.
Depois foi Piaget que demonstrou a
dependéncia afectiva dos pais na
aprendizagem dos valores [16].

A crianga capta o que se lhe oferece
atraveés do inimitavel laco afectivo
com os pais. E experiéncia comum.
Como é também conhecida a escassa
eficacia das instituicdes alternativas
a familia, mesmo que estejam
motivadas pelas melhores intengdes.
Ha que erguer um louvor a tantos
institutos de beneficéncia que, com
caridade crista, educaram, também
na fé, a criancas sem pais; nesses



ambientes Deus suscitou inclusive
grandes santos. Mas, em geral, sdo
precisamente eles os que
demonstram como sdo
imprescindiveis uns pais cristdos.
Mais ainda, a multi-secular historia
da educacdo crista é testemunho bem
fiavel de que dificilmente germina a
semente da vida sobrenatural se ndo
encontra a colaboracdo dos pais. Pelo
contrario, a sinergia familia-escola
(ou familia e educadores cristdos em
geral) é de uma eficacia globalizante.
Aqui estd outra intuicdo pastoral de
S. Josemaria que hoje é pratica
difundida em todo o mundo e que
representa uma novidade no campo
educativo: a promocao de centros
educativos que se coloquem em
continuidade com a acc¢do formativa
dos pais e nos quais continuam a
exercer o papel de principais
educadores.

Aprofundando e aplicando o
principio do primado educativo dos



pais, S. Josemaria dava-lhes uma
indicacdo aparentemente
metodologica: tornarem-se amigos
dos seus filhos, quer dizer,
estabelecer com eles uma relacao de
confidéncia, de confianca, de
verdadeira participacdo. O pedagogo
Victor Garcia Hoz, que conhecia S.
Josemaria Escriva desde os anos
trinta, pos em evidéncia a
importancia deste conselho,
recordando que, ao fim e ao cabo,
qualquer educacdo verdadeira se
baseia na relacdo de amizade entre
educador e educando [17]. Disse
“aparentemente metodologica”,
porque a amizade e 0 amor cristao
sdo caridade e esta ndo se reduz a
técnicas , mas constitui a propria
substanciada vida nova em Cristo.

Educacgao para a santidade

Recordavamos antes a admiracdo de
S. Josemaria pelo standard formativo
dos primeiros cristaos, que tinha



como objectivo a santidade, a plena
identificagdo com Cristo. S. Paulo
assinala dois polos entre os quais se
desenvolve qualquer formacdo crista
auténtica. Na Carta aos Romanos,
falando da constricdo da lei e da
liberdade que Cristo nos ganhou, diz:
“se 0 que eu nao quero é que faco (...)
ndo sou eu que o realizo, mas o
pecado que habita em mim. Sim, eu
sei que em mim, isto é, na minha
carne, ndo habita coisa boa; pois o
querer esta ao meu alcance, mas
realizar o bem, isso ndo” [18]. E o
drama da natureza caida e da
impossibilidade de acc¢des santas sem
a graca. Sob o ponto de vista
formativo recorda o absurdo (e os
danos) de toda a educacdo moral que
ndo tenha em conta a debilidade que
temos para fazer o bem - debilidade
causada pelo pecado —, e prescinda
da graca [19]. Encontramos o outro
polo na célebre passagem da Carta
aos Galatas, insistentemente citado
por S. Josemaria: “Ja ndo sou que



vivo, mas é Cristo que vive em mim.
E a vida que vivo agora na carne
vivo-a na fé do Filho de Deus” [20]. E
a vida de Cristo no fiel, na qual a
actuacdo moral é a consequéncia.

A carta aos Galatas pode ler-se, na
minha opinido, como carta magna
dos educadores cristdos. Conceitos
como a “a vida em Cristo”, “ser filhos
de Deus pela fé em Jesus Cristo”,
“estar chamados a liberdade”, vao
muito mais além do simples
cumprimento de preceitos ou codigos
morais, e recordam aos formadores
que o cristianismo ndo é uma moral
nem uma filosofia de vida, mas uma
vida, a vida de Cristo em nos. Por isto
Paulo exclama na mesma epistola:
“meus filhos, por quem sinto outra
vez dores de parto, até que Cristo se
forme entre vos!” [21]. Nisto consiste
a santidade. E pelo mesmo motivo
Paulo adverte contra a tentacao de
uma orientacdo formativa
empequenecida e, no fundo,



mundana: “Ndo vos enganeis: de
Deus ndo se zomba. Pois o que um
homem semear, também o ha-de
colher: quem semear na propria
carne, da carne colhera a corrupcao;
quem semear no Espirito, do Espirito
colhera a vida eterna” [22]. A
reducdo das expectativas na
educacao familiar (consequéncia da
l6gica do “semear na carne”) é o que
S. Josemaria costumava chamar “o
fracasso de Cristo nas familias
cristas”, familias que ndo sabem
reconhecer nem aceitar os dons de
Deus, por exemplo a vocacdo dos
filhos para uma missdo na Igreja
(como o chamamento ao sacerdocio
ministerial) ou simplesmente o
convite divino a assumir
coerentemente a vocacao a santidade
e ao apostolado recebido no
baptismo.

Uns pais que aspiram a santidade e
desejam a santidade para os seus
filhos compreendem bem aquelas



outras palavras de S. Josemaria: “Ha
uma especial Comunhéo dos Santos
entre os membros de uma mesma
familia. Se sois muito santos, 0s
vossos filhos terdo mais facilidade
em sé-10” [23]. Uma particular
comunhdo espiritual que nasce uma
vez mais do sacramento do
matrimoénio, porque Cristo assumiu,
santificou e tornou vocacionais as
relacdes familiares naturais.

Mas entendamo-nos, a santidade nao
se pode ensinar como um conteudo
tedrico. Os pais podem e devem
transmitir as verdades da fé crista e
encaminhar os seus filhos até aos
meios de santificacdo de que dispoe a
Igreja. No entanto, é bom recordar
que “os pais educam
fundamentalmente com a conduta. O
que os filhos e as filhas procuram no
seu pai ou na sua mae, ndo sao
apenas conhecimentos mais amplos
do que os seus ou conselhos mais ou
menos acertados, mas algo de maior



importancia: um testemunho do
valor e do sentido da vida,
encarnados numa existéncia
concreta e confirmados nas diversas
circunstancias e situacdes que se
sucedem ao longo dos anos” [24].

O que os pais podem fazer é uma
séria educacdo a oracdo dos seus
filhos: “que Deus ndo seja
considerado um estranho a quem se
vai ver uma vez por semana a igreja,
ao Domingo. Que Deus seja visto e
tratado como € na realidade, também
no lar, porque, como disse o Senhor,
onde estdo dois ou trés reunidos em
meu nome, ai estou Eu no meio deles (
Mt . 18, 20)” [25].

Nao é preciso explicar aqui que uma
intensa vida de oracao é caminho
necessario para a santidade.
Ensinou-o Jesus em cada pagina do
Evangelho. S. Josemaria Escriva fez
desta verdade o pano de fundo da
sua pregacdo. Dizia constantemente,



referindo-se a formacéao dos jovens:
“Se ndo fazeis dos rapazes homens de
oracgao, perdestes o tempo” [26]. E
orientou a formacao que se realiza
através dos apostolados do Opus Dei
de maneira que encaminhasse as
pessoas para a oracdo mental, bem
como para um intenso plano de vida
espiritual. Simultaneamente temia
como uma gangrena da alma o
formalismo, a exterioridade, a
“observancia”, a pratica exterior da
piedade sem uma correspondéncia
interior de abertura pessoal a Cristo.
O que, numa palavra, chamava
“beatice”. Aplicava a familia os
mesmos critérios, com as devidas
proporcdes, ditadas pela idade dos
filhos e pelo facto de que os pais ndo
sdo directores espirituais. Mas ndo
com menor exigéncia, porque, bem
vistas as coisas, quase todos o0s
cristaos aprenderam as oracdes na
propria familia e, no entanto,
quantos tém sido almas de oragao?



“Ensinar — primeiro com o exemplo e
depois com a palavra — em que
consiste a verdadeira piedade. A
beatice ndo é mais do que uma triste
caricatura pseudo-espiritual, fruto
geralmente da falta de doutrina e
também de certa deformacao do
ponto de vista humano. E 16gico que
repugne, a quem ama o que €
auténtico e sincero.

Vi com alegria como penetra nos
jovens — nos de hoje como nos de ha
quarenta anos — a piedade crista,
quando a contemplam feita vida
sincera,

- quando entendem que fazer oracdo
¢ falar com o Senhor como se fala
com um pai, com um amigo, sem
anonimato, com um trato pessoal,
uma conversa intima;

- quando se procura que ressoem nas
suas almas aquelas palavras de Jesus
Cristo, que sdo um convite ao
encontro confiante: vos autem dixi



amicos ( Jo 15, 15), chamei-vos
amigos;

- quando se faz um apelo forte a sua
fé para que vejam que o Senhor € o
mesmo ontem, hoje e sempre ( Hb 13,
8).

Por outro lado, € muito necessario
que vejam como essa piedade
simples e cordial exige também o
exercicio das virtudes humanas e
que ndo se pode reduzir a uns tantos
actos de devoc¢do semanais ou
diarios, mas que tem de penetrar na
vida inteira, que tem de dar sentido
ao trabalho, ao descanso, a amizade,
a diversao, a tudo. Nao podemos ser
filhos de Deus so de vez em quando,
ainda que haja alguns momentos
especialmente dedicados a
considera-lo, a penetrarmo-nos desse
sentido da nossa filiacdo divina, que
€ a esséncia da piedade” [27].

Estava convencido de que, devido ao
especial lago afectivo com os



proprios pais, a piedade aprendida
na infancia devia ficar enraizada na
alma para toda a vida, mesmo sob
aparentes afastamentos da fé ou da
pratica crista. Dizia aos pais, falando
da devocdo em familia:

“A vossa delicadeza e a vossa piedade
(...) ficam no fundo da alma. E se
depois vierem as paixoes, e nos
puxam para baixo, e passamos por
uma temporada ma na vida, por fim
volta a brotar a boa semente. Nao se
perde nunca a piedade que vos, as
maes, meteis no coracdo dos vossos
filhos” [28].

Aconselhava a ensinar as criancas
poucas oracodes, mas constantes. Nao
ha necessidade de aborrecer com a
piedade. Importante é que aprendam
que sdo filhos de Deus e que actuem
em consequéncia. Por isso, para
chegar educativamente ao nucleo da
unido pessoal com Deus, ndo via
outro caminho além de uma ampla



liberdade, “ja que ndo ha verdadeira
educacdo sem responsabilidade
pessoal, nem responsabilidade sem
liberdade” [29].

“Convém que ndo se percam essas
tradicdes maravilhosas de rezar em
familia, mas sem os obrigar. Que vos
vejam conserva-las com afecto, que
saibam a que horas se reza o Terco, e
acabardo por se juntar a vés. Mas
sem os forcar! Se se pdem a jeito — o
que acontecera se fazes o possivel
por ser amigo deles — explicai-lhes a
sos: olha, este costume que temos €
uma coisa de séculos, e devemos
continua-lo porque agrada muito a
Nossa Senhora, porque € grato a
Deus, e assim Ele nos abencoa. Mas
fa-lo quanto tu quiseres, com toda a
liberdade. E voltardo” [30].

A margem de liberdade sera pouco a
pouco mais ampla, na medida do seu
crescimento e desenvolvimento.
Também este é um traco destacado



da pedagogia de S. Josemaria Escriva:
ndo temer a liberdade, porque sem
ela ndo ha verdadeiro
amadurecimento. O proprio Cristo
quis correr o risco da nossa
liberdade, gostava de dizer. E
convidava ao mesmo tempo a
paciéncia (“porque Deus tem muita
paciéncia connosco”), a ndo ter
pressa com as almas, precisamente
porque se tem urgéncia de as formar
bem.

“N&o podes obrigar os teus filhos
mais velhos a cumprir a forca as
obrigacoes religiosas. Ndo deves
puxar-lhes as orelhas e dizer-lhes:
vais comigo a Missa. Porque, ainda
que materialmente os leves a igreja,
se ndo querem ouvir a Santa Missa,
nao a ouvem.

Que saibam que fazem mal e que
ofendem a Deus; e que o ofendem
gravemente, se ndo cumprem as suas
obrigacdes em matéria grave. Mas tu,



fica tranquila, e reza. Recorda-te de
Santa Monica a rezar pelo seu filho
Agostinho. Se rezares por eles, depois
de ter-lhes explicado os seus deveres,
estd certa de que Deus acabara por
mover os seus coracdes, e o Espirito
Santo arrastara aquelas almas.
Aqueles corac0es, até a contricao e a
boa conduta” [31].

O primado da graga

Como era um optimo tedlogo, S.
Josemaria ndo caiu nunca no engano
mais classico do educador cristdo:
tentar obter do educando com meios
humanos o que s6 pode ser
alcancado com a ajuda da graca de
Deus. Pelo contrario, desenvolveu
uma constante catequese sobre a
necessidade de recorrer sempre as
fontes da graca, aos sacramentos, e
propods a luta ascética pessoal como
correspondéncia a graca.

Utilizando a terminologia de muitos
Padres [32], falava de divinizag¢do do



cristdo, como uma realidade de facto
e como um objectivo. Levava
absolutamente a sério, como
pertencentes a vida crista, as
expressoes de S. Jodo sobre a
comunhdo ( koinonia ) entre Cristo e
o fiel, que tem como prototipo a
comunhdo entre Cristo e o Pai. Por
exemplo, ensinava a recitar
frequentemente e a meditar as
palavras de Jesus: “que todos sejam
um, como Tu, Pai, em mim e eu em
Ti, que assim eles estejam em

nos” [33]. E também: “Se algum me
ama, guardara a minha palavra, e o
meu Pai 0 amara e viremos a ele e
faremos morada nele” [34]. Frase que
comentava assim: “o coracao sente
entdo a necessidade de distinguir e
adorar cada uma das pessoas
divinas. De certo modo, é uma
descoberta que a alma faz na vida
sobrenatural, como as de uma
criancinha que vai abrindo os olhos a
existéncia. E entretém-se
amorosamente com o Pai e com o



Filho e com o Espirito Santo; e
submete-se facilmente a actividade
do Paraclito vivificador, que se nos
entrega sem o merecermos; os dons e
as virtudes sobrenaturais!” [35].

Basta um olhar aos escritos de S.
Josemaria Escriva para dar-se conta
da profusdo com que volta ao tema
da inabitacdo da Santissima
Trindade na alma, do qual faz
derivar o programa pratico da vida
cristad: vida de “filhos no Filho” [36],
quer dizer filhos de Deus in Christo,
segundo a expressdo recorrente em
S. Paulo, pelo envio do Espirito Santo
[37]. S. Paulo, com efeito,
desenvolveu o conceito da presenca
do Espirito na alma, de algum modo
pré-anunciada, como foi dito [38],
por la shekinah de Deus no Templo:
“Nao sabeis que sois templo de Deus
e que o Espirito de Deus habita em
vOs? (...). O templo de Deus é santo, e
esse templo sois vos” [39].



S. Josemaria formula toda a
formacao cristd como uma ajuda
para que a inabitacdo e a divinizacdo
— e, portanto, a consciéncia de ser
filhos de Deus em Cristo — se
traduzam na oragdo e no recurso
oportuno e consciente aos
sacramentos. Para ele, conduzir a
oracgao e aos sacramentos era
realmente educar.

“Se abandonarmos os Sacramentos,
desaparece a verdadeira vida crista.
Contudo, ndo se nos oculta que
particularmente nesta época ndo
falta quem pareca esquecer, e até
chegue a desprezar, esta corrente
redentora da graca de Cristo. E
doloroso falar desta chaga da
sociedade que se chama cristd, mas
torna-se necessario, para que nas
nossas almas se afinque o desejo de
recorrermos com mais gratidao e
amor a essas fontes de
santificacao” [40].



Ao longo da sua vida e, de modo
particular, entre 1970 e 1975, ano da
sua morte, levou a cabo uma
amplissima catequese sobre 0s
sacramentos. Doia-lhe a “moda”,
difundida naquela época, de retardar
o baptismo das crian¢as com o
pretexto de uma escolha mais
consciente por parte dos baptizados.
E oportuno recordar aqui a doutrina
sobre os efeitos do baptismo, que
“ndo somente purifica de todos os
pecados, mas que também faz do
neofito “uma nova criacdo” (2 Cor 5,
17), um filho adoptivo de Deus, que
foi feito “participante da natureza
divina” (2 Pe 1, 4), membro de Cristo,
co-herdeiro com Ele e templo do
Espirito Santo. A Santissima
Trindade da ao baptizado a graca
santificante, a graca da justificacado
que o torna capaz de crer em Deus,
de esperar n’Ele e de o amar através
das virtudes teologais; concede-lhe
poder viver e actuar sob a mogao do
Espirito Santo mediante os dons do



Espirito Santo; permite-lhe crescer
no bem através das virtudes
morais” [41].

Baseado nesta forte convicgao, S.
Josemaria lamentava: “Nao faltam os
que parece que esquecem, e que
chegam a desprezar, esta corrente
redentora da graca de Cristo (...).
Decidem sem o menor escrupulo
retardar o baptismo dos recém-
nascidos, privando-os — e cometendo
assim um grave atentado contra a
justica e contra a caridade — da graca
da fé, do tesouro incalculavel da
inabitacdo da Santissima Trindade
na alma, que vem ao mundo
manchada pelo pecado original.
Pretendem também desvirtuar a
natureza propria do Sacramento da
Confirmacdo, no qual a Tradigdo viu
sempre unanimemente um
robustecimento da vida espiritual,
uma efusdo calada e fecunda do
Espirito Santo, para que, fortalecida
sobrenaturalmente, a alma possa



lutar — miles Christi , como soldado
de Cristo — nessa batalha interior
contra o egoismo e a
concupiscéncia” [42].

Com frequéncia referia-se também a
confissdo das criangas, animando 0s
pais a levar os seus filhos, sem
adiamentos, a esse sacramento.

“Que alegria ir confessar-se! Eu
confessei milhares e milhares de
criancas. Nao se perde o tempo:
aproveita-se, aprende-se com aquelas
almas nas quais o Espirito Santo esta
a actuar. Como as maes dais a
pequenada o vosso sangue e, depois,
0 néctar do vosso peito; assim o
Espirito Santo, metido na alma
dessas criaturas, que talvez néo se
déem conta de nada, actua, actua,
actua. E o sacerdote colabora com
Ele, com o Espirito Santo. Além disso,
a graca do sacramento, que é
também o Espirito Santo em

accao” [43].



E chegamos assim ao verdadeiro
fundamento da formacao crista
segundo S. Josemaria Escriva: a
filiacdo divina. Deus criou-nos para
nos dar gratuitamente uma
dignidade superior, estritamente
sobrenatural: ser filhos adoptivos,
filhos no Filho, membros da familia
do Pai, Filho e Espirito Santo:
domestici Dei [44]. “O modo em que
Deus nos constitui membros da sua
familia — escreve F. Ocariz
comentando os ensinamentos de S.
Josemaria — é pois um muito
concreto: a filiacao. Esta
familiaridade divina ndo é, em nas,
uma simples questdao moral , um
simples comportamento, mas, antes,
fundamenta-se numa real
transformacdo —e levacdo, adopc¢ao —,
pois «a fé diz-nos que o homem, em
estado de graca, esta endeusado »(
Cristo que passa , n. 103), quer dizer,
metido verdadeiramente em Deus,
introduzido a participar da vida
divina; dessa Vida que sdo as



Processoes eternas da Santissima
Trindade (...). Ndo s6 Deus, num
esbanjamento de bondade, quer que
o0 tratemos como um pai, mas num
esbhanjamento incomparavelmente
maior do seu amor, adopta-nos como
seus filhos” [45]. Assim escreve S.
Jodo: “Vede que amor por nds teve o
Pai, querendo que nos chamemos
filhos de Deus e o sejamos de
verdade” [46]. S. Josemaria fez da
filiacdo divina o fundamento da vida
espiritual. Nos seus ensinamentos
este ndo é um aspecto mais, mas, sim,
0 enquadramento transversal e
omnicompreensivo.

“A piedade que nasce da filiacdo
divina é uma atitude profunda da
alma, que acaba por informar toda a
existéncia: estd presente em todos os
pensamentos, em todos os desejos,
em todos os afectos. Ndo tendes visto
como, nas familias, os filhos, mesmo
sem repararem, imitam os pais:
repetem os seus gestos, seguem 0S



seus costumes, se parecem com eles
em tantos modos de comportar-se?

Pois 0 mesmo acontece na conduta
de um bom filho de Deus. Chega-se
também, sem se saber como nem por
que caminho, a esse endeusamento
maravilhoso que nos ajuda a olhar os
acontecimentos com o relevo
sobrenatural da fé; amam-se todos os
homens como o nosso Pai do Céu os
ama e — isto € o que mais importa -
consegue-se um brio novo no esforgo
quotidiano para nos aproximarmos
do Senhor. As misérias ndo tém
importancia, insisto, porque estdo ao
nosso lado os bragos amorosos do
nosso Pai Deus para nos

levantar” [47].

Falando aos pais dizia que o ponto
principal da formacao cristd dada
aos seus filhos era o conhecimento
de Deus como Pai. E ndo deveria ser
dificil aos pais que sdo amados pelos



seus filhos a transposicdo do modelo
filial, do natural ao sobrenatural.

As virtudes humanas

Outro aspecto central da orientacdo
que Josemaria da a formacao crista €
a importancia atribuida as virtudes
humanas. Gostava de empregar o
adjectivo humanas para sublinhar
que se tratam de habitos que honram
a pessoa que o0s tem, que estao na
base do comportamento livre e que
“alguns tém, mesmo sem conhecer
Cristo” [48].

Neste mundo, muitos ndo privam
com Deus; sdo criaturas que talvez
ndo tenham tido ocasido de ouvir a
palavra divina ou que a esqueceram.
Mas as suas disposicdes sdo
humanamente sinceras, leais,
compassivas, honradas. Atrevo-me a
afirmar que quem reune essas
condicdes esta a ponto de ser
generoso com Deus, porque as



virtudes humanas constituem o
fundamento das sobrenaturais [49].

Consequentemente, para a actuacao
cristd as virtudes humanas e as
sobrenaturais exigem-se
reciprocamente, sendo as primeiras
a base das segundas. E dificil
exercitar, por exemplo, a fortaleza
sobrenatural se humanamente
faltam os habitos de dominio de si
proprio, ou a prudéncia crista se
naturalmente se é leviano.

Por outro lado, as virtudes humanas,
num cristdo, convertem-se em
sobrenaturais quando sao vivificadas
pela caridade e podem ser
desenvolvidas com a ajuda da graca
divina [50]. Para a formacdo das
virtudes na vida familiar ha que ter
presente que, como adverte o
Romano Pontifice, “por uma espécie
de osmose, os filhos incorporam as
suas vidas e a sua personalidade
aquilo que respiram no ambiente do



lar, como fruto das virtudes que os
pais cultivaram nas suas proprias
vidas. O melhor modo de esculpir as
virtudes no coracdo dos filhos é
oferecer-lhas gravadas na vida dos
pais. Virtudes humanas e virtudes
cristds, em harmoniosa e forte
unidade, tornam amavel o ideal
contemplado nos pais, e estimulam
os filhos a empreender a sua
conquista” [51].

Uma vida virtuosa é atraente. Mas S.
Josemaria reconhecia que entre 0s
cristdos nem sempre € assim.

“Talvez tenhais observado (...) tantos
e tantos que se dizem cristdos —
porque foram baptizados e recebem
outros Sacramentos —, mas que se
mostram desleais, mentirosos,
insinceros, orgulhosos... E caem de
repente. Parecem estrelas que
brilham durante alguns momentos
no céu e, de subito, despenham-se
irremediavelmente. Se aceitarmos a



nossa responsabilidade de filhos de
Deus, saberemos que Ele quer que
sejamos muito humanos. A cabeca
pode tocar o céu, mas oS pés
assentam na terra, com seguranca. O
preco de se viver cristimente nao é
nem deixar de ser homem nem
abdicar do esforco por adquirir essas
virtudes que alguns tém, mesmo sem
conhecerem Cristo. O preco de todo o
cristao é o Sangue redentor de Nosso
Senhor, que nos quer - insisto —
muito humanos e muito divinos, com
o empenho didrio de O imitar, pois é
perfectus Deus, perfectus homo ” [52].

O cristdo que ndo se empenha na
pratica das virtudes, que nao se
esforca no cumprimento dos seus
deveres familiares, profissionais e
sociais, e também no exercicio dos
seus proprios direitos, ndo pode ser
um bom discipulo de Cristo, e causa
dano a Igreja. Significativamente, S.
Josemaria queria que, na familia e
nos centros educativos, os filhos



recebessem uma profunda formacao
sobre os seus direitos e deveres como
cidaddos livres que, com uma
marcada sensibilidade pelo bem
comum, devem contribuir para o
desenvolvimento da sociedade.
Julgava ruinosas duas posicoes
opostas, mas que coincidem em
esvaziar o homem da sua
humanidade.

“Certa mentalidade laicista e outras
maneiras de pensar a que
poderiamos chamar pietistas
coincidem em néo considerar o
cristdo como homem integro e pleno.
Para os primeiros, as exigéncias do
Evangelho sufocariam as qualidades
humanas; para os outros, a natureza
caida poria em perigo a pureza da fé.
O resultado é o mesmo: desconhecer
a profundidade da Encarnacéo de
Cristo, ignorar que o Verbo se fez
carne , homem, e habitou entre nos

” [53].



E aqui onde se situa em boa parte a
ascese crista [54]. E aqui era muito
exigente, primeiro consigo proprio e
depois com os outros. Contando
sempre com a graca de Deus,
animava a orientar as proprias
poténcias com a tenacidade e o
optimismo do desportista e com a
firmeza do asceta. Nos lares cristaos,
dizia, ha que criar um clima de
sinceridade, de generosidade, de
lealdade. Nas escolas e nos
ambientes formativos ha que
procurar, sem concessoes, que as
pessoas desenvolvam estas atitudes
porque se pretende que sejam
santos.

“Quando uma alma se esforca por
cultivar as virtudes humanas, o seu
coracao ja esta muito perto de Cristo.
E o cristdo compreende que as
virtudes teologais — a fé, a esperanca,
a caridade — e todas as outras que a
graca de Deus traz consigo o animam
a nunca descuidar essas boas



qualidades, que compartilha com
tantos homens.

As virtudes humanas — insisto — sdo o
fundamento das sobrenaturais; e
estas proporcionam sempre um novo
vigor para progredir com honradez
no sentido do bem. Mas, em
qualquer caso, ndo é suficiente o
desejo de possuir essas virtudes: é
preciso aprender a pratica-las.
Discite benefacere (Is 1, 17), aprendei
a fazer o bem. Temos de nos
exercitar habitualmente nos actos
correspondentes — actos de
sinceridade, de equanimidade, de
serenidade, de paciéncia —, porque
amores sdo obras e nao se pode amar
a Deus s0 de palavra, mas com obras
e de verdade (1 Jo 3, 18).

Se o cristdo luta por adquirir estas
virtudes, a alma dispde-se a receber
com eficacia a graca do Espirito
Santo: e as qualidades humanas boas
ficam reforcadas com as mogoes do



Paraclito na alma. A Terceira Pessoa
da Santissima Trindade - doce
hospede da alma - oferece os seus
dons: dom de sabedoria, de
entendimento, de conselho, de
fortaleza, de ciéncia, de piedade, de
temor de Deus.

(...) Anossa fé da todo o seu relevo a
estas virtudes, que pessoa alguma
deveria deixar de cultivar. Ninguém
pode vencer o cristdo em
humanidade. Por isso, quem segue
Cristo é capaz — ndo por mérito
proprio, mas pela graca de Nosso
Senhor - de comunicar aos que o
rodeiam o que as vezes eles
pressentem, embora nao consigam
compreender: que a verdadeira
felicidade, o verdadeiro servigo ao
proximo passa pelo Coracdo do
Nosso Redentor, perfectus Deus,
perfectus homo ” [55].

Pode S. Josemaria ser contado entre
os santos educadores, dos que € rica



a historia da Igreja? Certamente pode
dizer-se que foi um colossal
promotor da formacdao cristd, ndo sé
atraveés das instituicdes educativas
que se inspiram nos seus
ensinamentos, mas também, e
sobretudo, com a prépria vida do
Opus Dei, o qual gostava definir
como “uma grande catequese”.
Formacao de cristdos no meio do
mundo orientada para os ajudar a
assumir, com toda a radicalidade e
com os meios adequados, 0
chamamento baptismal a vida em
Cristo.

Notas:

[1] Concilio Vaticano II, Decl.
Gravissimum educationis , n. 3, Cfr.
também Const. dogm. Lumen
gentium , n. 11 e Const. past.
Gaudium et spes, n. 52; e no
Magistério pos-conciliar, Jodo Paulo
I, ExX. apost. Catechesi tradendae , 16-
X-1979. nn. 68-69; EX. apost.



Familiaris consortio , 22-XI-1981, n.
21; e Carta as familias, 2 1I-1944, n.
16. Neste ultimo texto o Papa explica
que a educacdo dos filhos é
prossecucdo e desenvolvimento do
amor conjugal, e uma participacio
do amor paternal e maternal de
Deus. Cfr. também mensagem aos
participantes da XII Assembleia
plendria do Pontificio Conselho para
a Familia , 29-IX-1995, sobre o tema A
transmissdo da fé na familia .

[2] Sobre o alto conceito que S.
Josemaria tinha da educacédo como
actividade humana e como expressao
apostolica, ver F. Ponz Piedrafita, A
educacdo e a actividade educativa
nos ensinamentos de Mons.
Josemaria Escriva de Balaguer,
Eunsa, Pamplona 1976.

[3]1 Dt 6, 2-7.
[4] Cfr. Dt 6, 10ss.

[5128m 5, 1.



[6] Cfr. Js 7, 16-26.
[7] Cfr. Job 1, 5.

[8] Jo 4, 53.

[9] Cfr. Act 16, 16-39.
[10] Cfr. Act 18, 8.

[11] Além dos conhecidos estudos de
A. Hamman ( La vie quotidienne des
premiers chrétiens ) e de G. Bardy (
La vie spirituelle d’apreés les Péres des
trois premiers siecles ), limito-me a
citar: E Cavalcanti, La vita familiare ,
em C. Burini - E. Cavalcanti, La
spiritualita della vita quotidianna
negli scritti dei Padri della Chiesa,
Ed. Dehoniane, Bologna 1988, pp.
155-179.

[12] S. Josemaria Escriva, Cristo que
passa, n. 30.

[13] S. Josemaria Escriva, Temas
Actuais do Cristianismo , n. 91.



[14] Cfr. can. 1136.

[15] S. Josemaria Escriva, Temas
Actuais do Cristianismo , n. 103. “Os
pais, doando a vida e recebendo-a
num clima de amor, estdo providos
de um potencial educativo que
nenhum outro detém; de um modo
unico conhecem os seus proprios
filhos na sua irrepetivel
singularidade e, por experiéncia,
possuem os segredos e 0s recursos do
amor verdadeiro” ( Pontificio
Conselho para a Familia , Orientacgdes
educativas em familia, 8-XII-1995, n.
79.

[16] Uma excelente reflexdo
filosofica sobre o amor como alma da
educacdo, amplamente inspirada nos
ensinamentos de S. Josemaria
Escriva, desenvolve-a C. Cardona em
Ftica del quehacer educativo, Rialp,
Madrid 1990

[17] Cfr. V. Garcia Hoz, La pedagogia
in Mons. Escriva de Balaguer , em



“Studi Cattolici” 182-183 (1976), pp.
260-266. Cfr. também T. Alvira,

¢ Como ayudar a nuestros hijos?,
Palabra, Madrid 1983.

[18] Rm 7, 16-18.

[19] Cfr. Catecismo da Igreja
Catolica , n. 407.

[20] Gal 2, 20.
[21] Gal 4, 19.
[22] Gal 6, 7-8.

[23] Notas de uma terttlia em
Valéncia (Espanha), 19-X1-1972: AGP,
P11, p. 101.

[24] S. Josemaria Escriva, Cristo que
passa, n. 28.

[25] S. Josemaria Escriva, Temas
Actuais do Cristianismo , n. 103.

[26] S. Josemaria Escriva, Instrucgdo ,
9-1-1935, n. 133.



[27] S. Josemaria Escriva, Temas
Actuais do Cristianismo , n. 102.

[28] Notas de uma tertulia em S.
Paulo (Brasil), 4-VI-1974: AGP, P11, p.
104.

[29] S. Josemaria Escriva, Cristo que
passa,n. 27.

[30] Notas de uma tertulia em Madrid
(Espanha), 28-X-1972: AGP, P11, p.
109.

[31] Notas de uma tertulia em S.
Paulo (Brasil), 2-VI-1974; AGP, P11, p.
111.

[32] Cfr., por exemplo, J. Grosso, La
divinisation du chrétien d’apres les
Péres Grecs, Gabalda, Paris 1938; cfr.
também o artigo Divinisation, no
Dictionnaire de Spiritualité,
Beauchesne, Paris.

[33] Jo 17, 21.

[34] Jo 14, 23.



[35] S. Josemaria Escriva, Amigos de
Deus, n. 306.

[36] Concilio Vaticano II, Decl.
Gaudium et spes , n. 22.

[37] Cfr. Gal 4, 6.

[38] Cfr. L. Bouyer, La Bible et
I’Evangile, Du Cerf, Paris 1952; Idem ,
Mysterion. Du mystere a la mystique,
Oell, Paris 1986.

[39] 1 Cor 3, 16-17.

[40] S. Josemaria Escriva, Cristo que
passa,n. 78.

[41] Catecismo da Igreja Catdlica , nn.
1265-1266.

[42] S. Josemaria Escriva, Cristo que
passa,n. 78.

[43] Notas de uma tertulia em
Santiago do Chile , 2-VII-1974; AGP,
P11, p. 106.



[44] Ef 2, 19.

[45] F. Ocariz, Naturaleza, Graciay
Gloria , Eunsa, Pamplona 2000, pp.
183-184 (capitulo La filiacion divina,
realidad central en la vida y en la
enseflanza de Mons. Escriva de
Balaguer ). «A nossa relacdo com as
trés pessoas divinas é uma relacdo
baseada na nossa participacdo na
filiacdo de Cristo por iniciativa de
Pai, que quer fazer-nos filhos no
Filho, e pela infusdo do Espirito, o
qual nos assimila a Cristo enquanto
Filho» (J. A. Sayés, La gracia de
Cristo , BAC, Madrid 1993, p. 283).

[46] 10 3, 1.

[47] S. Josemaria Escriva, Amigos de
Deus, n. 146.

[48] S. Josemaria Escriva, Amigos de
Deus, n. 75.

[49] S. Josemaria Escriva, Amigos de
Deus, n. 74.



[50] “Ndao basta essa capacidade
pessoal: ninguém se salva sem a
graca de Cristo” (S. Josemaria

Escriva, Amigos de Deus , n. 75).

[51] Jodo Paulo II, Discurso aos
participantes na IV Assembleia geral
do Conselho Pontificio para a
Familia , sobre o tema: O sacramento
do matrimonio e a missdo educativa ,
10-X-1986, n. 5; AAS 79 (1987)
286-290.

[52] S. Josemaria Escriva, Amigos de
Deus ,n. 75.

[53] S. Josemaria Escriva, Amigos de
Deus , n. 74.

[54] Cfr. V. Garcia Hoz, Pedagogia de
la lucha ascética , Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas,
Madrid 1946, especialmente pp.
387-411.

[55] S. Josemaria Escriva, Amigos de
Deus , nn. 91-93.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/uma-
pedagogia-da-fe-na-familia-a-proposito-
de-alguns-ensinamentos-de-s-josemaria/
(18/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia-a-proposito-de-alguns-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia-a-proposito-de-alguns-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia-a-proposito-de-alguns-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia-a-proposito-de-alguns-ensinamentos-de-s-josemaria/

	Uma pedagogia da fé na família - a propósito de alguns ensinamentos de S. Josemaria

