
opusdei.org

Uma muralha
intransponível: O dia
de guarda

O dia de guarda é um costume
no Opus Dei que consiste em
dedicar um dia da semana a
viver com especial intensidade
a fraternidade cristã, tendo
presentes os outros na oração,
na mortificação e nos pequenos
pormenores de caridade.

30/03/2025

Não é estranho que ao ir de viagem
para algum país e visitar os seus



monumentos mais emblemáticos,
nos encontremos com alguma
construção de pedra. Ficamos
espantados, impressionados pelos
séculos – ou milénios! – que
semelhantes edifícios viram passar.
Talvez tivessem precisado de algum
restauro, mas não muito para a
duração deles. Alguns, além disso,
não têm qualquer argamassa ou
cimento que una os blocos de pedra
entre si: basta a compressão que
exercem umas pedras sobre as
outras.

Filhos dum mesmo Pai

Ao contemplar estes monumentos
vem-nos à cabeça aquela passagem
do livro dos Provérbios: «Um irmão
ajudado pelo seu irmão é praça forte
e alta, forte como uma muralha
real» (Pr 18, 19); é como um desses
muros de pedra que resistiu ao
embate dos exércitos inimigos, das
inclemências do tempo e da



passagem dos anos. Mas permanece
firme, resistente e compacto.

Nós somos como essas pedras, e, se
nos apoiamos uns aos outros, a Obra
será como uma cidade firme: «E eis
que hoje te estabeleço como cidade
fortificada, como coluna de ferro e
muralha de bronze» (Jr 1, 18). «O
amor que nos une entre nós –
recorda o prelado do Opus Dei – é o
mesmo amor que mantém a Obra
unida»[1]. Por isso, podíamos dizer
que, de certo modo, a unidade no
Opus Dei – aspeto essencial e paixão
dominante – depende da nossa vida.
Isto é algo que a Beata Guadalupe
experimentava em primeira mão, e
assim o fazia saber a São Josemaria:
«A Obra sou eu mesma e não poderia
já ser doutra maneira. Que alegria
me dá sentir isto tão claro e sempre,
desde o primeiro dia e cada vez
mais!»[2].



Preocupamo-nos com os outros
membros da Obra porque são irmãos
nossos. Unidos por laços
sobrenaturais, mais fortes que os de
sangue, vamos edificando o Opus
Dei. Quer dizer, vamo-nos ajudando
a ser santos e a ser apóstolos. Mas a
fraternidade não é mais uma tarefa a
realizar entre outras, como o
trabalho ou as normas de piedade,
mas é antes uma realidade que
vivifica o nosso dia. Vivemos,
rezamos, gozamos e sofremos
sabendo-nos filhos dum mesmo Pai e,
portanto, irmãos entre nós: «Em
suma, “a filiação divina está presente
em todos os pensamentos, em todos
os desejos, em todos os
afetos” (Amigos de Deus, n. 146). E
expande-se necessariamente em
fraternidade»[3].

Amorosa vigilância

O dia de guarda ajuda-nos a querer
fortalecer essa cidade amuralhada. O



Pe. José Luis Múzquiz recorda o
momento em que ouviu falar pela
primeira vez deste costume. Foi
durante uma meditação em Diego de
León, em 1942, quando São
Josemaria, aludindo à vigilância
fraterna que devíamos viver na
Obra, «repetia as palavras da
Escritura: “Custos, quid de nocte?” (Is
21, 11). E começou a viver-se então
esse costume que leva cada um a
estar “de guarda” um dia da semana,
tratando de viver com mais
delicadeza o espírito de
fraternidade».

Essa frase da Escritura serviu de
inspiração a São Josemaria na hora
de escrever aquele ponto de Sulco:
«Sentinela, alerta! Oxalá também tu
te habituasses a ter, durante a
semana, o teu dia de guarda – para te
entregares mais, para viveres com
vigilância mais amorosa cada
pormenor, para fazeres um pouco
mais de oração e de mortificação»[4].

https://opusdei.org/pt-pt/jose-luis-muzquiz/


Se voltarmos ao exemplo das cidades
fortificadas, é fácil imaginarmos os
soldados a caminhar nelas, muralha
acima, muralha abaixo. O seu
trabalho é importante. Se eles
vigiam, os seus irmãos, em segurança
dentro da cidade, podem viver
tranquilamente: sabem que o
inimigo não poderá entrar. A cidade
está bem guardada pelas sentinelas.

É próprio de qualquer família que
entre todos se ocupem de levar o lar
por diante. Cada um o faz a seu
modo. O pai e a mãe repartem entre
si certas tarefas, ao mesmo tempo
que sabem confiar outras aos seus
filhos, sobretudo aos mais velhos. E
em épocas em que alguém da família
se encontra mais necessitado, não
hesitam em pôr-se de acordo entre
todos para assegurar que se sinta
sempre cuidado e bem
acompanhado.



Esse lar que forma cada família não é
algo que surge por si. É um trabalho
artesanal e quotidiano. O dia de
guarda convida-nos a considerar o
modo como «criamos família»,
porque «cada um contribui com um
valor necessário e insubstituível»[5].
Todos temos capacidades únicas que
podem contribuir para fazer os
outros felizes. Com os nossos talentos
e a nossa maneira de ser, podemos
ajudar os nossos irmãos a percorrer
o caminho para a santidade. Mais do
que concretizar alguma coisa para
esse dia, trata-se de vivê-lo com um
coração transformado pelos
sentimentos e afetos do Senhor: «Não
tenhais medo de vos quererdes
nobremente, santamente. Que vos
queirais muito: não vos dê vergonha
ter coração. Não basta tolerarmo-nos.
Isso é pouco. Não basta a caridade
oficial, fria. Carinho humano e
sobrenatural. Temos que pôr o
carinho de Cristo inflamado de amor
aos homens, a sua Mãe, aos



apóstolos, a Lázaro. Quando alguém
tem uma pena, todos com ele, para
padecer essa pena. E se alguém tem
uma alegria, alegremo-nos todos
também com ele»[6].

Manancial de água fresca

Todos nós, os homens estamos
chamados a tecer relações. A nossa
felicidade não depende tanto dos
êxitos que possamos obter ou dos
bens que conseguimos alcançar, mas
do modo – tal como Jesus Cristo –
como tivermos sabido amar e
entregar-nos aos outros. O cristão
está chamado a sair de si mesmo e
estabelecer vínculos profundos e
estáveis com os seus irmãos. A
fraternidade verdadeira é a que
«sabe ver a grandeza sagrada do
próximo, que sabe descobrir Deus
em cada ser humano, que sabe
tolerar as moléstias da convivência,
agarrando-se ao amor de Deus, que
sabe abrir o coração ao amor divino



para procurar a felicidade dos outros
como a procura o seu Pai bom»[7].

Quando vivemos com esta lógica
cristã de nos aproximarmos dos
outros e procurar o seu bem, estamos
a ampliar o nosso mundo interior
para partilhar e receber os dons de
Deus: permite-nos ser esse
manancial que dá água fresca aos
nossos irmãos. Por isso, o que
pudermos viver no dia de guarda
estará dirigido a cultivar essas
relações, a sair ao encontro do outro
e descobrir nele o rosto de Jesus.

Nesse dia, cada um tratará de pedir a
Deus pelos seus irmãos: cuidará a
prática das «normas e costumes;
procurará intensificar o seu trato
habitual com Deus, dedicará mais
tempo à oração, acrescentará alguma
mortificação especial»[8]. Este
empenho poderá exprimir-se muitas
vezes a partir das realidades que o
dia nos propõe: desde as práticas de



piedade que já realizamos – e
podemos aumentar um pouco
alguma delas – ou realizando outras
pontuais que nos dê jeito nesse dia,
oferecendo as lutas da vida de
família ou do trabalho, mortificações
que nos facilitam o exercício da
caridade, etc. Em resumo, os modos
concretos como vivemos esse
costume – que não é uma questão de
quantidade – são maneiras de
despertar, de nos recordar algo que
já estamos a procurar viver de modo
habitual: ter os nossos irmãos no
coração e na cabeça. E neste âmbito,
também podemos pôr a criatividade
e engenho dos filhos de Deus.

Isto pode levar-nos a participar das
alegrias e sofrimentos dos nossos
irmãos. Nos encontros ou nas
tertúlias, teremos ouvido falar
muitas vezes de empenhos e de
sonhos: projetos apostólicos e de
formação, notícias do trabalho ou da
família de cada um… Se estivermos



atentos e tivermos o coração nas
coisas dos outros, saberemos
encontrar em tudo mais um motivo
para a nossa resposta à graça. O dia
de guarda traz-nos à memória tudo
isso e transforma-o em impulso para
a vida interior: «Damos
continuamente graças a Deus por
todos vós, recordando-vos sem cessar
nas nossas orações; a vosso respeito,
guardamos na memória a atividade
da fé, o esforço da caridade e a
constância da esperança, que vêm de
Nosso Senhor Jesus Cristo» (1Ts 1,
2-3). A fé, a esperança e a caridade
dos nossos irmãos estão, de algum
modo, nas nossas mãos.

* * *

«Olha que a Igreja Santa é como um
grande exército em ordem de
batalha. E tu, dentro desse exército,
defendes uma “frente”, onde há
ataques e lutas e contra-ataques.
Compreendes? Essa disposição,



aproximando-te mais de Deus,
impelir-te-á a converter as tuas
jornadas, uma após outra, em dias de
guarda»[9]. Com efeito, o espírito com
que vivemos este costume não é algo
acessório e só para esse dia, mas
destina-se a informar
progressivamente a nossa existência
para que esteja cada vez mais
entranhada no amor do Senhor.
Estamos chamados a ser essa
lâmpada que ilumina todos os
cantos, o sal que sabe desaparecer
para que seja saborosa a vida em
família. E assim viveremos «para
tornar mais fácil o serviço das almas
que se entregam a Deus»[10].

[1] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
01/11/2019, n. 14.



[2] Beata Guadalupe Ortiz de
Landázuri, Cartas a um santo, carta
28/05/1959.

[3] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 3.

[4] São Josemaria, Sulco, n. 960.

[5] Fernando Ocáriz, Mensagem,
19/03/2021.

[6] São Josemaria, Notas tiradas
numa tertúlia, 01/11/1964.

[7] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
92.

[8] De spiritu, n. 124.

[9] São Josemaria, Sulco, n. 960.

[10] São Josemaria, Notas tiradas
numa tertúlia, maio de 1955.

Miguel Forcada



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/uma-muralha-
intransponivel-o-dia-de-guarda/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-muralha-intransponivel-o-dia-de-guarda/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-muralha-intransponivel-o-dia-de-guarda/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-muralha-intransponivel-o-dia-de-guarda/

	Uma muralha intransponível: O dia de guarda

