
opusdei.org

Uma grande
narrativa sobre o
Opus Dei

No vol. 6 de Studia et
Documenta o historiador Jaume
Aurell publicou uma análise do
tema da formação do mito ou
"grande narrativa" sobre o Opus
Dei na Es-panha franquista,
contrastando a realidade desta
insti-tuição da Igreja com a sua
imagem pública criada na-
queles anos. Abaixo
apresentamos a tradução
integral deste estudo.



02/02/2014

O Opus Dei é presentemente uma
instituição da Igreja de reconhecido
prestígio. Este respeito foi-o
ganhando desde a sua fundação em
1928 e estendeu-se tanto aos
ambientes eclesiásticos como civis.
Ao longo da sua história, recebeu
manifestações de apreço e louvores
procedentes dos mais diversos
lugares, ideologias, confissões e
crenças religiosas. A sua ereção em
prelatura pessoal da Igreja Católica,
em 28 de novembro de 1982,
adequou a sua configuração jurídica
à sua natureza, e uma multidão de
pessoas acorreu a Roma às
cerimónias de beatificação (1992) e
de canonização (2002) do seu
fundador. Não obstante, ao lado
desta imagem positiva, amplamente
reconhecida, foi-se desenvolvendo
também outra menos favorável,



limitada a reduzidos ambientes
académicos, editoriais e média , mas
que, pela sua ampla ressonância,
teve em diversos momentos uma
notável repercussão social.

Como historiador interessado no
processo de aproximação, acesso,
interpretação, escrita, transmissão e
receção do passado, sempre me
chamou a atenção o vivo contraste
entre a realidade histórica do Opus
Dei, a sua aceitação universal (que
não mudou substancialmente desde
a data da sua fundação) e a sua
imagem, que variou enormemente
segundo as diversas épocas e lugares.
Para qualquer pessoa que conheça
minimamente a realidade histórica e
o itinerário jurídico do Opus Dei, não
deixa de ser surpreendente, esta
discrepância entre o facto em si
mesmo e a sua imagem recriada .

Partindo da observação deste
fenómeno histórico-mediático, este



artigo pretende explorar as
circunstâncias que favoreceram a
formação de uma determinada
imagem do Opus Dei ao longo da sua
história, centrando-se na época da
Espanha franquista (1930-1975). Não
se trata, portanto, propriamente de
um estudo sobre a natureza desta
instituição durante esse espaço e
tempo, mas antes de uma análise dos
mecanismos que articularam a
perceção que a sociedade sobre ela
projetou [1]. O artigo propõe-se
aprofundar, ao nível global e teórico,
os processos que regem este tipo de
distorções, tão próprios das
sociedades modernas e, mais
propriamente, pós-modernas. Parto,
portanto, de um interesse temático (a
imagem do Opus Dei), mas também
metodológico e teórico (a geração, a
consolidação e o funcionamento das 
grandes narrativas nas sociedades
contemporâneas).



O Opus Dei experimentou durante o
seu percurso a emergência de duas
imagens contraditórias. Na primeira
é apresentada como uma realidade
apostólica que contribuiu para a
difusão da vida cristã no meio do
mundo e aprecia o seu compromisso
com alguns setores chave com vista
ao desenvolvimento e progresso da
sociedade, especialmente no campo
cultural e educativo. Na segunda é
descrita como uma organização
conservadora, que aspira a adquirir
poder e que, partindo de uma
primeira configuração como grupo
de pressão ideológica sob a Espanha
franquista, foi variando a sua
fisionomia para se adaptar às
mutáveis circunstâncias históricas.

Como consequência desta segunda
imagem, geraram-se à volta do Opus
Dei uma série de mitos, deformações
da realidade, que criaram por sua
vez um imaginário complexo à sua
volta. Os primeiros pontos de fricção



estão localizados no pós-guerra
espanhola, nos anos quarenta,
procedentes de alguns membros de
instituições religiosas no âmbito
eclesiástico, e da Falange Espanhola
no âmbito civil. Em 1940, alguns dos
responsáveis das congregações
marianas viram em Escrivá um
concorrente e fizeram todo o possível
por desacreditá-lo, acusando-o de
herege. Em 1941, foi apresentada
uma denúncia ante o Tribunal de
Repressão da Maçonaria, acusando S.
Josemaria e a instituição por ele
fundada de maçónica. Em 1942,
alguns membros da Falange
Espanhola denunciaram-no como
antifalangista e inimigo, portanto, do
Movimento que havia dado lugar ao
estabelecimento do franquismo.
Como consequência, no princípio dos
anos quarenta, o fundador do Opus
Dei acumulava já as denúncias de
herege, mação e traidor da pátria.



Esses factos históricos marcam o
início das campanhas contra o Opus
Dei, e são os que dão origem a uma 
grande narrativa com elementos
ideológicos poderosos, que se vem
arrastando até à atualidade,
assumindo formas muito diversas.
Como consequência, o estudo da
formação e desenvolvimento desta 
grande narrativa (o Opus Dei, grupo
conservador interessado no controlo
dos centros de poder), representa um
campo de investigação atraente para
os historiadores ocupados na análise
da dinâmica da geração,
consolidação e divulgação das
narrativas históricas, dos mitos e das
meta-narrativas. É esta a questão que
me proponho analisar. As minhas
considerações centrar-se-ão ao nível
historiográfico; procederei, pois,
mediante uma análise do que já foi
publicado, embora não exclua,
ocasionalmente, uma exploração
mais direta das fontes primárias.



As grandes narrativas e as
interpretações totais da realidade

Para compreender o funcionamento
da criação deste monstro mediático,
creio que pode ser útil recorrer à
noção de grande narrativa , que foi
tomando corpo na esfera das
disciplinas humanísticas e das
ciências sociais a partir dos anos
setenta do século passado. Os
historiadores definiram as grandes
narrativas como descrições globais
do passado, capazes de transformar
conceptualmente as realidades mais
complexas, convertendo-as em
simples sistemas de conhecimento,
acessíveis ao grande público [2].
Jean-François Lyotard, no seu
diagnóstico La condición
postmoderna , publicado em 1979,
identificou as grandes narrativas com
o conceito das meta-narrativas ,
surgidas da racionalização da
história através de teorizações pluri-
semânticas, capazes de interpretar



genericamente o passado, dar
sentido ao presente e abrir
perspetivas para o futuro [3].

As grandes narrativas , no sentido
mencionado, são construções
teóricas, articuladas por intelectuais,
que oferecem explicações
simplificadas dos complexos
acontecimentos históricos
experimentados por uma sociedade –
especialmente aqueles que possuem
uma forte carga dramática e estão
bem enraizados na memória coletiva
– inserindo-as eficazmente na cultura
popular [4]. Estas meta-narrativas
possuem uma notável dimensão
identificadora, atendendo à eficácia
das explicações históricas, da auto-
compreensão e da configuração das
sociedades.

As grandes narrativas são fruto da
memória mais que da história e,
consequentemente, não têm porque
ter uma base histórica rigorosa,



embora, pelo menos, devam ter uma
certa analogia com a realidade.
Costumam originar-se a partir de
alguns factos mais ou menos bem
definidos, ou de testemunhos mais
ou menos diretos de alguns
acontecimentos, transmitidos por
tradição oral. Estes factos são
reinterpretados, para ser
posteriormente recolhidos por
intelectuais, que os envolvem numa
sofisticada base científica.
Finalmente, fazem-se património de
escritores e jornalistas, que os
transformam em histórias e os
divulgam numa grande narrativa
suscetível de ser compreendida,
apreendida e assimilada por todos os
membros da sociedade,
independentemente do seu nível
cultural. Uma vez feitos património
da opinião pública, os políticos
utilizam-nos com mestria em seu
favor, embora raras vezes os
consigam manipular ou transformar;
e por isso limitam-se a explorar ao



máximo a sua potencialidade até que
perdem vigor, sendo assim
substituídos por outros de maior
eficácia.

As grandes narrativas costumam ter
eficácia durante duas ou três
gerações. Depois, não
necessariamente se transformam ou
mudam, mas, em vez disso, definham
lentamente. Assim, em referência à
história de Espanha, a grande
narrativa da primeira metade do
século XIX, por exemplo, foi a
construção de uma nação através da
guerra da Independência; a da
primeira terça parte do século XX, a 
grande narrativa da Restauração e a
mitificação do Cánovas moderado;
nos anos seguintes a 1939, o da
reconstrução da Espanha imperial; o
da Transição democrática, forjado
através do «consenso» à volta de
certos valores fundamentais como os
da reconciliação, amnésia coletiva
terapêutica e democracia. Mais



recentemente, parece ter dominado a
grande narrativa da República e da
Guerra Civil, como imagem das duas
Espanhas irreconciliáveis, num
discurso maniqueísta e reducionista
de bons e maus – um discurso que
por sua vez está a ser reelaborado na
atualidade através de uma leitura
revisionista da história de Espanha.
Não é que estas grandes narrativas ,
aplicadas à história de Espanha,
sejam historicamente falsas, porque
sempre têm um fundamento
histórico, mas a sua simplificação da
realidade é tão evidente que deixam
de ser uma referência.

A grande narrativa transforma-se em
não poucas ocasiões em mito , ainda
que não tem porque se identificar
plenamente com ele. A diferença é
que a grande narrativa preocupa-se
mais com a imagem perdida do que
com a realidade das coisas, enquanto
o mito não necessita da mediação
dessa imagem, porque muitas vezes



o momento da sua formação coincide
com o do facto real, ainda que logo se
deforme com a passagem do tempo,
ou - no processo mais habitual - se
acabe por idealizar esse facto
original. Por este motivo, a grande
narrativa frequentemente rege-se
pelo lema de que «a perceção é a
realidade», ou surge daquela outra
reconhecida asserção de que «o meio
é a mensagem», enquanto o mito não
necessita de nenhum tipo de
legitimação, porque se impõe de um
modo mais espontâneo [5].

Os historiadores não se satisfazem
com a grande narrativa para análise
do passado, mas também não o
desprezam como contrário à
história , porque – tal como sucede
com o mito – a sua existência
corresponde a uma imagem que a
sociedade, ou uma parte da
sociedade, fez de si mesma e,
portanto, desde este ponto de vista, é
histórico ou, mais propriamente,



pertence ao imaginário histórico de
uma sociedade [6]. Os mitos – as
histórias milenárias, os heróis
fundadores, os personagens
mitificados – convertem-se em
modelos para explicar o mundo, para
definir a identidade própria, tanto ad
intra como ad extra , na sua relação
com os outros.

Três livros publicados em Espanha
no princípio da década passada
puseram em evidência a importância
da criação das grandes narrativas
para a consolidação das identidades
coletivas: o de José Álvarez Junco
sobre a formação da identidade
espanhola no século XIX, o de Ismael
Saz sobre os discursos dos
intelectuais falangistas durante o
franquismo, e o de Santos Juliá sobre
a grande narrativa das duas
Espanhas [7]. Todos eles partem do
pressuposto da eficácia das grandes
narrativas ou discursos na formação
das identidades e da construção da



própria história. Uma das conclusões
em que coincidem é a sobrevivência
da grande narrativa das duas
Espanhas, que se alargou, inclusive,
para além das profundas crises que
fustigaram o país nos dois últimos
séculos: a guerra da independência, o
desastre de 1898, a Guerra Civil e a
Transição democrática.

O caso de Espanha é peculiar, mas
todas as nações podem identificar no
seu passado e no seu presente a
existência de grandes tramas
narrativas, surgidas do
entrecruzamento de muitas vozes e
geradoras de identidades coletivas.
Nalgum momento da sua história,
boa parte dos países europeus
mantiveram umas narrativas
análogas às criadas em Espanha – a
França tradicionalista e
revolucionária, a Itália legal e real, a
Alemanha ilustrada e militarista, a
América esclavagista e progressista,
a Inglaterra classista e industrial –



que se caraterizam pela sua longa
duração, ainda que não costumem
ser intemporais porque estão
associados a determinados aspetos
ou períodos da sua história. Como
argumenta Manuel Pérez Ledesma, a
preocupação pela dualidade não
durou muito tempo nesses países, e
as narrativas enfrentadas sobre a
identidade da nação só ocuparam um
papel destacado nas criações dos
seus escritores populares nos
momentos críticos das guerras e
conflitos internacionais, ou nas fases
iniciais de organização dos Estados
nacionais [8]. Mas, seja qual for a sua
duração, essas narrativas
influenciam de modo global,
independentemente da sua criação
ter surgido de um pequeno grupo de
intelectuais ou de um único grupo
mediático. O Opus Dei também gerou
um destas grandes narrativas .

O Opus Dei no contexto do
catolicismo espanhol do pós-



guerra (1940-1944): suspeição
perante a novidade

A fundação do Opus Dei data de
1928. Durante os primeiros anos, S.
Josemaria desenvolveu o seu labor
sobretudo entre os jovens de Madrid,
tanto estudantes como
trabalhadores. O Opus Dei não teve
uma especial relevância pública
durante esses primeiros anos, tendo
em conta a pequenez das origens. A
Guerra Civil espanhola (julho de 1936
– abril de 1939) pôs um travão à
atividade pastoral de Escrivá de
Balaguer, por causa da perseguição
religiosa na zona de controlo
republicano, onde residiu até à sua
chegada a Burgos em finais de 1937.
Em 1939, ao terminar a Guerra Civil,
o Opus Dei contava com pouco mais
de uma dezena de membros,
homens, dispostos a viver o celibato
apostólico e com consciência
explícita de pertencer à instituição;
entre eles, Isidoro Zorzano, Juan



Jiménez Vargas, José María González
Barredo, Ricardo Fernández
Vallespín, Álvaro del Portillo, José
Maria Hernández Garnica, Francisco
Botella, Pedro Casciaro, Rafael Calvo
Serer, José María Albareda [9].
Durante vários meses, o fundador
pôde desenvolver o seu trabalho
apostólico sem dificuldades
especiais, ampliando-o também a
mulheres [10].

No entanto, já durante esse período
de 1939-40 tinham surgido algumas
desconfianças em torno do Opus Dei,
provenientes sobretudo de
ambientes eclesiásticos. Não era,
todavia, a primeira vez que
Josemaria Escrivá se via exposto a
falatórios. Ele mesmo o havia
anotado nos seus Apontamentos
íntimos antes da Guerra Civil,
quando a atividade apostólica do
Opus Dei se limitava à Academia DYA
e à Residência universitária de
Ferraz [11]: um dia de 1935 o filho do



proprietário do imóvel da Academia,
contou-lhe que alguém havia dito a
seu pai: «Como é que vocês
arrendaram os andares para a DYA,
que é uma coisa de mações? – Ouça!
– replicou-lhe o proprietário –, não
sabia que os mações rezavam todos
os dias o terço com tanta
devoção» [12]. Mas Escrivá não lhes
tinha dado demasiada importância,
pois, em última análise, sempre se
tinha tratado de críticas de índole
circunscrita e não tinham origem
numa campanha organizada.

Receios das Congregações Marianas
(1940-1941)

O panorama mudou
substancialmente depois da Guerra
Civil, nos primeiros anos de
quarenta. O Opus Dei sofreu então
uma crítica mais sistemática, umas
murmurações que não cessavam,
que começavam a propagar-se de um
modo surpreendente e que eram



desproporcionadamente grandes,
atendendo ao seu pequeno tamanho
naqueles momentos. A realidade é
que a mensagem que difundia,
baseada numa espiritualidade laical,
se enfrentava com um contexto
eclesial onde os leigos tendiam a
considerar-se uns fiéis de segunda
categoria, cuja santidade não se
excluía como possibilidade, mas era
sempre considerada por analogia
com religiosos e sacerdotes. Esta
renovada mensagem de santificação
através do vulgar não foi
compreendida por todos. Alguns não
só não a entenderam, mas
prontificaram-se a pôr-lhe travão.

As primeiras mentiras contra o Opus
Dei e o seu Fundador estão bem
localizadas em Madrid nos princípios
de 1940. Alguns dos membros da
Obra comentavam a Josemaria
Escrivá o que ouviam na
universidade contra a sua pessoa e a
instituição que havia fundado.



Espalhou-se a notícia entre alguns
círculos de estudantes, na
Universidade ou nas Escolas
Especiais, que o oratório de Jenner –
residência de estudantes promovida
pelo Opus Dei em Madrid em 1939 –
estava decorado com sinais
maçónicos e misteriosos,
comungava-se com partículas
perfumadas, havia cruzes sem
crucificado e respirava-se um
ambiente invulgar [13]. Escrivá
recusava-se a acreditar na origem
dessas críticas, até que na primavera
de 1940, comprovou que os que
estavam por trás da divulgação
pertenciam à Congregação Mariana
de Madrid, cujos dirigentes eram
eclesiásticos influentes tanto no
mundo clerical como no civil [14].

Escrivá soube então que o jesuíta
encarregado dessa Congregação,
Ángel Carrillo de Albornoz,
propagava entre os jovens membros
da congregação que o Opus Dei era



uma sociedade secreta, herética e de
cunho maçónico. Falou com o jesuíta
para chegar a um acordo no sentido
de comunicarem reciprocamente
qualquer crítica pejorativa que
chegasse ao seu conhecimento, quer
contra o Opus Dei quer contra as
congregações marianas [15]. As
críticas de Carrillo podiam estar
condicionadas pelo bem-
intencionado dever de preservar as
congregações marianas, mas, em
qualquer caso, eram infundadas. Já
algum tempo antes, S. Josemaria
tinha dirigido uma carta ao bispo de
Madrid, Leopoldo Eijo y Garay,
datada de 23 de abril de 1940, em
que reconhecia ter detetado esses
falatórios desde «há meses», o que
pode nos reportar, até finais de 1939
[16].

Deste modo começou a configurar-se
a grande narrativa à volta do Opus
Dei. Esta grande narrativa surgiu
significativamente de diversos



setores relacionados com o mundo
eclesiástico e não do setor laicista,
anticlerical ou anticatólico. Julgava-
se o Opus Dei como uma instituição
inovadora surgida no seio da Igreja,
mas que de facto a prejudicava,
porque ensinava e praticava
doutrinas consideradas suspeitas de
heresia ou, pelo menos, duvidosas,
por divulgar uma chamada à
santidade através do quotidiano, que
punha em causa a excelência da
vocação religiosa. A crítica de
maçónica continha, entre outras
coisas, conotações religioso-políticas
evidentes, que no ambiente clerical
da Espanha do primeiro período do
franquismo, podia implicar o início
de um processo judicial com
eventuais repercussões penais.

Uma carta de Josemaria Escrivá ao
bispo de Múrcia, datada de 15 de
setembro de 1940, ajuda a entender o
fundo da questão:



Tenho notícias fidedignas de que um
Sr. Conselheiro da Juventude da A.C.
masculina de Múrcia disse
textualmente: «que o labor (que
venho fazendo desde há doze anos,
muito unido ao meu Ordinário e aos
Ordinários dos lugares onde
trabalho) está exposto a uma
excomunhão do Papa: que ele [o
Conselheiro] está perfeitamente
inteirado das suas consequências,
mas que aos Bispos só lhes contamos
o que nos convém, etc.». Tudo isto é
totalmente calunioso, e da sua
gravidade julgará o meu Senhor
Bispo [17].

Este é um dos documentos que
testemunham que Escrivá de
Balaguer procurou contar com o
apoio e a aprovação dos bispos, tanto
em Madrid como nas outras cidades
onde o Opus Dei ia começando a sua
atividade apostólica; assim o
confirmam além disso as suas
contínuas petições aos bispos, por



carta, de autorizações para abrir
residências e instalar sacrários [18].

Em dezembro de 1940 as críticas
estenderam-se a Barcelona,
adquirindo formas análogas às de
Madrid, ainda que assumissem
formas mais dramáticas. Manuel
Maria Vergés, diretor das influentes
congregações marianas que dirigiam
os jesuítas nessa cidade, introduziu
algumas citações de Caminho na sua
pregação da Novena da Imaculada de
1940 para extrair dessas citações a
conclusão de que os ensinamentos
que continham eram heréticos [19].
Em meados de Janeiro de 1941,
Vergés pregou uma homilia onde
criticava explicitamente esta «nova
espiritualidade», que «permite
mentir aos seus membros, uma vez
que me consta positivamente que
alguns o são, mas a mim o negaram»,
e, além disso, pretendia levar à
certeza de que almas entregues a
Deus podiam perseverar «sem



nenhum distintivo, com fato e
gravata, livres para ir aonde lhes
apeteça» [20]

As ideias que continham as homilias
de Vergés são particularmente
relevantes para os objetivos deste
artigo, porque explicam muito bem o
funcionamento da formação das 
grandes narrativas : parte-se da base
de um fundamento real (os membros
do Opus De, leigos, não levavam
distintivos e, ainda que não
negassem a sua pertença ao Opus
Dei, estavam no seu direito de não a
declarar desnecessariamente, e além
disso, alguns dos aludidos por
Manuel María Vergés, como Alfonso
Balcells, não o eram nesse momento)
que é distorcido, dando lugar à
criação de uma narrativa , que se
divulga rapidamente. O caso do
jesuíta Vergés é, além disso,
especialmente significativo, pois o
citado Alfonso Balcells narrou na sua
autobiografia, com bastante detalhe,



os factos mencionados e o processo
posterior de retificação do jesuíta,
que atuou sempre de boa-fé, mas
muito condicionado pela
mentalidade clerical daquela época
[21].

Em todo o caso, as calúnias de
Barcelona e Madrid foram-se
difundindo entre as famílias dos que
haviam solicitado a sua admissão ao
Opus Dei. Durante o período
1940-1941, alguns religiosos
visitaram os pais dos que
frequentavam o centro do Opus Dei
em Barcelona, chamado El Palau.
Argumentavam que os seus filhos,
juntamente com outros jovens,
estavam a ser imbuídos de umas
ideias perigosas e inovadoras, que
contrariavam a tradição secular da
Igreja. Um desses jovens, Rafael
Escolà, explicava que «em seguida
visitaram a minha família para lhes
contar que a Obra era uma “heresia
muito perigosa”, que a nós “nos iam



enganando pouco a pouco”, que
Josemaria Escrivá “era diabólico” e
que, por fazer oração os
classificavam de “iluministas”, e que
também praticavam “ritos
inventados”» [22].

Distribuíram-se folhas em círculos
eclesiásticos, cheias de acusações
contra a pessoa de Josemaria Escrivá
e a instituição por ele fundada. Uma
dessas notas é especialmente
significativa da narrativa que se
estava inventando sobre o Opus Dei a
partir desses ambientes e que tanta
influência teria depois:

Opus Dei. Mandatos e normas aos
seus membros. Retrair-se do Diretor
Espiritual, ocultando-lhe sempre a
pertença ao Opus Dei. Nenhum
religioso é católico. Não fazer
Exercícios Espirituais. – A perfeição
está apenas em nós. Não dizer nada
ao confessor (acerca do Opus Dei)
pois julgamos que não nos pode



compreender. A maneira de
pensardas Congregações não é
adequada ao século XX. – O Pe.
Escrivá, autor do livro Caminho
dirige a instituição. – Havemos de ser
poucos e do mais seleto. – Não
aceitamos as Ordens religiosas mas
sim o clero secular. Esta instituição
funciona há mais de um ano. – O
Card. Primaz Dr. Gomá disse antes de
morrer que A.C. devia expulsar tais
indivíduos que nela procuravam
adeptos. – Santa coação, Santa
desvergonha. Santa intransigência.
Onde vires uma cruz de pau sem a
figura de Cristo, hás de ver o lugar
em que te hás de crucificar [23].

A confusão ultrapassou em breve o
âmbito das congregações marianas e
difundiu-se entre os fiéis, também
por igrejas e conventos. Na
primavera de 1941, há um
acontecimento bem ilustrativo, que
relata um dos primeiros membros do



Opus Dei em Barcelona, Laureano
López Rodó:

Recordo que numa ocasião D.
Pascual Galindo, sacerdote amigo do
Padre, foi a Barcelona e esteve
connosco no El Palau. Insistiu
connosco em que fôssemos no dia
seguinte participar na Santa Missa
que ele celebraria num colégio de
freiras situado na esquina da
Diagonal com a Rambla da
Catalunha. Assistimos à Missa e
comungámos (o que então era muito
pouco frequente). A Superiora e
alguma outra freira ali presente
ficaram muito edificadas e
convidaram-nos a tomar o pequeno-
almoço com D. Pascual Galindo. Em
pleno pequeno-almoço D. Pascual
disse à Superiora: «estes são os
hereges por cuja conversão a
senhora me pediu que oferecesse a
Missa». A pobre freira por pouco não
desmaiava: tinham-lhes feito crer
que éramos uma legião



numerosíssima de verdadeiros
hereges e deparava com um grupo
reduzido de estudantes normais que
assistiam à Missa e comungavam
[24].

No fundo desses mal-entendidos
percebe-se o receio de alguns
eclesiásticos, que consideravam que
o Opus Dei chegava com a intenção
de pôr em causa o valor da vida
consagrada e de chamar a si
trabalhos tradicionalmente
promovidos pelos religiosos. O Opus
Dei suporia algo como uma
instituição que vinha perturbar a paz
interna da Igreja e receber algumas
vocações que estavam destinadas à
vida consagrada. Para alguns dos
religiosos daquela época, pregar a
santificação no meio do mundo tal
como o fazia o fundador do Opus Dei
era, no mínimo, arriscado. E, em
qualquer caso, o Opus Dei aparecia, a
seus olhos, como uma instituição que
pretendia competir com os religiosos



pelo monopólio do apostolado.
Josemaria Escrivá assinalava-o a 31
de maio de 1941 – quando
começavam a sentir-se com especial
violência os ecos da campanha
contra o Opus Dei – numa extensa
carta ao bispo de Madrid, em que
concluía que tudo era questão de que
alguns religiosos temiam que iam
perder vocações [25].

É sintomático analisar a trajetória de
dois dos principais difamadores do
Opus Dei nos seus primeiros anos (os
padres jesuítas Ángel Carrillo de
Albornoz e Manuel Vergés) que são
representativos dos dois principais
focos de hostilidade (Madrid e
Barcelona) e personificam a
importância das congregações
marianas na divulgação dessas
calúnias.

Ángel Carrillo de Albornoz era um
dos religiosos mais influentes de
Madrid, sobretudo pelo seu trabalho



nas congregações marianas, a que
acorriam muitos jovens da cidade.
Carrillo começou a criticar o Opus
Dei, porque não admitia que pudesse
haver uma espiritualidade baseada
na santificação das tarefas
ordinárias, fora do estado religioso.
Além disso, tinha receios do Opus
Dei, porque considerava que estava a
provocar a saída de jovens das
congregações marianas, que
tradicionalmente eram o alfobre das
vocações jesuítas.

Carrillo tinha sido um advogado
brilhante do governo de Espanha
antes de entrar nos jesuítas e tinha
uma forte atração pessoal. Havia sido
capelão das forças nacionais durante
a Guerra Civil e tinha um grande
prestígio entre os próprios jesuítas,
pelo que não é estranho que muitos
deles o seguissem na sua perseguição
contra o Opus Dei. Depois de um
período na cúria jesuíta em Roma,
Carrillo decidiu abandonar a ordem



em 1951. Escreveu então ao superior
da ordem na Suíça e devolveu-lhe o
dinheiro que a ordem lhe havia
dado. Acabou em Paris, onde um
empresário o empregou como chefe
das suas operações comerciais.
Carrillo contraiu matrimónio numa
igreja protestante de Paris. Inteirado
dessa situação, o fundador do Opus
Dei preocupou-se em ajudá-lo a
regularizar a sua situação moral e
jurídica [26]. Morreu em Paris em
1981.

Outro caso é o do já mencionado
Manuel María Vergés. A sua história
tem um final menos dramático.
Alfonso Balcells, que – como já se
disse – frequentava o trabalho do
Opus Dei em Barcelona, sem
pertencer por aqueles anos à
instituição, foi dramaticamente
expulso da Congregação, «por ser
Judas e traidor», em Janeiro de 1941
[27]. Depois da sua expulsão, houve
em casa dos Balcells uma conversa



tensa, na qual Alfonso expôs perante
a sua família a enorme surpresa que
lhe havia causado a atuação de
Manuel Vergés, atribuindo-a a um
grande mal-entendido. O pai,
convencido finalmente da
sinceridade do filho, foi falar com o
jesuíta, que ficou bastante
convencido do seu erro. De facto,
meses depois dos angustiados
acontecimentos que culminaram
com a expulsão, Vergés perguntou
afetuosamente a Santiago Balcells
pelo seu irmão Alfonso,
demonstrando-lhe que aquela crise
estava ultrapassada e que tudo havia
sido um mal-entendido. Anos mais
tarde, Vergés participou na primeira
Missa de um sacerdote catalão do
Opus Dei, Jaume Planell, celebrada
no colégio La Salle de Barcelona. O
gesto foi considerado por toda a
gente como uma manifestação da sua
vontade de reconciliação [28].



Vergés morreria em 1956, deixando
atrás de si um rasto de homem
apostólico e fiel à Igreja Católica [29].

Os itinerários de Carrillo e Vergés,
tão divergentes, corroboram que as
críticas expressas contra o Opus Dei
por aqueles eclesiásticos durante os
anos quarenta correspondiam
sobretudo à perplexidade, que
nalguns produzia a novidade da
mensagem de Escrivá sobre a
procura da santificação através da
vida normal.

Durante o verão de 1942, repetiram-
se em Valência factos análogos aos
que se tinham produzido meses
antes em Madrid e Barcelona. A
família de Florêncio e Ismael
Sanchez Bella foi alertada para o
perigo que corriam os seus filhos se
continuassem a frequentar os
centros do Opus Dei: «Foram ver os
meus pais dois eclesiásticos e
disseram-lhes tais falsidades,



pensando talvez que agiam de boa-fé,
que os meus pais nos ameaçaram
com expulsão de casa se voltássemos
a ir por algum Centro do Opus
Dei» [30]. É especialmente
significativo o testemunho de
Amadeo de Fuenmayor, a quem a
sua mãe contou, que um jesuíta a
havia visitado para a prevenir contra
o Opus Dei, alegando: «os do Opus
Dei têm-nos alienados, porque lhes
fazem crer que se pode ser santo no
meio do mundo». Fuenmayor
conclui: «Esta era a causa do meu
lamentável desvario. Esta era a
grande heresia, que – se não
abandonasse o Opus Dei – arrastaria
a minha alma para o precipício» [31].
Sucedeu algo parecido com os pais de
Javier de Ayala em Zaragoza: «alguns
Padres da Companhia de Jesus, ali
em Zaragoza, inquietaram
seriamente a minha família,
acusando o Servo de Deus de ter
fundado uma seita, espécie de
maçonaria, sendo como os antigos



iluminados que acabaram no
inferno» [32].

Todos estes acontecimentos urgiram
o fundador a seguir os conselhos do
bispo de Madrid, Leopoldo Eijo y
Garay, que tempos atrás lhe havia
sugerido a conveniência de que o
Opus Dei tivesse uma aprovação
jurídico-canónica, ainda que fosse
provisória e de âmbito diocesano
[33]. Até então, parecia suficiente a
Escrivá contar com a aprovação
explícita dos bispos das dioceses
espanholas onde o Opus Dei havia
iniciado o seu labor, sem considerar
necessária uma aprovação de tipo
jurídico. Mas, ante a insistência de
Eijo y Garay e a experiência dos
primeiros mal-entendidos, fez o
pedido e o Opus Dei foi aprovado
como Pia União pelo bispo de Madrid
em 19 de março de 1941.

Perseguição da Falange Espanhola
(1941-1944)



Não obstante, esta medida não
parece que tivesse demasiada
eficácia para calar as calúnias, ao
menos vistas as coisas a curto prazo,
já que nos anos 1941-1943 continuou
a campanha de descrédito nalguns
ambientes clericais. Sucedeu, além
disso, uma intervenção da
autoridade civil, que até esse
momento se tinha mantido à
margem. Deste modo, a grande
narrativa do Opus Dei, como uma
heresia católica, estendeu-se também
ao mundo civil com a naturalidade
com que se entrelaçavam os assuntos
políticos e religiosos nos primeiros
tempos do franquismo [34].

De facto, o assunto chegou até ao
governador civil de Barcelona,
Antonio Correa Veglison, que pediu a
comparência de Alfonso Balcells.
Este não seria membro do Opus Dei
até janeiro de 1943, mas o andar
onde se realizavam as atividades
apostólicas estava em seu nome. Este



jovem conseguiu convencer o
governador de que as críticas de
“seita iluminista ou algo parecido”
eram infundadas. Balcells tinha sido
alertado em maio de 1941 pelo
doutor Torrent, seu companheiro na
Faculdade, que lhe fez saber que
existiam diligências para impedir o
seu acesso a médico de serviço do
Hospital Clínico de Barcelona, com o
pretexto de pertencer a uma seita
herética [35]. Que uma autoridade
civil se preocupasse com um assunto
de alcance espiritual, e o fizesse
“apaixonadamente”, como
testemunha o abade de Montserrat,
Aurelio Maria Escarré, numa carta
que uns meses mais tarde dirigiu ao
bispo de Madrid, mostra de modo
evidente, o tipo de sociedade
existente no início desta grande
narrativa [36] .

Pela sua parte, ante esse conjunto de
factos, Balcells escreveu ao bispo de



Madrid, que lhe respondeu, tentando
serená-lo:

Meu querido Sr: Recebi a carta que
me escreveu V. por indicação do
Exmo. Sr. Bispo daí. Já o sabia eu
amplamente, o nosso D. José Mª não
deixa de me comunicar nada. Já vê V.
que sociedade secreta! Deus N. S. o
premiará a si de tudo; sofra-o por Ele
e pelo Opus, e com muita caridade e
perdão. Já se fazem diligências para
que não prospere esta
arbitrariedade. Escrevo além disso a
esse Sr. Bispo. Creio que de imediato
acalmará o temporal. De coração, o
abençoa o seu afm. (afetuosíssimo)
em N. S., + O Bispo de M., Madrid, 2-
VI-1941 [37].

A carta, conservada, no Arquivo do
Opus Dei, leva um significativo
autógrafo de Escrivá, onde anota
com a sua característica caligrafia de
traços grossos que, naquele momento
Balcells não era do Opus Dei. As



palavras do Bispo devem ter
consolado o jovem médico catalão,
mas não foram rigorosamente
proféticas na afirmação de que
“imediatamente” amainaria o
temporal.

Sabe-se, com efeito, que não muito
depois dessa carta, foi apresentada
uma acusação ante o Tribunal de
Repressão da Maçonaria, que havia
sido constituído uns meses antes, a
10 de setembro de 1940. O autor,
González Oliveros, comunicou que se
denunciava um grupo de pessoas,
dirigidas pelo padre Escrivá, de
formar um ramo maçónico com
ligações às seitas judaicas. A intriga
judaico-maçónica, tão típica da
psicologia da conspiração da
Espanha, nos primeiros tempos do
franquismo, entrava em cena. Esta
ideia era, por outro lado, herdeira de
uma tradição procedente da
Ilustração francesa do século XVIII,
que havia penetrado nos setores



cultos mais conservadores de toda a
cristandade ocidental, incluída a
protestante.

Escrivá conheceu estes factos, entre
outras fontes, graças a um bom
amigo que nessa altura exercia a
magistratura, Luís López Ortiz, e que
deixou uma exposição dos factos:

Sendo eu Secretário-geral do
Tribunal Especial de Repressão da
Maçonaria, o Diretor-Geral de
Segurança transmitiu ao Presidente
do Organismo, o General Saliquet,
então também Capitão-General de
Madrid, uma denúncia contra o Opus
Dei, formulada por um Padre da
Companhia de Jesus, cujo nome não
soube, em que se avaliava que aquele
era um rebento maçónico, que se
dedicava a desviar vocações que
poderiam vir juntar-se aos jesuítas e,
sobretudo, a deixar de lado os
Exercícios Inacianos, com o fim de
descristianizar a juventude.



O Tribunal era então composto, além
do Presidente, pelos Generais Rada e
Borbón, D. Wenceslao González
Oliveros, D. Juan José Pradera e D.
Marcelino Ulibarri. O Presidente
nomeou uma Comissão de
investigação integrada por González
Oliveros y Pradera, e a quem os
sócios da Obra, segundo os
investigadores referiram, facilitaram
de modo solícito a investigação. O
resultado foi ordenadamente exposto
de viva voz por D. Wenceslao, o qual
não poupou juízos coletivos elogiosos
nem louvores. Quando já levava
muito tempo no desenvolvimento
sua exposição, mencionou, de
passagem, que os sócios da Obra
vivem, entre outras virtudes, a
castidade. O General Saliquet, em
contraste com a sua tosca aparência,
era homem muito subtil, perguntou
se os investigadores haviam
observado alguma fissura no
acatamento da castidade; tanto o Sr.
Oliveros como o Sr. Pradera



manifestaram que não havia a
mínima dúvida sobre a honestidade
de todos os sócios. O Presidente
então decidiu que não se falasse mais
da denúncia e que se arquivasse o
assunto, pois ele jamais
compreenderia a utilidade de que
um mação, para os seus fins, tivesse
que viver a castidade. Afirmação que
o Tribunal compartilhou
inteiramente. A “sentença”,
salomónica, se assim se quer dizer,
conhecida através de referências, foi
muito celebrada pelos denunciados,
que por então ficaram tranquilos a
esse respeito. Digo por então , pois
sempre se desenvolvia alguma
insídia, que ficava prejulgada pela
decisão primária [38].

Não se tratou, na realidade, de um
facto isolado. Entre 14 e 20 de
dezembro de 1941, Josemaria Escrivá
esteve a pregar uns exercícios
espirituais a algumas jovens
universitárias em Valência,



organizados pela Ação Católica no
convento das religiosas do Serviço
Doméstico. Uma das assistentes,
Maria Teresa Llopis, estudante de
química, confirmou ao próprio
Escrivá que havia sido enviada por
alguns políticos para espiá-lo.
Segundo ela, preparava-se uma
denúncia por se tratar da maçonaria
e ocultismo, uma acusação
inventadapor alguns vereadores da
Câmara de Valência com o apoio do
comissário da polícia [39]. O objetivo
era encerrar a residência que o Opus
Dei tinha em Valência, na rua
Samaniego. O enredo evitou-se
através da mediação de Antonio
Rodilla, vigário geral da Diocese de
Valência, mas as investigações
continuaram, gerando inclusive
situações grotescas, como a
espionagem a que foi submetido
Escrivá. Ele mesmo narra a conversa
que manteve com Maria Teresa
Llopis durante esses exercícios:



Uma das que fazia os exercícios,
Maria Teresa Llopis, que estuda
Ciências Químicas, foi falar comigo e
contou-me, resumidamente, o
seguinte: 1/ Que se tinha sentido
muito comovida ao ouvir-me falar da
caridade e sentiu-se obrigada a dizer-
me que há pessoas empenhadas em
caluniar-me. 2/ Que lhe haviam
assegurado que eu sou mação e que o
meu nome está num ficheiro que tem
o governador civil de Valência. Que
ela contou isto a D. Salvador Escrivá,
actual Reitor do Patriarca, o qual lhe
assegurou que isso não era verdade.
3/ Que há quem conte coisas
tremendas, horríveis, da Residência
de Samaniego. 4/ Que lhe
propuseram para ela servir de espia,
a fim de a polícia poder surpreender
as atividades maçónicas da
Residência. 4/ [Sem alteração
nenhuma] Que lhe asseguraram que
eu dirijo esta Residência de
Samaniego. 5/ Que quem disse tudo
isto e lhe propôs a espionagem é



pessoa de comunhão diária, dirigida
por um padre jesuíta, que está em
contacto com o governador e com a
câmara municipal. 6/ Que esta
mesma pessoa lhe assegurou que se
tinham encontrado na nossa casa
panos negros e sinais maçónicos; e
que isto foi dito por rapazes que
estiveram na Residência. 7/ Que
houve uma agitação na
Universidade, com o fim de adiantar
as férias, e que houve que punir dez
alunos de ciências: dois deles – e deu
nomes: Muñoz e Botella -, de
Burjasot, chefes vermelhos; e os
outros de Samaniego. Todos estes
eram os dirigentes. Os estudantes
vermelhos estão em Burjasot e em
Samaniego. Isto sabe-se (assim disse)
pelas fichas que há na secretaria. […]
11/ Continuou a rapariga – Mª. Teresa
– dizendo que o plano consiste em
enviar a polícia a Samaniego.

Escutei em silêncio – estou tão
acostumado, meu Jesus – e fiz-lhe ver



a obrigação grave de comunicar o
que sabia à Autoridade Eclesiástica.
Prometeu-me que falaria com o Sr.
Vigário Geral.

Hoje, sexta-feira, voltou a procurar-
me a menina Llopis. […] [E ela
afirmou]: “Isto vem do P. Lacruz, que
é o director do capitão Cerezo e do P.
Segarra, o Superior. Tenho a
certeza”. 4/ Explica-me que foi o
comissário da polícia, Cerezo, quem
falou com ela e lhe propôs ser espia.
6/ Garante-me que, como a
envolveram a ela, meteram no
assunto vereadores de Valência e o
comissário de polícia [40].

A última frase é interessante, porque
é uma prova irrefutável da facilidade
com que se podia passar, nessa
altura, da esfera eclesiástica à
política, sem descontinuidades, o que
aumentava o risco real dos mal-
entendidos ou inclusive a
possibilidade do início de ações



judiciais. Uns meses mais tarde, a 16
de janeiro de 1942, foi elaborado um 
Relatório Confidencial sobre a
Organização Secreta Opus Dei ,
elaborado pela Delegação de
Informação da Falange em Madrid.
Ali se acusava a instituição de opor-
se aos fins do Estado por
internacionalismo, clandestinidade,
intromissão na vida intelectual e na
ordem de ideias propugnada pelo
Caudilho, sectarismo, atividade
contra o Movimento e utilização da
Igreja para fins partidários [41].

Quase nas mesmas datas, em março
de 1942, Carlos Rodríguez de
Valcárcel, chefe Nacional do SEU
(Sindicato de Estudantes
Universitários) e político influente da
Falange, foi visitar o bispo de
Madrid, Leopoldo Eijo y Garay. Como
resultado da campanha promovida
contra o Opus Dei, vinha consultar o
prelado sobre a sociedade «secreta e
maçónica» fundada por Josemaria



Escrivá. O bispo defendeu o
fundador do Opus Dei não só porque
estava convencido da sua santidade,
mas também pelo seu patriotismo, tal
como relatou anos depois Eduardo
Alastrué, que também esteve
presente na reunião, bastante tensa
[42].

Quem conhecer minimamente o
ambiente peculiar da Espanha
daqueles anos sabe que essa
acusação, e as análogas antes
mencionadas, era para serem
tomadas a sério. De facto, não se
propagaram, mas não deixavam de
ser perigosas para o fundador do
Opus Dei, porque provinham de
ambientes falangistas, que tinham
grande relevância política e
influência no Governo e atuavam
com forte consciência de partido
único [43]. Qualquer outro critério
político era considerado
antipatriótico e sujeito, portanto, a
perseguição. Qualquer acusação de



heresia ou suspeita de heterodoxia
poderia permitir também a abertura
de um processo penal por atentar
contra a integridade do regime
político dominante em Espanha.

Durante os anos de 1943 e 1944
continuaram as acusações. No
princípio de 1943, um dos membros
do Opus Dei, Eduardo Alastrué, foi
investigado, segundo contou a
Escrivá um amigo, por «pertencer a
uma sociedade secreta, inimiga da
F.E. (Falange Espanhola), que está em
conivência com a embaixada
inglesa», e esperavam «ir
conhecendo as amizades de Alastrué,
para apanhá-los a todos de uma só
vez» [44]. A 6 de fevereiro de 1943,
apresentou-se na residência da rua
Diego de León, de Madrid, um agente
do Serviço de Informação da Falange,
enviado para obter informações, com
o pretexto de ver como estava
organizado o abastecimento da casa.



O relato de José Manuel Casas Torres,
diretor da residência, é interessante:

Esta manhã chegou um agente do
Serviço de Informação da Delegação
da Falange; encaminharam-no para o
escritório e desci para o atender.
Identificou-se e disse-me que vinha
ver como tínhamos organizada a
questão dos abastecimentos.
Respondi-lhe que o encarregado
disso não estava, mas que podia
mostrar-lhe as caderneta e talvez
dar-lhe mais algum elemento.
Enquanto ia buscá-los, informei o
Padre [Josemaria Escrivá], que me
disse, como é lógico, que lhas
mostrasse e facilitasse em tudo o seu
trabalho. Desci com as cadernetas,
viu-as, sem lhes dar grande
importância e começou a perguntar-
me a quem pertencia a Residência,
quantos rapazes havia e como eram
admitidos […].



Nisto entrou o Padre no escritório
[…]. [O Padre] fez-lhe ver além do
mais que isto era um abuso e uma
falta de delicadeza e que teria
bastado dirigir-se pessoalmente a ele
para obter todas as informações, sem
necessidade de andar com
subterfúgios nem mistérios. O rapaz
não negou mas perguntou que
instituição era essa. O Padre disse-lhe
que era uma organização de caráter
religioso, que promovia o apostolado
entre intelectuais e, acrescentou, que
por isso mesmo era mais de lamentar
o que se tinha feito, e mais ainda
sendo uma instituição aprovada pela
Igreja. Despois fez-lhe ver como nos
começos de muitas excelentes
instituições, de carácter religioso, o
Senhor permitiu a contradição e,
inclusive, a perseguição feita pelos
bons, e como na casa havia ocorrido
o mesmo, e se tinha espalhado sobre
o Opus Dei uma série de calúnias,
ainda que já tivesse terminado essa
campanha [45].



Em simultâneo com a perseguição da
Falange, continuaram também os
receios da parte de alguns clérigos. A
diferença fundamental destes
ataques, em relação aos primitivos
nos princípios dos anos quarenta, é
que a meados dessa década o Opus
Dei estava já estendido pelas cidades
mais importantes de Espanha e,
portanto a sua insegurança era
menor. Além disso e talvez mais
importante, o Opus Dei havia
recebido pouco antes a primeira
aprovação jurídica por parte da
Santa Sé, com o nihil obstat para a
ereção diocesana da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz, a 11 de
outubro de 1943.

Os anos 1945 e 1946 proporcionaram
uma trégua. No verão de 1946,
Escrivá mudou-se para Roma para
acompanhar pessoalmente as
diligências para a concessão de uma
nova aprovação jurídica, que
chegaria a 24 de fevereiro de 1947,



através do Decretum laudis que
dotaria o Opus Dei de um regime
jurídico universal, amparado na
nova figura dos institutos seculares
[46]. Em dezembro de 1947, S.
Josemaria podia escrever, em
referência à diminuição dos ataques
ao Opus Dei: «Acalmaram-se bastante
as águas» [47]. Por outro lado, a sua
estadia em Roma – onde fixou
residência de modo permanente a
partir do verão de 1946, ainda que
com frequentes viagens a Espanha
até 1949 – favoreceu a diminuição
das calúnias no seu país natal.

Todos estes mal-entendidos foram
especialmente dolorosos para o
fundador e os primeiros membros do
Opus Dei por três razões: em
primeiro lugar, porque faltavam à
verdade para com uma instituição
recém-nascida, o que a tornava
evidentemente mais vulnerável aos
golpes e comprometia o seu futuro; a
segunda, porque parte dos ataques



provinha de pessoas que, pela sua
condição religiosa, estavam
entregues a Deus e, conscientemente
ou não, cometiam uma injustiça; a
terceira, porque em muitas ocasiões,
quando a calúnia chegava aos bispos,
paralisava ou tornava de facto
inviável o trabalho apostólico do
Opus Dei nessas dioceses, como
consequência do inalterável costume
do fundador de não iniciar nunca o
trabalho numa diocese se o bispo não
desse o seu consentimento explícito
para iniciar essas tarefas.

Nesses anos, para definir os ataques,
Josemaria Escrivá costumava utilizar
– e continuou a fazê-lo no futuro –
uma fórmula de raízes profundas na
tradição espiritual espanhola desde
Santa Teresa: «a contradição dos
bons». As críticas tinham surgido de
pessoas vinculadas a prestigiadas
instituições religiosas, com séculos de
história, pelo que o Opus Dei era de
facto considerado nesses ambientes



uma fundação ilegal, que havia que
purificar. O fundador do Opus Dei
previa ao mesmo tempo – e assim o
manifestou em mais de uma ocasião
– que essas críticas poderiam acabar
por chegar ao conhecimento de
pessoas não católicas, com dano não
só para a Obra, mas para a Igreja, o
que lhe doía profundamente. O
tempo deu-lhe razão.

O Opus Dei no contexto da evolução
política do primeiro período do
franquismo (1942-

1956)

Para além dos acontecimentos
referidos, onde fica em evidência
tanto o receio de um certo mundo
clerical como a perseguição da
Falange, a grande narrativa sobre o
Opus Dei foi oscilando cada vez mais
para a esfera pública, concretamente
a política, ultrapassando os
ambientes eclesiásticos. Como
consequência, a partir dos anos



cinquenta o Opus Dei passa a ser
considerado por alguns como uma
ameaça reacionária no político, e
conservadora no religioso –
acusações nas antípodas das
anteriores, tanto do ponto de vista
religioso como ideológico. Mas este é
o mecanismo da geração dos mitos e
das grandes narrativas , que
precisam de meias verdades para
fundamentar o seu alto poder
paradigmático e generalizador,
baseados em boa medida na
ficcionalização.

Como todos os mitos, esta nova fase
da grande narrativa fica ligada a um
contexto e circunstâncias históricas
determinadas. Neste caso, o contexto
é a própria evolução do franquismo
nos anos cinquenta, durante os quais
o falangismo perdeu a sua
supremacia como força política e
ideológica preponderante. A ideia
errónea em equiparar o Opus Dei a
uma força política e económica surge



de o identificarem a uma das
famílias que então começaram a
rivalizar pelos novos espaços
públicos gerados ante o vazio
deixado pela Falange em finais dos
anos cinquenta. Daí surge também a
ideia do interesse do Opus Dei em
controlar o poder político. Ainda que
esta narrativa se tece e consolida à
volta da deturpada ideia dos 
tecnocratas do Opus Dei , antes da
sua emergência em 1957 haviam-se
produzido dois fenómenos que
convém investigar também neste
capítulo: o debate à volta das
cátedras – início dos anos quarenta –
e o enfrentamento cultural entre as
famílias tradicionalistas e falangistas
no início dos anos cinquenta.

O debate em torno das cátedras
universitárias (1940-1944)

O âmbito cultural e intelectual foi um
dos mais prejudicados pela rutura
que causou a Guerra Civil. Uma boa



parte dos intelectuais tinha-se
exilado e muitos outros haviam
optado por ficar no país, mas não
puderam desenvolver o seu trabalho
com normalidade. A universidade,
em concreto, deparou-se com a
necessidade de renovar os seus
professores num breve período de
tempo. Iniciou-se então um processo
muito intenso de reconstrução da
universidade como centro nevrálgico
e ponto-chave da recuperação
cultural no qual intervieram boa
parte dos intelectuais do país que
sintonizavam com o regime, mas
também outros que, sem estar
entusiasmados com a situação
gerada depois da Guerra Civil,
consideravam um dever para com
Espanha – e, no caso de pessoas de
profunda formação católica, para
com a própria consciência – intervir
no debate cultural [48].

Neste contexto é onde há que situar a
agitação causada pelo acesso à



cátedra de um número reduzido mas
significativo de membros do Opus
Dei [49]. Alguns chegaram a falar
inclusive do «assalto do Opus Dei às
cátedras». Em concreto, difundiu-se o
rumor de que o ministro José Ibañez-
Martín favorecia os candidatos que
pertenciam à Ação Católica - através
da Asociación Católica Nacional de
Propagandistas - e ao Opus Dei. A
posição do ministro nesta questão
era, de facto, determinante: segundo
a lei de 1943, o ministro de Educação
Nacional designava diretamente os
cinco membros do tribunal de
oposição a cátedra. Ibañez-Martín
era propagandista e, sem dúvida,
veria com bons olhos candidatos à
cátedra católicos, e com um currículo
digno do lugar vago. Entre eles,
havia-os provenientes dos
propagandistas – através do seu 
Boletín sabemos que se exortava aos
seus membros a concorrer e obter
cátedras – e também outros do Opus



Dei: estes, sobretudo, nas áreas das
Faculdades de Filosofia e Letras.

No entanto, as pessoas que
pertenciam aos propagandistas ou ao
Opus Dei eram só uma parte dos que
concorriam a cátedras e dos que
finalmente as obtiveram. Neste
sentido, as observações de «católicos
e prestigiados», condições para o
acesso à cátedra, não eram, nem
muito menos, exclusivas dos
propagandistas e dos membros do
Opus Dei, uma vez que podiam
aplicar-se a quase todos os oponentes
nos anos quarenta. Em 1941,
concretamente, só um membro do
Opus Dei, José María Albareda, era
catedrático e unicamente onze
membros do Opus Dei obtiveram a
cátedra ao longo do quinquénio
1940-1945, período em que a
campanha da conquista das cátedras
foi mais violenta. Nesse período
acederam à cátedra 179 professores
[50]. O historiador Onésimo Diaz



calculou que o número de pessoas do
Opus Dei que obtiveram a cátedra
nos anos quarenta foi de vinte e três
[51]. Este dado ajuda a situar o tema
na sua real dimensão.

Por outro lado, como puseram em
evidência os especialistas sobre a
história intelectual da Espanha do
pós-guerra, nem todos os católicos
estavam de acordo nos caminhos que
se deviam percorrer para alcançar a
recristianização da Espanha através
da cultura e da universidade. Entre
outras questões, há também aí um
problema intergeracional que
explica em parte essa diversidade de
análise e que convém ter presente
para compreender o debate artificial
da conquista das cátedras [52] .

Como um dado mais e procurando
acrescentar uma informação inédita
aos muitos estudos já realizados,
sabe-se que nenhum dos peritos em
história medieval, que entre 1940 e



1944 foram obtendo as suas cátedras,
pertenciam ao Opus Dei: Antonio de
la Torre y del Cerro (1878-1966), em
1940 herdou a cátedra de Madrid do
exilado Claudio Sánchez Albornoz, e
havia sido um dos mestres de Jaume
Vicens Vives desde a sua cátedra de
Barcelona [53]; José Maria Lacarra
(1907-1987), obteve a cátedra na
Universidade de Zaragoza em 1940
[54]; Ángel Ferrari Núñez
(1906-1986), catedrático pela
Universidade de Santiago de
Compostela em 1940, recebeu a 
herança de Hinojosa e exerceu mais
tarde a docência na Universidade de
Madrid [55]; Alfonso García-Gallo
(1911-1992), herdeiro da melhor
tradição jurídico-institucionalista do
medievalismo espanhol, recuperou a
sua cátedra em 1940, na
Universidade de Valência [56]; e José
Maria Font Rius (nascido em 1915),
obteve a sua cátedra em 1944 na
Universidade de La Laguna [57];. Há
um único membro do Opus Dei, José



Orlandis, que se podia incluir na
relação de medievalistas, mas a sua
cátedra na Universidade de Múrcia,
obtida em 1942, pertencia à
Faculdade de Direito. Entre 1944 e
1955, já não houve nenhuma
convocatória para cátedras na área
da história medieval [58].

Obviamente, seria interessante, para
acabar de documentar este tema,
realizar um estudo monográfico do
desenvolvimento da universidade
em Espanha nos anos quarenta,
tendo em vista as diversas
disciplinas. No entanto, pelos dados
que já possuímos, pode afirmar-se
que existe uma desproporção entre o
número de membros do Opus Dei
que acederam às cátedras naqueles
anos e a agitação levantada. Parece-
me que o fenómeno pode ter duas
explicações. Por um lado, essa
desproporção concorda
perfeitamente com a tese
desenvolvida neste artigo: o mito do



assalto às cátedras é mais uma etapa
na configuração da grande narrativa
sobre o Opus Dei. Por outro lado, é
evidente que a forte personalidade, a
presença pública e a notável
categoria científica de alguns desses
primeiros catedráticos e intelectuais
do Opus Dei contribuiu para a
propagação desses rumores. Neste
sentido, pode destacar-se
particularmente a figura de José
María Albareda (1902-1966), que foi o
primeiro secretário-geral do CSIC e,
em grande parte, o seu fundador e
mentor. Desde esse posto exerceu
obviamente um notável influxo na
reorganização da investigação
científica em Espanha, tão
penalizada depois da Guerra Civil.

Outro dos intelectuais membros do
Opus Dei que começou a surgir
naqueles anos foi Rafael Calvo Serer
(1916-1988). Conseguiu a cátedra de
História Moderna e Contemporânea
da Universidade de Valência em



1942, e foi uma figura importante no
debate cultural desses anos,
particularmente à volta do grupo de
intelectuais da revista Arbor, cujo
primeiro número apareceu em 1944.
Outro intelectual de relevo foi
Vicente Rodríguez Casado
(1918-1990), que obteve a cátedra de
História Moderna e Contemporânea
da Universidade de Sevilha em 1942
e foi, por sua vez, fundador da
Universidade de verão La Rábida de
Huelva a partir de 1943 [59]. Por fim,
afigura-se importante destacar
Florentino Pérez Embid (1918-1974),
incorporado mais tardiamente no
mundo universitário (obteve a
cátedra de História de América pela
Universidade de Sevilha em 1949),
mas que desempenhou também um
papel significativo já nos anos
cinquenta, estendendo o seu influxo
à política.

Todos estes professores
universitários influíram, como



muitos outros católicos, na cultura
espanhola nos primeiro anos do
franquismo, mas não existem dados
objetivos que permitam enquadrá-los
na categoria de um grupo coletivo de
pressão . Naturalmente estes
académicos criaram diversas
plataformas para desenvolver o seu
trabalho intelectual e cultural: um
centro de investigação no caso de
Albareda, uma revista cultural no
caso de Calvo Serer, uma
universidade de verão no caso de
Rodríguez Casado e uma plataforma
mais próxima à política ativa, no
caso de Pérez Embid. Mas cada um
atuou de acordo com as suas
próprias ideias e percorreu o seu
próprio caminho. Se se tem presente
a evolução intelectual, política e
ideológica tão diversa de cada um
deles, torna-se ainda mais evidente
que a ideia de que constituíam um
grupo não é defensável. É verdade
que algo os unia: a sua preocupação
pela promoção e defesa de uma



ordem cultural cristã, tal como nesse
momento era entendido por muitos
outros.

A luta entre as famílias do
franquismo: falangistas e
tradicionalistas (1951-1956)

Depois do final da segunda guerra
mundial, o regime espanhol
atravessou um momento difícil,
caraterizado pelo boicote
internacional e inclusive a ameaça
de invasão externa. Franco, com o
seu pragmatismo habitual, tentou
fazer frente a estas ameaças
afastando do governo ou isolando
politicamente os falangistas que
durante os anos da segunda guerra
mundial se tinham manifestado mais
claramente germanófilos ou que
pareciam menos predispostos a
adaptar-se aos novos tempos. Em
contrapartida, decidiu incorporar
alguns democratas-cristãos,
qualificativo que indicava uma



determinada atitude comum de
fundo, mas que acolhia no seu seio
pessoas com perfis intelectuais e
ideológicos com frequência
heterogéneos [60]. Ao longo dos anos
cinquenta, o regime conseguiu
estabilizar-se. Foi então quando se
incrementaram as lutas entre as
diversas famílias franquistas para
atrair Franco aos seus projetos.

Iniciou-se assim um período, cujo
ponto culminante foi o triénio
1952-1954, em que se materializou
um enfrentamento entre duas
atitudes divergentes na sua leitura
do projeto de Espanha e, portanto, da
estratégia a seguir uma vez
alcançado o poder [61]. Todos os
protagonistas deste debate estavam
de acordo que Espanha tinha de ser,
em primeiro lugar, um país católico,
mas discordavam nos conteúdos e
fins da política cultural católica a
implantar. Com o tempo, foram-se
consolidando duas fações de



diferente caráter ideológico e
político, que começaram a rivalizar.
Ambas estavam plenamente
identificadas com o regime, mas a
primeira provinha de uma especial
mistura entre um falangismo de
cariz liberal e um setor de origem
democrata-cristão; a segunda
baseava-se numa revitalização do
tradicionalismo cultural. Para os
primeiros, o problema estava no que
a Espanha ainda não era ( Espanha
como problema ); para os segundos,
no que a Espanha tinha sido e devia
continuar a ser ( Espanha sem
problema ). Para os primeiros, a
depressão nacional não consistia em
ter perdido algo, mas em não haver
adquirido algo, pelo que
preconizavam uma regeneração,
uma reforma, uma adaptação
original; para os segundos, a
depressão nacional era consequência
de uma perda que havia que curar, e,
portanto, o seu ideal era o regresso
ao passado: era preciso uma



restauração. Os primeiros
respondiam às convicções mais
profundas de uma Falange que se
estava a reinventar ante o novo
contexto político, cultural e
ideológico de meados dos anos
cinquenta. Os segundos pretendiam
restaurar o espírito da Ação
Espanhola, um movimento cultural
heterogéneo fundado em 1931, que
aglutinou os monárquicos durante a
República e foram associados por
Franco ao Movimento Nacional
durante a guerra. Entre os primeiros
poderiam destacar-se o democrata-
cristão Joaquín Ruiz-Giménez
(embaixador ante a Santa Sé desde
1948 a 1951 e Ministro da Educação
de 1951 a 1956) e os neo-falangistas
Pedro Laín Entralgo e Dionísio
Ridruejo. Os segundos saltitavam à
volta da hegemónica figura de Rafael
Calvo Serer, ao lado de ativistas
culturais como Jorge Vigón e
Florentino Pérez Embid [62].



Os inícios deste debate relacionaram-
se com as lutas por ocupar posições
de poder perante a configuração do
Novo Estado. A derrota dos fascismos
europeus e o isolamento a que foi
submetida a ditadura incentivaram a
reativação do debate intelectual em
torno de questões como o ser de
Espanha , a especificidade do
espanhol, o sentido da tradição, a
origem da decadência, a identidade
católica da nação, ou a identificação
do catolicismo com o espanhol. No
fim dos anos quarenta, para os
falangistas havia-se desvanecido o
sonho de constituir uma nova ordem
no mundo ocidental, com a
Alemanha e a Itália. Os
tradicionalistas, por seu lado, tinham
perdido toda a esperança de
entender o que sucedia em Espanha
observando os vencedores da guerra
mundial. Perante o bloqueio das
soluções políticas que ofereciam o
fascismo e a democracia para a
construção do Novo Estado, todos



eles procuraram a solução na
experiência histórica espanhola,
concentrando-se numa reflexão
histórica sobre a essência de
Espanha e, particularmente,
buscando como paradigma as épocas
históricas – a idade média, o
renascimento, o século de Ouro, a
guerra da independência – em que se
havia verificado uma tradição
autóctone autossuficiente no
exercício do poder.

Um dos temas chave do debate era a
atitude que devia adotar-se em
relação aos intelectuais liberais do
período anterior à Guerra Civil, e
determinar em que medida a nova
síntese ideológica e espiritual que
surgia em Espanha no princípio dos
anos cinquenta devia constituir-se
herdeira da cultura espanhola
anterior à guerra. Para os falangistas,
a incorporação das ideias intelectuais
liberais da pré-guerra à nova
intelectualidade devia ser generosa.



Para os tradicionalistas, havia que
fazer dessa herança liberal uma
rigorosa discriminação. Em suma,
passados quase três lustros, desde o
final da Guerra Civil, havia que
redefinir e julgar historicamente a
atitude dos que iniciaram o
Movimento Nacional [63].

Neste debate, de notáveis
repercussões historiográficas, não só
participaram alguns historiadores
profissionais de reconhecida craveira
– Ramón Menéndez Pidal, Américo
Castro, Claudio Sánchez Albornoz,
Jaume Vicens Vives –, mas também
os respetivos líderes ideológicos de
cada uma das fações, Laín Entralgo e
Rafael Calvo Serer. Ambos
publicaram naqueles anos diversos
ensaios sobre o problema de
Espanha , umas interpretações da
história que eram uma patente
projeção no passado dos seus
diferentes modos de conceber a
política cultural do momento.



Pedro Laín Entralgo, com Dionisio
Ridruejo e Antonio Tovar, formavam
parte do grupo procedente da
Falange, que no governo constituído
em 1951 haviam alcançado postos do
Ministério de Educação com a
proteção de Joaquín Ruiz-Giménez,
que era democrata-cristão de origem,
mas que não tinha nenhum
escrúpulo em publicamente aparecer
vestido com a camisa azul. Num
interessante processo de ida e volta,
estes neo-falangistas começaram a
adular os intelectuais da geração de
98 , mais propriamente liberais
(Unamuno, Machado, Baroja,
Azorín), excluindo da sua esfera
intelectual a figura intergeracional
de Maeztu. Deixando intacto o seu
culto a José Antonio, procuraram
restabelecer uma espécie de
falangismo liberal, dos quais alguns
representantes – como Ridruejo, Laín
e Aranguren – foram adotados como
referências intelectuais pela



esquerda durante o franquismo
tardio e a transição.

Rafael Calvo Serer, pela sua parte,
era o líder do grupo alternativo, que
provinha da Ação Espanhola e
pretendia apropriar-se da herança de
Menéndez Pelayo e de Ramiro de
Maeztu. Significativamente, o
próprio Calvo Serer era historiador e
tinha realizado a sua tese de
doutoramento sobre Menéndez
Pelayo e a sua visão da decadência
espanhola (1940) [64]. A sua 
plataforma intelectual estava
relacionada com o Consejo de
Investigaciones Científicas, em cujo
seio havia contribuído para criar a
revista cultural Arbor , onde já nos
anos quarenta haviam colaborado
alguns jovens intelectuais como
Vicente Palacio Atard, José María
Jover, Vicente Rodríguez Casado,
Gonzalo Fernández de la Mora,
Vicente Marrero, Frederico Suárez e
Antonio Fontán, e na qual os



historiadores tinham,
significativamente, uma presença
destacada. Esse grupo tinha ligações
também com Florentino Pérez
Embid, cujo trabalho na Dirección
General de Información a partir de
1951, e a sua relação com uma
instituição cultural tradicional, o
Ateneo de Madrid, faziam dele um
valioso instrumento de atividade
cultural. Calvo Serer, valenciano, e
Pérez Embid, andaluz, aliaram-se
com Jaume Vicens Vives, catalão, na
tarefa de promover os centros de
investigação histórica da periferia e
potenciar uma visão comum da
história, compatível com uma
apreciação das diferenças regionais
[65]. Teve relevância também Jorge
Vigón, com quem Ridruejo havia tido
um enérgico debate sobre o
problema de Espanha, e que
representava o enlace com a Acción
Española. Ainda que a figura
principal deste segundo grupo (Calvo
Serer) fosse membro do Opus Dei e



alguns dos citados o fossem também
(Rodríguez Casado, Pérez Embid,
Frederico Suárez e Fontán) é claro
que outros, como Jaume Vicens
Vives, José Maria Jover, Vicente
Palacio Atard, Jorge Vigón, Gonzalo
Fernández de la Mora e Rafael
Gambra, não tinham muito que ver
com essa instituição. Por
conseguinte, não era propriamente o
Opus Dei que definia ou aglutinava
esse grupo. A realidade era muito
mais complexa.

Por outro lado, assim como no
primeiro grupo a coerência
ideológica vinha claramente definida
pelo falangismo explícito, ainda que
renovado, dos seus protagonistas (daí
que tenha sido considerado por
alguns uma fação neo-falangista), no
segundo, o dos tradicionalistas, a
coerência ideológica era menor. Esta
mesma heterogeneidade dificulta a
tarefa de encontrar um conceito que
os aglutine a todos. Por este motivo, a



utilização do conceito 
tradicionalismo , já por si com
significados diversos, deve ser
entendida neste caso como uma
noção que descreve a sua intenção
de buscar na tradição histórica
espanhola a solução para os
problemas que tinha levantado a
Espanha dos anos cinquenta – uma
noção que obviamente fica longe do
significado mais específico do
conceito identificado com o Carlismo.

A história do confronto entre as duas
fações precipitou-se abruptamente
por causa da publicação do célebre
artigo de Calvo Serer sobre a política
interior da Espanha de Franco na
revista parisiense Écrits de Paris em
setembro de 1953 [66]. Com a sua
habitual audácia, à beira da
insensatez, arremetia contra os
nacional-sindicalistas de cariz
falangista por terem fracassado no
seu propósito totalitário, apesar de
contar com todos os meios possíveis



e qualificava de niilista a direita
democrática cristã na linha de
Martín Artajo, por haver naufragado,
desembocando numa inércia
política. Calvo Serer não
compreendia como depois do
fracasso dos primeiros e naufrágio
dos segundos, um católico
propagandista como Ruiz-Giménez se
tivesse aliado com representantes da
esquerda falangista como Laín, Tovar
e Ridruejo. Nesse contexto, Calvo
apresentava como alternativa (uma
espécie de «terceira força») os
intelectuais que, com ele, estavam
comprometidos com uma ambiciosa
tarefa de restauração do país.

O resultado da onda política e
ideológica que levantou o artigo 
Écrits de Paris foi a perda de Calvo
Serer da direção da Arbor , do seu
lugar no CSIC e da sua influência na
esfera pública espanhola e, com isso,
a derrota dos tradicionalistas, com a
subsequente hegemonia dos



falangistas. Contudo, o triunfo destes
foi efémero, porque em breve se
viram ultrapassados pela rebelião
universitária de princípio de 1956,
que teve como consequência
imediata a destituição de Ruiz-
Giménez, e deu lugar a um período
de incerteza política que culminou
na constituição de um novo governo
em 1957, fruto de fatores, tanto
ideológicos como sobretudo
económicos, que levaram a uma
mudança profunda no horizonte
político-cultural espanhol.

Fazendo um balanço desde a
perspetiva própria do nosso estudo,
pode dizer-se que a divergência entre
falangistas e tradicionalistas teve
como consequência um
aprofundamento da desconfiança da
Falange no que respeita ao Opus Dei,
algo que, tal como já vimos, se tinha
manifestado justamente dez anos
antes nos acontecimentos
eclesiásticosde Madrid, nos inícios



dos anos quarenta. Entre os
tradicionalistas havia alguns
membros do Opus Dei, com outros
que não o eram; por sua vez, no
grupo dos falangistas não havia
nenhum. Estamos perante um facto
que tem as suas raízes nos
antecedentes históricos da Falange e
da democracia cristã, e que, em todo
o caso, não justifica considerar o
Opus Dei como um grupo de poder
dentro do delicado equilíbrio das
famílias franquistas. Sem esquecer,
além disso, que a imensa maioria dos
membros do Opus Dei, que se havia
estabelecido em diversas cidades
espanholas, e tinha começado a
partir de 1945 a sua expansão
internacional, foram totalmente
alheios a esses debates.

Como sempre, são as fontes originais
– as que surgem do momento
histórico analisado e não do
momento histórico a partir do qual
se analisa – as que nos dão a chave



dos acontecimentos históricos e estas
movem-se numa direção distinta
desse equívoco. Ridruejo, no artigo
de 1952 em que distinguia estes dois
grupos, classificando-os de
mutuamente exclusivos e
abrangentes, não falava de uma
oposição entre a Falange e Opus Dei,
mas, literalmente, entre Falange
Espanhola e Ação Espanhola:

«Enfim, Falange Espanhola e Ação
Espanhola – tão afins na afirmação
do espanhol e no amor pelos
métodos heróicos – foram dois
movimentos perfeitamente
incompatíveis e sem possibilidade de
compreensão mútua ou
discernimento prático» [67].

É digno de nota que, tanto no debate
das cátedras como no confronto
entre tradicionalistas e falangistas,
não se nomeia o Opus Dei nos
escritos publicados pelos diversos
protagonistas. Existem certamente



referências ao Opus Dei em
conversas ou cartas privadas, mas
não nos meios de comunicação nem
nas revistas culturais do momento, o
que obviamente tem que ver com a
escassa credibilidade que haveria
tido a adesão do Opus Dei a uma das
famílias franquistas em litígio.

Os «tecnocratas» no governo e a
apresentação do Opus Dei como
grupo de poder (1957-1966)

Durante a segunda metade da década
dos anos cinquenta, Espanha
experimentou uma significativa
transição da autossuficiência à
liberalização. Esta transição, forçada
pela necessidade de adequar-se à
evolução interior (com a endémica
crise económica e os
condicionamentos da
autossuficiência) como à exterior
(com a Europa de pós-guerra na sua
fase mais crítica de
desenvolvimento), implicou uma



transformação do regime, que
conduziu a novas políticas
económico-comerciais, que passaram
por cima dos debates ideológicos.
Tudo isso teve como consequência
algumas mudanças nas pastas
ministeriais, que afetaram sobretudo
os ministérios mais diretamente
relacionados com a administração e
com a economia. A nova geração de
políticos não se sentiu realmente
identificada com o debate entre
tradicionalistas e falangistas,
simplesmente porque estes novos
agentes culturais e políticos já não
tinham interesse pelas discussões
acerca da essência de Espanha, ou
pela reconstrução, restabelecimento
ou restauração do seu passado, mas
antes pela procura de soluções
concretas a fim de conseguir o
desenvolvimento económico e social.

Como consequência, depois dos
essencialistas e ideológicos debates
públicos dos primeiros anos



cinquenta, passou-se a um acentuado
pragmatismo. Do predomínio dos
funcionários do ministério de
Educação, passou-se à hegemonia
dos técnicos em administração e
economia. Os tradicionalistas
diluíram-se e os falangistas tenderam
a transformar-se, pouco a pouco, em
democratas [68], evolução a que não
foram alheios alguns dos
tradicionalistas, como o próprio
Rafael Calvo Serer. Uma nova época
histórica se abria e outros
estereótipos se criavam ou
reinventavam. O enfrentamento
entre tradicionalistas e falangistas
tinha terminado com a derrota de
ambas as fações, uma após outra
(1953 e 1956). As transformações
políticas subsequentes eram fruto
dos novos tempos: Espanha saía da
autossuficiência propugnada pela
Falange para se abrir às instituições
económicas ocidentais e,
particularmente, ao Mercado Comum
Europeu. Tudo isso era fruto de uma



evolução já iniciada em anos
anteriores, mas impulsionada com
maior decisão a partir de agora.

Marco importante nesta evolução foi
a remodelação do governo que
Franco promoveu em 1957,
concretamente a 25 de fevereiro
desse ano. O novo governo
apresentava elementos de
continuidade com os anteriores e,
também, novidades. Entre estas
últimas destacavam-se as nomeações
de Alberto Ullastres no Comércio e
Mariano Navarro Rubio nas
Finanças. O primeiro havia
colaborado com a Acción Nacional
durante a República. Terminada a
Guerra Civil, doutorou-se em Direito
e foi membro do Instituto de
Economia do CSIC. Como
colaborador na secção de Economia
Nacional do Instituto de Estudios
Políticos, fez parte da comissão que
redigiu o projeto fundacional da
Faculdade de Ciências Políticas e



Económicas da Universidade de
Madrid. Nela se diplomou e desde
1948 ocupou a cátedra de História da
Economia Universal e de Espanha.
Durante vários anos foi professor de
Economia e Finanças no Centro de
Estudios Universitários de Madrid, e
de História Económica no Instituto
Social Léon XIII. O segundo teve uma
estreita ligação com a Acción Católica
nos anos da República. Depois da
Guerra Civil, comprometeu-se em
atividades relacionadas com os
ambientes sindicais. A sua entrada
na política produziu-se através dos
sindicatos verticais agrários,
convertendo-se em procurador nas
Cortes pelos Sindicatos. A ambos era
confiada uma importante área do
governo: a relacionada com o
desenvolvimento económico.

Tanto os falangistas como os sectores
que se viram fora do governo com a
queda de Ruiz-Giménez, reagiram
perante as novas entradas e outras



que lhes sucederam, rotulando-as de
tecnocratas, dando ao termo um
tompejorativo, isto é, tratava-se de
gente que talvez tivesse preparação
técnica, mas a quem faltava um
verdadeiro sentido de Estado, e a
correspondente experiência cultural
e política. O facto de que tanto
Alberto Ullastres como Mariano
Navarro Rubio fossem membros do
Opus Dei levou a dar um passo mais
nessa estratégia política, falando de 
tecnocratas do Opus Dei .

Chegava-se assim a uma etapa de
especial importância na configuração
da grande narrativa sobre o Opus
Dei. O centro e a origem dessa etapa
é de novo Espanha, mas agora a 
grande narrativa não ficará limitado
a esse país, mas ir-se-á estender por
todo o mundo ocidental. A
globalização da grande narrativa está
motivada em boa medida não só pelo
novo contexto histórico, onde os
eventos tendem a transcender as



fronteiras estatais, mas também,
porque adquirirá a partir de 1957
uma surpreendente dimensão
mediática, pela intervenção de
importantes jornais europeus e
norte-americanos. A nomeação de
Alberto Ullastres e Mariano Navarro
teve uma grande repercussão, e em
breve se lhes atribuiu a etiqueta de 
ministros do Opus Dei [69] .

É possível que nalguns dos meios de
comunicação essa qualificação se
limitasse a fornecer um dado, sem
lhe atribuir um significado especial.
Contudo, não era essa a intenção dos
ambientes espanhóis que a tinham
possibilitado. Em todo o caso,
prestava-se a dar a impressão de que
eram de algum modo, e precisamente
enquanto ministros, representantes
do Opus Dei, o que punha em causa a
finalidade exclusivamente apostólica
desta instituição, e a liberdade e
responsabilidade pessoais dos seus
membros nas atuações profissionais



e políticas, sempre defendidas por
Josemaria Escrivá com unhas e
dentes, fossem quais fossem as
opções que uns e outros adotassem.
Não fez uma exceção com Navarro
Rubio e Ullastres.

Desde o primeiro momento, o Opus
Dei pôs em evidência que nem
Ullastres nem nenhum outro político
o representavam. Em 12 de julho de
1957 a Secretaria do Opus Dei em
Espanha difundiu uma nota em que
se reafirmava esta realidade,
publicada pelo ABC no dia seguinte e
por outros meios nacionais e
internacionais, como o inglês 
Catholic Herald [70] .Da mesma linha
é o artigo de Julián Herranz, nesse
momento membro do Conselho Geral
do Opus Dei, sobre «el Opus Dei y la
política», publicado na revista
mensal Nuestro Tiempo , em Abril de
1957; o mesmo autor voltou ao tema
em 1961, com um novo artigo
intitulado «Natureza del Opus Dei e



las atividades temporais dos seus
membros», que apareceu também
em Nuestro Tiempo. Meses antes,
José Luis Llanes, residente também
em Roma, tinha publicado um artigo
sobre «L’attività dei cattolici nella
Spagna d’oggi», publicado em Studi
Cattolici , depois da afirmação, feita
por parte da imprensa, de que o
Opus Dei veio a ser o principal apoio
a Franco por parte dos católicos.
Llanes destacava a liberdade em
temas políticos dos membros do
Opus Dei. Como o artigo assinalava
também a liberdade de que gozavam
os católicos para se opor ou não a
Franco, não se pôde publicar em
Espanha.

O equívoco em apresentar o Opus
Dei como uma força política e
ideológica com uma notável
influência no franquismo aumentou
em 1962, por ocasião da remodelação
do governo que se produziu naquele
ano. Duas das mudanças mais



relevantes foram a entrada de
Manuel Fraga Iribarne como
Ministro da Informação e Turismo,
que fazia a ligação com alguns meios
democratas cristãos e falangistas, o
que propiciou uma certa abertura na
política de censura aos meios de
comunicação, e do engenheiro
Gregorio López Bravo como Ministro
da Indústria, politicamente
independente, que era membro do
Opus Dei.

Algo análogo ocorreu a propósito de
uma nova remodelação do governo
que ocorreu em 1965. Nesse ano
Ullastres e Navarro Rubio deixaram
o governo, ainda que a sua política
económica tenha continuado a
aplicar-se. Alberto Ullastres
continuou a trabalhar para a entrada
no Mercado Comum, que se fez
realidade em 1970, em virtude do
Acordo económico preferencial
assinado em outubro desse ano.
Nessa mesma remodelação do



governo, Laureano López Rodó,
catedrático de Direito
Administrativo, que era membro do
Opus Dei, foi nomeado ministro do
Plano de Desenvolvimento. López
Rodó tinha uma longa experiência
política, pois em 1956 havia sido
nomeado secretário-geral técnico da
Presidência do Governo e sempre
havia contado com o apoio do
almirante Carrero Blanco, um dos
principais colaboradores do general
Franco.

Ante a repetição das noticias e
comentários de imprensa que
continuavam a manter o equívoco a
respeito das relações entre o governo
espanhol e o Opus Dei, este viu-se
obrigado a emitir em Junho de 1962
um novo comunicado, desta vez da
Secretaria Geral do Opus Dei, onde se
esclarecia que:

Os sócios do Opus Dei são libérrimos
no seu pensamento e na sua atuação



política, tal como qualquer outro
cidadão católico. Dentro da
Associação cabem, e de facto há,
pessoas de diferentes e mesmo
opostas ideias políticas, sem que o
Opus Dei tenha nada que ver, de
nenhum modo, com os méritos ou
deméritos da gestão pessoal dos seus
sócios. Fique, pois claro que o Opus
Dei não está ligado a nenhuma
pessoa, a nenhum governo nem a
nenhuma ideia política [71].

O comunicado não dava lugar a
interpretações. Além disso, o próprio
fundador do Opus Dei, tinha-se
manifestado pessoalmente. Estava
disposto a tolerar em silêncio as
injúrias que pudessem proferir
contra a sua pessoa, mas considerava
necessário tornar público o seu
protesto quando se tratava de erros
referentes à Igreja e ao Opus Dei. Isso
é posto em evidência numa carta do
fundador, dirigida ao Conselheiro do
Opus Dei em Espanha, datada de 9 de



outubro de 1965, em que, com tom de
indignação, denunciava: «Não
podemos tolerar mais a calúnia, nem
a insinuação venenosa: e de cada
cem casos, os cem têm a sua origem
nessa minha queridíssima Espanha.
Basta!»[72]

De facto, poucos meses antes, em
maio de 1964, havia intervindo
pessoalmente, através de uma carta
dirigida a Javier de Borbón-Parma,
chefe de um dos sectores políticos da
época, o tradicionalismo dinástico,
queixando-se da difusão, em ação
organizada por esse grupo, de uns
folhetos em que se atacava o Opus
Dei:

Chama-me grandemente a atenção,
ainda que seja muito amigo da
liberdade política e muito
respeitador do que todos pensam,
que na reunião de Montejurra não
tenha havido mais que alguns
cartazes onde se insultava alguns dos



meus filhos que, no uso da sua plena
liberdade, pensam honradamente
como querem. Sobretudo, quando
em Espanha são tantas as pessoas
que não concordam com os carlistas.
Reafirmo a minha admiração e não
posso entender essa predileção .
Respeito, todavia, a liberdade que
nos causa desgosto desses senhores
de Montejurra e não apresento
nenhuma queixa. Contudo, chegou às
minhas mãos uma folha que se
chama «Boina vermelha», - não se
sabe quem a imprimiu, mas de
conteúdo carlista – n. 89, ano 12, com
um artigo intitulado «Aos espanhóis»
e assinado por «Uns ex-
combatentes», onde se ataca
caluniosamente a Obra. Não posso
tolerá-lo e envergonha-me que
pessoas que pertencem à chamada 
Comunhão carlista se prestem a
difamações deste estilo.

Em seguida, conclui com uma frase
bem ilustrativa da sua atitude:



Se estes factos se repetem, terei que
tomar uma atitude, já que não se
trata de uma infâmia contra mim,
que estou sempre disposto a suportar
em silêncio, mas de uma infâmia
contra Deus Nosso Senhor e contra os
que, consagrando-Lhe as suas vidas,
O servem [73].

A Falange Espanhola, revivendo
talvez aqueles ataques proferidos
durante os anos quarenta,
orquestrou uma forte campanha de
imprensa veiculada pelo diário 
Pueblo , ligado ao regime, e à
Organización Sindical Española,
como reação ao facto de que entre os
signatários de alguns artigos de
jornal contra o monopólio sindical do
franquismo houvesse algum membro
do Opus Dei. Escrivá de Balaguer
escreveu uma enérgica carta ao
ministro correspondente, José Solís
Ruiz:



Com esse modo de proceder
equivocado […] apenas conseguem
ofender a Deus, confundindo o
espiritual com o terreno, quando é
evidente que os Diretores do Opus
Dei, nada podem fazer para coibir a
legítima e completa liberdade
pessoal dos sócios […]. Esta família
espiritual não intervém, nem pode
intervir nunca em opções políticas
ou terrenas, em qualquer campo,
porque os seus fins são 
exclusivamente espirituais [74].

A equívoca apresentação do Opus Dei
como um grupo de pressão política
tinha começado a ser universal e
continuou a sê-lo em anos
posteriores. As campanhas de
imprensa, sobretudo em jornais
franceses e espanhóis, foram
abundantes em 1966, desvirtuando a
natureza espiritual do Opus Dei,
atribuindo-lhe um desejo de
influência política, poder económico
e prestígio entre as elites sociais, e



negando a sua dimensão universal,
identificando-o com uma obra
espanhola [75]. Escrivá decidiu não
se limitar às cartas pessoais ou
enviar comunicados através dos
organismos de governo da Obra, mas
concedeu entrevistas a
correspondentes dos meios mais
influentes do panorama mediático
internacional. A primeira entrevista
foi publicada no Le Figaro em maio
de 1966; nela passava em revista
diversos temas e reafirmava a
natureza espiritual do Opus Dei,
defendendo uma vez mais a absoluta
liberdade dos seus membros nas
questões políticas, económicas ou
culturais. As entrevistas concedidas
aos mais diversos meios
internacionais entre os anos 1966 e
1968 formam o conteúdo do livro 
Temas Actuais do Cristianismo ,
imediatamente traduzido para vários
línguas. Vale a pena reproduzir duas
das suas respostas. A primeira faz



parte da entrevista publicada em Le
Figaro :

Insisto em que os sócios do Opus Dei
trabalham com plena liberdade e sob
a sua responsabilidade pessoal, sem
comprometer nem a Igreja nem a
Obra, porque não se apoiam nem na
Igreja nem na Obra para realizarem
as suas atividades pessoais. Pessoas
formadas numa conceção militar do
apostolado e da vida espiritual
tenderão a ver no trabalho livre e
responsável dos cristãos um modo de
atuar coletivo. Mas digo-lhe, como
não me tenho cansado de repetir
desde 1928, que a diversidade de
opiniões e de comportamentos no
terreno temporal e no campo
teológico opinável não constitui
problema algum para a Obra: a
diversidade que existe e existirá
sempre entre os sócios do Opus Dei é,
pelo contrário, uma manifestação de
bom espírito, de vida honesta, de



respeito pelas opiniões legítimas de
cada um [76].

A segunda provém da entrevista
concedida uns meses depois, em
abril de 1967, a Peter Forbath,
correspondente da revista norte-
americana Time :

O Opus Dei não intervém para nada
em política; é absolutamente alheio a
qualquer tendência, grupo, ou
regime político, económico, cultural
ou ideológico. Os seus fins - repito -
são exclusivamente espirituais e
apostólicos. [...]. Desde os primeiros
contactos com a Obra, todos os sócios
conhecem bem a realidade da sua
liberdade individual, de modo que,
se em qualquer momento algum
deles pretendesse fazer pressão
sobre os outros impondo as suas
opiniões pessoais em matéria
política, ou se servisse deles para
interesses meramente humanos, os
outros rebelar-se-iam e expulsá-lo-



iam imediatamente. […] Se alguma
vez se desse - não sucedeu, não
sucede e, com a ajuda de Deus, nunca
sucederá - uma intromissão do Opus
Dei na política ou em algum outro
campo das atividades humanas, o
inimigo número um da Obra seria eu
próprio [77].

Estas declarações constituem um
testemunho histórico de primeira
grandeza. De facto, contribuíram
para travar algumas das atitudes e
campanhas que haviam provocado,
ainda que não conseguissem evitar
que a grande narrativa continuasse a
difundir-se. Como nos encontramos
perante um momento chave na
configuração dessa narrativa , vale a
pena analisar, mais cuidadosamente,
o pano de fundo onde uns e outros
factos - as declarações do Opus Dei, e
os mal-entendidos que as
provocaram - se situam.



Nos anos cinquenta, o regime
franquista continuava a responder
aos valores do campo vencedor da
Guerra Civil [78]. Em primeiro lugar,
apoiava-se sobre o poder autoritário
do general Franco. Desde 1938, o
ditador tinha velado
escrupulosamente para que os seus
governos refletissem exatamente o
equilíbrio de famílias integradas no
Movimento Nacional – nome pelo
qual se conhecia o conjunto de forças
políticas que tinham apoiado o
Levantamento, de 1936 desde o
início. Estas forças políticas eram os
militares, os falangistas, os
tradicionalistas carlistas, os
democratas-cristãos, os monárquicos
e algumas personalidades
«independentes», que lhe mereciam
confiança pelos seus conhecimentos
profissionais e que, de qualquer
modo, provinham sistematicamente
dos altos corpos da Administração do
Estado. A novidade do governo de
1957 era a generosa presença de um



grupo desses independentes que
deviam dar um impulso às reformas
sociais, políticas, administrativas e
económicas que, segundo o parecer
de Franco, a nação necessitava.

Estas reformas deviam cingir-se,
logicamente ao espetro político e
ideológico da ditadura franquista.
Um dos objetivos do novo governo
foi a integração da economia
espanhola no âmbito do mundo
ocidental, através de um plano de
estabilização e de medidas
liberalizadoras próprias de uma
economia de mercado. Foram
precisamente Navarro Rubio e
Ullastres, ministros das Finanças e do
Comércio respetivamente, que
deviam dirigir essa nova política.
Esta reforma não foi uma simples
substituição, mas o início de uma
tendência a marginalizar a Falange
como sustentáculo político e
ideológico do regime [79]. É
importante ter isto em conta ao



analisar a violenta reação dos
falangistas ante a aparição dos 
tecnocratas , como em breve
começaram a ser designados pelos
seus detratores: neles viram os que,
de facto, os tinham afastado dos
centros nevrálgicos do poder.

Setores do Movimiento não só
rotularam respetivamente de 
tecnocratas aos novos ministros, mas
acrescentaram o matiz de 
tecnocratas do Opus Dei , com o que
confundiam a sua adesão a uma
determinada tendência dentro dos
governos de Franco com a sua
pertença a uma instituição da Igreja.
É interessante observar que os
membros do Opus Dei que foram
ministros de Franco durante os anos
cinquenta, sessenta e setenta, não
pertenciam a nenhuma das famílias
antes descritas, ainda que procediam
habitualmente dos grupos genéricos
identificados com as tradições
democratas-cristãs ou monárquicas,



surgidas em Espanha antes da
Guerra Civil [80]. A única exceção foi
Fernando Herrero Tejedor, ministro
e secretário-geral do Movimento
Nacional do penúltimo governo de
Franco, de ascendência falangista,
ainda que só tenha alcançado
notoriedade no final do regime. Mas
em geral não tinham, por assim
dizer, um perfil ideológico
identificável com alguma das
famílias políticas existentes, razão
por que, numa perspetiva ideológica,
podia pensar-se em os agrupar sob o
guarda-chuva da tecnocracia, ainda
que entre eles houvesse posições
muito diferentes [81].

Deste modo, apesar da sua
pluralidade intelectual e ideológica,
fossem ou não do Opus Dei, todos
estes ministros passaram a ser
agrupados, de fora, sob o mesmo
rótulo. Na contenda pelo poder
político daqueles anos, os
adversários políticos dos novos



ministros, em lugar de travar a luta
pelo poder no seu âmbito próprio,
recorreram a uma artimanha bem
conhecida para criar opinião pública:
criar artificialmente um grupo. Neste
caso, amparavam-se na real (e
inclusive na suposta) pertença a uma
instituição da Igreja (o Opus Dei) de
alguns deles. Pouco importava que
esta circunstância, de natureza
espiritual, não condicionasse a sua
condição política e ideológica – e
menos ainda num regime político
onde tudo era católico Mas a etiqueta
de tecnocratas serviu-lhes para
agrupar qualquer um que se
integrasse no grupo que López Rodó
estava a formar na secretaria-geral
técnica da vice-presidência do
governo, sob a proteção do almirante
Carrero Blanco. De facto, esses
técnicos, entre os quais se
destacavam por exemplo, Agustín
Cotorruelo, Santiago Udina Martorell,
Fabià Estapé, José Ángel Sánchez
Asiaín, Enrique Fuentes Quintana e



Juan Sardá Dexeus, tinham entre eles
uma ascendência ideológica e
procedência política muito
diversificada, assim como um
diferente grau de proximidade com o
Opus Dei [82]. Desejava-se apenas
um cliché eficaz face à intriga
política do momento [83].

Isto tornou os ministros do Opus Dei
(e os que metiam no mesmo saco sem
formar parte dessa instituição) mais
vulneráveis desde uma perspetiva
estritamente política, porque um
defeito ou erro de um deles poderia
ser estendido a todos – generalização
que também era aplicável ao seu
bom trabalho -, que é finalmente o
que ficou inscrito na memória
coletiva dos espanhóis, porque
graças às suas políticas pragmáticas
são considerados como o
fundamento do desenvolvimentismo
e, portanto, do princípio do fim do
franquismo e do arranque da
economia espanhola. Ancorados



nesta estratégia de generalização , as
críticas que tinham surgido no
princípio exclusivamente para
salvaguardar interesses políticos (em
busca de maiores quotas de poder
por parte das diversas famílias
franquistas) foram degenerando
simultaneamente num desejo de
desprestígio da instituição a que
alguns deles também pertenciam.
Em todo o caso o que ninguém
duvida nestas alturas é da eficácia
das medidas tomadas por aqueles 
tecnocratas face à modernização
económica e, consequentemente,
política e cultural da Espanha
franquista. Raymond Carr e Juan
Pablo Fusi sintetizam o seu trabalho
como defensores de um rápido
crescimento capitalista e da
neutralização da política pela via da
prosperidade [84].

Por outro lado, houve, além disso,
outros tecnocratas com prestígio que,
sem ser do Opus Dei, colaboraram na



conceção e implementação do Plano
de Estabilização, como Juan Sardá,
Gabriel Ferràs, José Luis Sampedro,
Manuel Varela Parache ou Enrique
Fuentes Quintana. Por que razão não
se lhes aplica também o qualificativo
de tecnocratas , ainda que eles não
pertencessem ao Opus Dei? A única
explicação possível é que eles não
foram ministros e, portanto, não
puderam ser identificados como uma
ameaça política pelas famílias
franquistas, especialmente pelos
falangistas. Estes viram claramente
que o êxito dos tecnocratas implicava
de facto a desaparição da Falange
como grupo hegemónico entre as
famílias franquistas. Por isto, foram
eles que orquestraram a campanha
de desprestígio contra os chamados
tecnocratas, a que depois se
juntaram outros grupos, tanto do
mundo civil como eclesiástico, com
maior ou menor empenho conforme
o seu grau de interesse [85].



Os ministros do Opus Dei eram
católicos como todos os outros
membros do governo, mas a sua
pertença à instituição não
condicionou particularmente a sua
orientação política e ideológica, tal
como as suas decisões concretas de
governo. De facto, alguns outros
ministros eram membros de
Associações de fiéis, especialmente
os procedentes da Ação Nacional
Católica de Propagandistas, mas a
ninguém ocorreu afirmar que eles
representavam as ditas associações
no Governo [86]. Outra questão,
também inegável, é que alguns deles
coincidiram nalgumas residências de
estudantes e Colégios Universitários,
que se constituíram em centros de
sociabilidade, segundo o conceito
criado pela moderna historiografia, o
que gerava um lógico círculo comum
de amizades [87]

Não obstante, a captação de novas
pessoas para os postos políticos não



respondeu a um único critério –
talvez o único critério claro era a
exclusão das mulheres. É ilustrativo
o relato de López Rodó sobre os seus
sistemas de cooptação de novos
ministros e altos cargos. Em que as
razões de amizade unem-se às
estritamente pessoais, de segundas
referências, ou simplesmente de
casualidades [88]. Esta circunstância,
referida aos centros de sociabilidade
e à geração de relações interpessoais
como base de cooptação política,
nem por ser menos óbvia, parece-me
essencial para entender toda esta
questão. Uma maior atenção de
historiadores e sociólogos a este
aspeto, baseando-se nos últimos
contributos da historiografia
francesa, contribuiria sem dúvida
para esclarecer muito mais o debate
historiográfico sobre a origem e as
motivações das novas incorporações
aos postos políticos [89]. Neste
sentido, é significativo que a
fulgurante carreira política de outro



membro do Opus Dei (Florentino
Pérez-Embid) sofresse uma travagem
no mesmo ano da promoção de
Navarro Rubio e Ullastres. Além
disso, como subtilmente aponta Paul
Preston, «torna-se sintomático que
no princípio da década de 1960
houvesse mais tensão entre López
Rodó e Navarro Rubio que entre
López Rodó e Fraga» [90].

Merece a pena aludir ao episódio que
refere López Rodó nas suas
memórias:

Também se propalou o boato de que
os membros do Opus Dei que
intervinham na política formavam um
grupo homogéneo. É patente que,
como consequência lógica da plena
liberdade política, fossem muito
diversas as suas posições e opiniões.
Como exemplo, recordemos que
Fernando Herrero Tejedor, Javier
Domínguez Marroquín e José Ramón
Herrero Fontana eram falangistas;



Juan María de Araluce Villar e Pedro
Mendizábal Uriarte, tradicionalistas;
Mariano Navarro Rubio, sindicalista;
Hermenegildo Altozano Moraleda,
Antonio Fontán Pérez e Florentino
Pérez Embid pertenciam ao Consejo
Privado do Conde de Barcelona e, em
contrapartida, Gregorio López Bravo
de Castro, Vicente Mortes Alfonso e eu
mesmo fomos partidários da
restauração da Monarquia na pessoa
de Juan Carlos de Borbón; Alberto
Ullastres Calvo e Juan José Espinosa
San Martín eram políticos
independentes; por último houve
quem se achasse na oposição ao
Regime, cuja figura mais destacada foi
Rafael Calvo Serer [91].

Os ministros que pertenciam ao Opus
Dei nem atuaram como grupo nem
tinham um interesse especial em
atuar como tal, já que isto, além de
atraiçoar as ideias defendidas pela
instituição espiritual a que
pertenciam, lhes teria trazido mais



prejuízos que benefícios no ambiente
político da época. Não obstante,
como alguns deles gozaram desde o
princípio do rótulo de independentes ,
sem estar ligados às categorias 
carlistas ou falangistas , facilmente
podiam ser considerados ad extra
como um novo grupo emergente,
mais próximo dos monárquicos e dos
democratas-cristãos. Perante a
necessidade que costumam ter as
sociedades de enquadrar as pessoas
em grupos , para tornar mais
acessível e compreensível a já de per
si complexa realidade que as rodeia,
atribuiu-se-lhes o pragmático título
de tecnocratas , quando talvez tivesse
sido mais apropriado referir-se a eles
como independentes .

Em qualquer caso, o dado certo é que
dos cento e dezasseis ministros
designados por Franco em onze
governos entre 1939 e 1975, oito
deles foram membros do Opus Dei:
Mariano Navarro Rubio (1957-1965),



Alberto Ullastres (1957-1965),
Gregorio López Bravo (1962-1973),
Juan José Espinosa (1965-1969),
Faustino Garcia Moncó (1965-1969),
Laureano López Rodó (1965-1975),
Vicente Mortes (1969-1973).
Fernando Herrero Tejedor (1975).
Com a perspetiva histórica
adquirida, percebe-se melhor a
desproporção entre esse reduzido
número de ministros e a magnitude
do ruído mediático que se gerou pela
suposta influência do Opus Dei na
evolução política da Espanha
franquista.

Por outro lado, alguns
Propagandistas não entenderam a
atitude independente desses
ministros. Desconcertava-os que o
Opus Dei não quisesse unir-se numa
frente comum democrata-cristã. A
experiência já havia funcionado
durante a Segunda República
(através da coligação da CEDA, a
Confederación Española de Derechas



Autónomas) e agora viam-na
também necessária para enfrentar as
tendências totalitárias da Falange
Espanhola, e não menos importante,
para enfrentar com garantia de
futuro o dia seguinte ao franquismo.
Neste sentido, alguns historiadores
afirmaram que «não era fácil, a
homens formados no catolicismo
fortemente hierárquico da pré-
guerra, compreender que umas
pessoas que compartilhavam a sua
preocupação por revitalizar a 
intelligentsia nacional e a vida
pública, não militassem nas suas
fileiras» [92].

De facto, todos aqueles que
confiavam numa frente democrata-
cristã foram os que – na política
franquista madrilena e na cúria
eclesiástica romana – menos
entenderam a posição do Opus Dei. E
é precisamente neste campo onde
emergiu a outra grande frente da
segunda grande narrativa , que se



estenderia a Roma. Muitos anos
depois de escrever a sua difamação
contra o Opus Dei sob o pseudónimo
de Daniel Artigues, Jean Bécarud
descrevia deste modo ao seu
confidente Giménez Fernández, uma
das mais importantes fontes de
informação para o livro que
escreveu:

Antigo líder da esquerda, ministro da
Agricultura da República e
reconhecido especialista de
Bartolomé de las Casas, dedicava-se
ao ensino, depois de não poucas
peripécias, na Universidade de
Sevilha. Mais democrata-cristão que
nunca, era um colérico adversário do
franquismo em geral e do Opus Dei
em particular [93].

Assim, compreende-se bem que as
críticas aos tecnocratas do Opus Dei
procedessem também dos grupos
opositores ao franquismo, muitos
deles socialistas e comunistas no



exílio. Se bem que todos estavam de
acordo em que havia que
desenvolver a economia espanhola,
concordavam também em que este
progresso significava um balão de
oxigénio para o regime e podia,
portanto, mantê-lo, ao dar-lhe uma
maior credibilidade. Os inimigos do
catolicismo, por sua parte,
aproveitaram a oportunidade para
criticar uma instituição católica que
era conhecida pela sua crescente
pujança espiritual, mas que parecia
mostrar agora o seu apoio a um
regime autoritário. Por fim, emergiu
também uma crítica dos sectores
mais nacionalistas e antifranquistas
de Catalunha e do País Vasco pelo
suposto espanholismo do Opus Dei, –
um juízo que parece hoje
inverosímil, vendo o número de
membros do Opus Dei autóctones,
que naqueles anos se
comprometeram com a preservação
da identidade cultural e a autonomia
política dessas comunidades.



Por outro lado, há que assinalar que
houve também notórios casos de
membros do Opus Dei ativos na
oposição antifranquista, o que
desautoriza os que pensavam que
havia diretrizes “de cima” na
instituição para apoiar o franquismo.
Além de Calvo Serer, que depois do
artigo de 1953 em Écrits de Paris
adotou uma postura claramente
crítica com o regime, outro dos seus
colaboradores em Arbor , Antonio
Fontán, levou a cabo uma atividade
no mínimo pouco complacente com o
regime através da direção do diário 
Madrid [94] .

Outros membros do Opus Dei, como
Pere Pascual, Robert Espí e Francesc
Brosa, além de outros estudantes,
participaram na célebre 
caputxinada , de 1966. A caputxinada
foi o primeiro protesto conhecido
contra o regime franquista em
Barcelona, que teve um eco especial
por estar liderado por intelectuais.



Recebe este nome porque se realizou
no mosteiro dos capuchinhos de
Sarrià, entre 9 e 11 de março de 1966.
Iniciou-se como uma reunião
clandestina de uma associação de
estudantes constituída para
concorrer com a associação oficial da
Falange (SEU) e culminou com todos
os seus assistentes encerrados no
mosteiro em sinal de desacordo
contra o regime franquista. O
protesto agrupou pessoas de posições
políticas e ideológicas muito
diversas, incluídas as de centro-
esquerda e o clandestino Partido
Comunista. Pouco depois do início do
ato, a 9 de março, a guarda civil
irrompeu no mosteiro e obrigou
todos os assistentes a abandoná-lo e
a identificar-se. À volta de duzentos
participantes decidiram ficar,
continuando os seus debates.
Durante mais de quarenta e oito
horas foram hóspedes dos
capuchinhos. Finalmente, depois de
dois dias de grande tensão, os



estudantes saíram pacificamente e
alguns foram expulsos, entre eles
Pere Pascual, que foi excluído do
setor editorial, onde havia
trabalhado até esse momento [95]

O pluralismo dos membros do Opus
Dei foi documentado por alguns
especialistas no período, alheios à
instituição. Eles afirmaram que em
nenhum caso se pode falar de um
monolitismo na atuação pública do
Opus Dei na Espanha franquista, não
só pela evidência de que houve
membros exonerados mas também
porque, entre os franquistas que
eram membros do Opus Dei,
surgiram tendências muito
diferentes. Inclusive vistas as coisas
desde a perspetiva equivocada do
funcionamento do Opus Dei como
um grupo político, a estranheza é
grande ao ver que as atuações dos
seus membros foram tão diversas,
como por exemplo entre Calvo Serer,
Pérez Embid e López Rodó. Assim o



narra o historiador Manuel Pérez
Ledesma, comentando o libro de
Santos Juliá sobre as duas Espanhas:

Os intolerantes (excluyentes)
fracassaram em 1953, quando a
intenção de Calvo Serer em
converter o seu grupo numa
“Terceira Força”, enfrentando tanto
os falangistas de Ortega como a
direita católica no poder, acabou com
a perda do poder cultural que
haviam detido até então. Porém,
mais surpreendente foi que da
mesma instituição religiosa surgiu
pouco depois um novo grupo de
juristas e economistas, liderados por
López Rodó, que acabaram com a
figura do «intelectual católico» e a
substituíram pela do «tecnocrata», ao
mesmo tempo que introduziam uma
linguagem política secularizada e
racional, apoiada na ideia de eficácia
e progresso. Duma instituição tão
católica como o Opus Dei acabava-se
assim com a sacralização da política



e da vida cultural cujos últimos
representantes tinham sido outros
membros do Opus Dei [96].

Isto poria também em causa a
suposta unicidade do qualificativo de
tecnocratas e a sua generalização.
Entre os que normalmente são
incluídos nesse grupo, houve alguns
que simplesmente aspiravam a
promover a economia e, nesse
sentido, eram sobretudo técnicos (tal
foi provavelmente o caso de
Ullastres) e outros que tinham
objetivos políticos claros e de grande
alcance, como é o caso de López
Rodó, que aspirava à modernização
da estrutura administrativa do
Estado espanhol (o que transcende a
técnica) e a promover uma via para a
monarquia, optando pelo príncipe
Juan Carlos.

Por outro lado, é interessante
assinalar que, durante esses mesmos
anos de desenvolvimento do pós-



guerra mundial, outros países
europeus confiaram também a
direção dos assuntos económicos a
técnicos e empresários tecnocratas,
sem provocar por isso problemas de
interpretação como os que tiveram
lugar em Espanha. Antonio
Argandoña conclui que:

a tese da vinculação dos tecnocratas
com o Opus Dei, foi, naqueles
momentos, a solução cómoda
adotada por personalidades ou
grupos políticos cuja hegemonia se
via ameaçada pelos êxitos técnicos
dos tecnocratas (e pela própria
presença destes na cena política
espanhola), ainda que atribuir-lhes
aquela vinculação fosse uma
falsidade e uma injustiça com eles e
com o Opus Dei. Se isto é assim, a
continuidade do cliché até aos nossos
dias mostra uma certa preguiça
mental de alguns analistas e
historiadores. Agora, como então,
falar-se de «tecnocratas do Opus Dei»



não evita ter que levar a cabo uma
análise mais profunda daqueles
anos, sobre as pessoas que formaram
aquele grupo político que teve
porções importantes de poder à volta
do Almirante Carrero Blanco, quais
eram as suas conceções económicas e
os seus ideais políticos, que
pretendiam com a sua atuação, etc.
Mas isso deixa sem explicar
numerosas caraterística da política e
da economia daqueles anos. E
quando essas caraterísticas forem
estudadas e compreendidas, o Opus
Dei não desempenha papel algum
[97].

É patente, pois, que houve membros
do Opus Dei entre os franquistas e
entre os antifranquistas, perante o
qual o fundador sempre teve uma
atitude de não intervencionismo,
porque defendeu a liberdade dessas
pessoas em questões políticas e
ideológicas, ainda que estando
consciente das dificuldades,



incompreensões e receios pessoais e
institucionais que esta atuação
suscitaria, tanto no âmbito civil como
no eclesiástico. Foi precisamente essa
neutralidade do Opus Dei que
originou tantos ataques?

Por outro lado, ao não existir na
Espanha de então a liberdade de
associação política nem vias para a
expressão do pluralismo, à medida
que se foi debilitando o franquismo,
tendia a adquirir matiz político
qualquer manifestação de tipo
religioso, cultural, nacionalista, social
ou inclusive lúdico que, pela sua
própria natureza, eram alheias ao
campo da luta política, como sucedeu
com o desporto [98]. Além disso, os
que criticavam agora o Opus Dei,
pela sua intromissão no precário
equilíbrio de poder na Espanha
franquista, fizeram uma
generalização sobre o que não eram
senão circunstâncias contingentes e
conjunturais de um país concreto,



neste caso Espanha. Isto causou mais
que um problema de difícil resolução
aos membros do Opus Dei de outras
latitudes, especialmente nos países
anglo-saxónicos, aos quais se
aplicaram umas categorias
tipicamente hispânicas que não se
enquadravam em absoluto com a sua
particular idiossincrasia.

As pressões sobre o fundador do
Opus Dei para que mudasse a sua
forma de atuar e desse indicações
precisas aos membros que
desenvolviam tarefas políticas, foram
persistentes e provieram tanto das
autoridades civis como das
eclesiásticas. Cada uma das fações
exigia-lhe, paradoxalmente, duas
atuações contrapostas, fruto de
atitudes cesáreo-papistas ou
clericais. As que provinham do
âmbito civil, recriminavam-no de
que a instituição por ele fundada se
imiscuísse em assuntos políticos,
numa luta desenfreada pelo poder.



As que provinham do âmbito
eclesiástico, recriminavam-no por
não estar disposto a estimular os
membros do Opus Dei a unir-se às
forças da Democracia Cristã, que se
tinham mostrado providenciais em
Itália ante o imparável avanço do
comunismo durante o pós-guerra, e
que noutros países, especialmente na
Europa e na América Latina, tinham
adquirido outras formas, mas com a
mesma ideia de fundo [99]. Estes
também o atormentavam para que
obrigasse os membros do Opus Dei a
retirar-se do governo franquista. Mas
ele atuava seguindo um raciocínio
lógico: tal como não os havia
estimulado a entrar nesses governos,
também não podia encorajá-los a sair
deles. Se o molestavam para que se
pronunciasse sobre a moralidade de
um regime político, alegava que não
lhe correspondia a ele fazê-lo, mas à
hierarquia eclesiástica, se o achasse
oportuno, e para bem ou para mal,
não houve nenhuma declaração



eclesiástica oficial de condenação do
regime franquista.

Acima de tudo Escrivá velava por
preservar a liberdade dos membros
do Opus Dei em matérias opináveis,
uma ideia que hoje parece mais ou
menos assimilada e de simples
explicação, mas que naqueles
momentos de maior polarização
ideológica e maniqueísmo político
era mais complexo argumentar e
defender. Por muito tirânico que
fosse, o regime franquista não havia
sido rejeitado pela autoridade
eclesiástica competente, pelo que
Escrivá, concluía ele mesmo, não
tinha nada mais a dizer. Além disso,
e ainda que este dado seja
circunstancial nesta argumentação -
porque não afeta a essência do
problema mas os seus efeitos
conjunturais - é um facto inegável
que o trabalho dos tecnocratas
pressupôs um aumento considerável
do nível económico de Espanha, um



crescimento das possibilidades de
acesso á cultura e um aumento da
(relativa) diversidade ideológica que
tão providenciais se mostraram à
hora da Transição democrática
espanhola da segunda metade dos
anos setenta. Isto foi unanimemente
reconhecido por todos os estudiosos
do período, que acentuam o caráter
exemplar da transição democrática
espanhola como uma reforma sem
degenerar em revolução, ao mesmo
tempo que salientam como foi
benéfico para o milagre espanhol o
crescimento económico, a favorável
conjuntura internacional e a
oportuna exploração do turismo
[100].

Os especialistas também
reconheceram que não se podem
unir as duas etiquetas, Opus Dei e
tecnocracia : «atribuir a mudança da
política económica à influência
exclusiva do Opus Dei é um erro
grave» [101]. Seja como for, Escrivá



seguiu com a sua norma de não
interferir na orientação política ou
ideológica dos membros do Opus Dei,
mesmo que isso lhe trouxesse
abundantes dores de cabeça.
Naqueles anos, chegou a comentar a
um dos diretores regionais do Opus
Dei em Espanha: «tirar-me-iam
muitos problemas se esses teus
irmãos não fossem ministros, mas se
eu insinuasse isso não respeitaria a
sua liberdade e destruiria a
Obra» [102].

A verdade é que a campanha surgida
desde 1957 em Espanha contra o
Opus Dei e a sua presença na vida
pública, confinada até então às
fronteiras peninsulares, se estendeu
por todo o mundo a partir de 1964,
incitada pelo interesse demonstrado
por influentes semanários
internacionais. A grande narrativa do
Opus Dei como uma força política ao
serviço do falangismo (por muito
inverosímil que fosse para quem



tivesse um mínimo conhecimento
dos acontecimentos surgidos poucos
anos antes em Espanha, com a
hostilidade da Falange para com o
Opus Dei, e o posterior confronto
entre falangistas e tradicionalistas)
expandiu-se tão rapidamente entre
os países democratas liberais, em
meu entender, por três motivos. Em
primeiro lugar, porque nesses países
identificava-se, sem matizes, o
regime franquista com os clássicos
regimes fascistas italianos e alemães,
o que supõe um erro notável do
ponto de vista estritamente histórico
e, naturalmente, da história
intelectual e das ideologias. Em
segundo lugar, porque apoiar o
fascismo significava dar asas às
forças que tinham sido vencidas,
décadas atrás, pelos aliados e a quem
haviam tido que pagar um altíssimo
preço material e humano por isso.
Em terceiro lugar, porque no mundo
polarizado da guerra fria, não havia
lugar para uma terceira força



diferente da democracia liberal ou
do comunismo.

Apogeu, globalização e crise da
grande narrativa (1967-1977)

O debate gerado à volta dos 
tecnocratas foi-se apaziguando à
medida que avançavam os anos
sessenta, nos quais a Espanha se viu
envolta progressivamente no 
franquismo tardio e o contexto ia
mudando sensivelmente: se os 
tecnocratas se tinham aproveitado,
em finais dos anos cinquenta do
desvanecimento dos debates
essencialistas entre tradicionalistas e
falangistas, nos finais dos anos
sessenta eles mesmos se viram
deslocados do centro nevrálgico da
cena política pelos novos
movimentos ideológicos e sociais,
que se apresentaram como
alternativa a um regime que
definhava, como por exemplo, o
socialismo, o comunismo, o



sindicalismo e os movimentos
nacionalistas catalão e vasco. Os que
lideraram esses movimentos de
contestação ao franquismo
começaram a partir de então a
dominar os foros intelectuais e as
lutas pelo poder, embora ainda desde
fora, e foram eles que
protagonizaram um pouco mais
tarde a transição espanhola de
meados dos anos setenta.

Não obstante, a grande narrativa do
Opus Dei, como uma força política e
económica, mais do que uma
instituição com fins espirituais,
voltou a reanimar-se depois da
publicação dos livros de Daniel
Artigues ( El Opus Dei en España ,
1968) e Jesus Ynfante ( La prodigiosa
aventura del Opus Dei , 1970). O
primeiro deles é uma difamação
contra o Opus Dei que teve uma
notória influência em Espanha e
França, cujo autor assinou como
Daniel Artigues, na realidade



pseudónimo de Jean Bécarud. Como
o seu próprio autor reconheceu mais
tarde na sua autobiografia
intelectual, o livro foi escrito sem
falar com nenhum membro do Opus
Dei e as suas principais fontes foram
ex-membros e críticos da instituição.
Bécarud reconheceu trinta anos
depois que evitou, «talvez
equivocadamente» estabelecer
contacto com representantes do Opus
Dei e, finalmente, conclui:

De qualquer modo, ao escrever em
1999, tenho que insistir no facto de
que o Opus Dei já não é na
atualidade o que era por volta de
1970, e que agora me inibiria de
emitir a seu respeito o menor juízo
moral […]. Um segundo erro, e
fundamental, procede da intenção de
estabelecer uma relação entre o
Opus Dei e a Institución Libre de
Enseñanza, que tive sempre em
mente [103].



É oportuno questionar-se se era o
Opus Dei que tinha mudado entre
1970 e1999 ou antes o contexto.
Como anota o próprio Bécarud, o
Opus Dei ficou muitas vezes
aprisionado entre outras instituições
espanholas daquele período, que
nada tinham a ver com a sua
identidade – Institución Libre de
Enseñanza, ordens religiosas,
partidos democratas-cristãos,
associações político-religiosas –, que
curiosamente eram sempre tomados
como pontos de comparação e
analogia. Em todo o caso, é evidente
que estes dois livros, incitados pelo
ambiente peculiar do franquismo
tardio e pelo interesse económico das
suas editoras, tiveram uma ampla
difusão tanto em Espanha como no
mundo francês e anglo-saxónico.

Pouco tempo depois, em fevereiro de
1972, o influente semanário britânico
The Economist publicava num dos
seus números monográficos sobre



política internacional, uma extensa
reportagem sobre Espanha,
intitulada « Entre Passado e Futuro
» [104]. A reportagem sustentava que
a chave da estabilidade de Franco
podia resumir-se em que não se
havia comprometido totalmente com
nenhuma das forças políticas que o
tinham seguido na Revolta de 1936:
militares, carlistas, falangistas,
democratas-cristãos e monárquicos:

O segredo da sobrevivência do
General Franco durante os 33 anos
após a guerra civil, foi o de que ele
nunca permitiu que uma fação se
tornasse demasiado forte […]. Hoje,
uma nova força atingiu ascendência
política em Espanha. Muitos dos
alinhados com ela são demasiado
novos para se lembrar da guerra
civil. Alguns chamam-nos
simplesmente tecnocratas; para
outros, eles são os militantes
disciplinados do Opus Dei [105].



Quando a evolução da política
espanhola estava a tomar já outros
caminhos, o semanário argumentava
que os tecnocratas haviam chegado
exatamente no momento em que
parecia que as outras forças do
Movimento tinham perdido a sua
oportunidade. Isto contribuiu,
segundo a tese defendida pelo
semanário britânico, para que os
tecnocratas fossem os encarregados
de ocupar esse vazio de poder. Desde
o ponto de vista mediático, era eficaz
identificar um grupo que amparasse
sociologicamente todos os 
tecnocratas . Apareceu então o Opus
Dei, que não tinha nenhum interesse
em meter-se no vespeiro das famílias
franquistas , mas que foi introduzido
à força pelo semanário britânico, que
fazia eco da problemática surgida na
Espanha de 1957 com a entrada dos
ministros do Opus Dei no governo.

The Economist não fez mais que
recolher este estado de coisas e



sintetizar, num artigo subtil, essa 
grande narrativa e divulgá-la por
todo o mundo. Cinco anos mais
tarde, no seguinte número
monográfico, dedicado a Espanha -
«A Nova Espanha», The Economist , 2
de abril de 1977 - a grande narrativa ,
criada por eles mesmos, estava
consolidada. No artigo havia escassas
referências ao Opus Dei, mas, o que é
mais importante, dava-se como
adquirido alguns desses mitos como
se fossem realidades. De Laureano
López Rodó afirmava-se
tranquilamente que era o líder
membro de uma ordem laica secreta:
«a leading member of the wealthy
and secretive lay order», p. 18).
Contudo, é evidente que o Opus Dei
não assumiu o protagonismo que se
lhe havia dedicado no número
monográfico de 1972. O mito
continuava de pé, ainda que tivesse
diminuído em intensidade. A saída
dos últimos ministros do Opus Dei,
com a remodelação do governo no



início de 1974, após o assassinato do
Almirante Carrero Blanco, fez
atenuar logicamente o protagonismo
mediático que a instituição havia
tido até esse momento, muito a seu
pesar.

Nesse mesmo artigo de 1977, fazia-se
referência também a uma ideia que,
com o tempo, teria um certo eco na
opinião pública, mas que, contudo,
não acabaria por constituir uma
verdadeira grande narrativa . Para
alguns observadores, o Opus Dei era
considerado como um novo tipo de 
calvinismo católico , que exaltava a
importância do trabalho quotidiano
e que tinha levado os seus membros
a serem suficientemente racionais e
competentes para dirigir a economia
espanhola. Desta pequena narrativa
far-se-ia eco, bastantes anos depois,
Joan Estruch, na sua tese de
doutoramento sobre o Opus Dei,
publicada em 1994, e deu lugar a um
afastamento da grande narrativa que



considerava o Opus Dei como uma
força onde convergem as etiquetas
conservadoras e modernizantes – na
linha das teorias sociológicas gerais
sobre a modernização e a sua relação
com a religião e os processos de
secularização [106]. A aparição da
ideia de modernização está
obviamente relacionada com o que a
poucos observadores escapa a
colaboração objetiva de alguns
membros do Opus Dei (Ullastres,
López Rodó, López Bravo) para a
modernização económica e política
de Espanha, assim como a
colaboração de outros (Amadeo de
Fuenmayor) para a sua
modernização religiosa, através da
lei de liberdade religiosa.

Em todo o caso, segundo a grande
narrativa dos tecnocratas , o espírito
fascista do regime franquista teria
impregnado o Opus Dei, dotando-o
de uma tendência conservadora na
política e integrista na doutrina, que



já não abandonaria no futuro. Ainda
hoje, podemos apreciar a vigência
desta narrativa nalguns dos meios de
informação mais influentes [107].
Mas, de facto, ninguém pode
documentar hoje em dia um
alinhamento de Escrivá com um ou
outro campo. John Allen comenta
subtilmente:

Nas décadas de 1930 e 1940, quando
o sentimento dominante na Espanha
católica era pró-franquista, o silêncio
de Escrivá interpretou-se
frequentemente como o sinal de um
liberalismo escondido; nas décadas
de 1960 e 1970, quando a opinião dos
católicos havia mudado, esse mesmo
silêncio interpretou-se como uma
máscara do conservadorismo pró-
franquista [108].

Além disso, se o Opus Dei tivesse
procurado o poder e a influência, os
seus oito ministros nos trinta e seis
anos do franquismo teriam



aumentado ainda mais (no seu
número e na sua capacidade de
influência) durante a Transição,
coisa que não sucedeu. O número de
ministros diminuiu radicalmente a
partir da remodelação do governo de
Franco em janeiro de 1974, depois do
assassinato de Carrero Blanco – o
que também desmistificava a suposta
hegemonia de López Rodó nos
governos de Franco. Entre os
membros do Opus Dei, só Antonio
Fontán foi ministro de Administração
Territorial entre 1979 e 1980, e Isabel
Tocino e Federico Trillo em governos
sob a presidência de José Maria
Aznar (1996-2004).

Desde 1975 - com a morte de Franco
e do próprio fundador do Opus Dei -
até 1980, as coisas voltaram a entrar
num certo período de normalidade,
típico dos momentos de decadência
de uma grande narrativa . Como
fatores que contribuíram para esta
decadência, sublinharia dois: por um



lado, deixaram marca as declarações
feitas pelo Opus Dei, pelo seu
fundador, e pelos seus próprios
membros, confirmando a sua
liberdade em questões políticas e
ideológicas; por outro, os próprios
factos foram comprovando a
falsidade da grande narrativa . Esta
pôde e pode continuar sobrevivendo,
mudando e adaptando-se, mas é
evidente que já perdeu força.

Por um lado, foi aumentando a
consciência por parte dos
historiadores de que o trabalho dos
tecnocratas era mais complexo do
que o que se vinha dizendo, o que
levou a introduzir o termo 
desenvolvimentistas às reflexões
sobre a modernização de Espanha e
a sua relação com a religião que
realizaram sociólogos como José
Casanova [109]. Por outro lado, ficou
mais patente, com a passagem do
tempo, o pluralismo que se dava
entre membros do Opus Dei, e o facto



de que alguns se opuseram ao
regime, tal como anteriormente se
especificou.

A própria evolução da conjuntura
histórica, em concreto no franquismo
tardio, contribuiu para a dissipação
da grande narrativa . O atentado a
Carrero Blanco teve como
consequência o desaparecimento de
López Rodó, o que pôs em evidência
que era Carrero Blanco e não López
Rodó quem tinha um acesso mais
direto a Franco e, portanto, ao poder.
Depois da morte de Franco, houve
pessoas do Opus Dei que se
manifestaram seguidoras do partido
em que militou López Rodó (Alianza
Popular), outras que se
comprometeram com o projeto
liderado por Adolfo Suárez (Unión do
Centro Democrático), outros com os
nacionalistas catalães ou vascos
(Unión Democrática de Cataluña,
Convergencia Democrática de
Cataluña, Partido Nacionalista



Vasco), e outros procuraram uma
restauração antiquada da
democracia cristã.

Também contribuiu decisivamente o
facto do reconhecimento honesto de
alguns autores sobre a
superficialidade científica com que
tinham procedido nas suas
investigações (é muito conhecido o
citado caso de Jean Bécarud) e,
sobretudo, o facto de que um número
cada vez maior de historiadores,
baseados em fontes primárias,
matizaram as suas afirmações ou
publicaram monografias rigorosas.
Assim, os historiadores e sociólogos
que adotaram as obras de Artigues e
de Ynfante como uma das suas
principais fontes de informação e
documentação (Juan José Linz,
Raymond Carr, Guy Hermet e Paul
Preston [110]), foram sendo
substituídos, com a passagem do
tempo, por autores melhor
documentados a partir dos anos



noventa, ampliando as suas fontes
sobre o Opus Dei e reduzindo a
tendência sensacionalista e
apriorística que havia predominado
em anos anteriores. A lista começa a
ser já conhecida: Carolyn P. Boyd
(1997), Vicente Cárcel Órtí (1997),
Stanley G. Payne (1997), José Andrés-
Gallego e Antón Pazos (1998). Javier
Tusell (1998), Gonzalo Redondo
(1999, 2005, 2009), Willam J. Callahan
(2000), Mercedes Cabrera e Fernando
Del Rey (2002), Santos Juliá (2004)
[111]. Alguns destes novos trabalhos
não são totalmente alheios à grande
narrativa do Opus Dei, mas
naturalmente as suas análises mais
documentadas e menos apaixonadas
representam um passo em frente na
prevalência do rigorosamente
histórico sobre a mitificação ou o
meta-realista.

Conclusões



Desde a fundação do Opus Dei (1928)
até finais do franquismo podem
distinguir-se diferentes momentos na
evolução da grande narrativa : desde
a consideração do Opus Dei como
uma perigosa novidade e inclusive
uma heresia no seio do catolicismo
posterior à Guerra Civil, até à sua
apresentação como uma organização
conservadora com ambições políticas
e económicas na Espanha fortemente
ideologizada do franquismo e nos
ambientes ocidentais marcados pela
guerra fria e pela revolução de maio
de 68 . Neste estudo, interessou
sobretudo acentuar o caráter
projetivo destas meta-narrativas à
volta do Opus Dei, partindo do facto
de que foram variando a par da
paralela mutação do ambiente
político, cultural e ideológico da
sociedade ocidental e da própria
situação da Igreja Católica. Ou seja,
cada narrativa forjada à volta do
Opus Dei reflete umas determinadas
mentalidades, identificadas mais



com os valores projetados pela
sociedade nesse momento do que
com a própria natureza da
instituição.

Como resultado, o mito do Opus Dei
modificou-se, consolidou-se e evoluiu
ao longo do tempo como uma
realidade sujeita a modificações,
adaptada às variações das épocas e
das mentalidades e como resposta às
necessidades dos paradigmas
gerados pela sociedade ocidental
durante a segunda metade do século
XX [112]. A primeira vaga responde
aos receios duma sociedade em que
os religiosos e eclesiásticos gozavam
de grande prestígio, e onde os leigos
eram considerados apenas como
elementos subordinados à
hierarquia; portanto, percebia-se o
Opus Dei, como uma ameaça da
estabilidade na vida da Igreja, com a
sua mensagem «revolucionária».
Estes mal-entendidos, localizados
inicialmente no âmbito clerical,



foram aproveitados pela Falange,
que se uniu aos ataques a partir da
sua posição hegemónica na vida
política e cultural da primeira
Espanha franquista, de partido
único. O momento auge desta fase da
grande narrativa foi constituído pelos
ataques recebidos por membros do
Opus Dei que frequentavam as
congregações marianas em Madrid e
Barcelona (1940).

Nesses mesmos anos quarenta, o
Opus Dei foi perseguido pela Falange,
que o considerava como um
concorrente na dura luta pela
repartição dos centros do poder no
primeiro período do franquismo,
apesar da pequena dimensão que
ainda tinha a instituição e das suas
atividades estarem restringidas ao
campo espiritual. Esta presunção
concretizou-se na acusação de
«assalto» às cátedras universitárias
por parte do Opus Dei. Este receio
projetar-se-á no princípio dos anos



cinquenta, quando alguns membros
do Opus Dei (particularmente, Rafael
Calvo Serer), começaram a ter uma
maior presença pública.

A partir dos anos sessenta, os
ataques deixaram de proceder da
direita (se enquadramos a Falange
Espanhola nesta categoria) e
começaram a proceder
significativamente da esquerda. O
Opus Dei passou a ser considerado
uma invenção franquista, que
pretendia alargar a vida do
desfalecido regime graças à eficaz
política económica dos tecnocratas. O
Opus Dei tinha conquistado o poder
político, aproveitando a decadência
de sectores ideológicos como a
Falange ou os Propagandistas, que,
anteriormente, tinham concentrado
todo o poder. O mito estendeu-se de
modo acrítico a alguns ambientes
eclesiásticos, que começaram a
considerar o Opus Dei como uma
organização conservadora, integrista



e reacionária, receosa das reformas
do Concílio Vaticano II (1962-1965).
Esta segunda vaga abarcou, pois,
desde as críticas aos tecnocratas por
parte de falangistas e outras famílias
franquistas, até à atitude adversa de
alguns eclesiásticos no contexto das
tensões que conheceu o período pós-
conciliar. A partir de 1975, com a
morte de Franco e a consolidação da
democracia em Espanha, assim como
com a cada vez mais ampla expansão
internacional do Opus Dei, a 
narrativa chegou ao seu fim, embora
persistam, ainda hoje, anacrónicas
consequências, fruto da inércia.

Ante tantas mutações da imagem do
Opus Dei, é fácil questionar-se se é a
própria instituição ou a sua imagem
que se viram alteradas.
Independentemente da evidência da
continuidade histórica do Opus Dei
como instituição, um dado surge com
clareza: o Opus Dei repetiu as
declarações, proclamando a



orientação espiritual da sua
atividade. Assim, o facto de que uma
pessoa pertença ao Opus Dei, não é
nem mais nem menos relevante para
as suas decisões, que o de ser um
cristão que deseja comportar-se de
modo coerente com a sua fé.
Portanto, numa história política ou
ideológica é irrelevante, se não
mesmo ambíguo, mencionar que
uma determinada personagem
pública pertence ao Opus Dei.

Chegados a este ponto, é preciso
perguntar-se por alguns fatores que
parecem repetir-se na história
narrada neste artigo, desde as
primeiras calúnias contra o Opus Dei
em Madrid pós-guerra, até aos
últimos momentos do final da época
franquista. Em primeiro lugar, deve-
se assinalar a capacidade de
renovação, regeneração e mutação
dos mitos à volta do Opus Dei. Para
alguém que se aproxime desta
realidade sem a ter vivido, este



assunto transforma-se num campo
de experimentação, protótipo das
periódicas renovações que a
memória histórica necessita para se
retroalimentar. Considerando as
críticas, muito diferentes, recebidas
pelo Opus Dei nesse período
(1940-1977), algumas das quais se
apresentam totalmente opostas entre
si, parece inverosímil que o seu
objetivo tenha sido sempre a mesma
instituição, e não diversas. As críticas
aparecem assim totalmente
irracionais, contrariando o princípio
da não contradição : a mesma pessoa
é falangista e perseguida pelos
falangistas, herética e perseguida
pelos inimigos da Igreja, renovadora
e acusada de conservadorismo. O
próprio Escrivá de Balaguer recorda
que o rotularam de mação, « e
também monárquico,
antimonárquico, falangista, carlista,
anticarlista ». Em plena guerra
mundial «as mesmas pessoas – ou
outras incitadas por elas – iam às



embaixadas dos Aliados, dizer que eu
era germanófilo; e às representações
da Alemanhae de Itália dizer que era
anglófilo» [113].

Ao mesmo tempo, e talvez menos
paradoxalmente do que parece, essa
mesma variedade enraizada das
críticas é compatível com a mútua
retroalimentação das diversas 
grandes narrativas . Umas palavras
do fundador do Opus Dei, que sofreu
em primeira pessoa tanta variedade
de críticas, são bem eloquentes desta
realidade:

Naqueles primeiros momentos
fortes, que não são fáceis de
descrever, porque puseram muitas
almas contra o Opus Dei e contra
mim, dizia aos vossos irmãos, que
tinha próximo: meus filhos, o mal
não é esta campanha de agora, o mal
será que depois repetirão o mesmo
os fanáticos e os inimigos da Igreja,
reforçando as suas calúnias com o



falso testemunho destes santos
varões. E, efetivamente, assim
sucede. Todas as falsidades contra a
Obra que agora se difundem, não são
novas: são francamente velhas, são
as inventadas então, há tantos anos
[114].

O que está em jogo na desaparição
desta grande narrativa , ou na sua
substituição por uma interpretação
com base histórica, é o
reconhecimento da finalidade
apostólica do Opus Dei e a
consequente liberdade política e
profissional dos seus membros.
Existe uma notória contradição entre
a realidade da atividade do Opus Dei,
de alcance internacional, estendida a
pessoas de todas as condições sociais,
e materializada em inumeráveis
iniciativas de caráter educativo e
assistencial, por um lado; e por outro,
o facto de que as suas autoridades
possam dar orientações sobre a
política de um país concreto. A



expansão por países de tão diversos
contextos ideológicos e situações
políticas, só é possível se os seus
membros têm consciência da sua
liberdade, e se as autoridades do
Opus Dei a respeitam plenamente. A
expansão do Opus Dei é, em suma,
uma confirmação da honestidade das
declarações do seu fundador e dos
seus dirigentes no que toca à
autonomia dos seus membros no
campo da ação humana, seja esta
política, económica, profissional ou
cultural.

Jaume Aurell, Professor titular de
História na Universidade de Navarra.
Especialista em historiografia
medieval e contemporânea,
publicou: Els mercaders catalans al
Quatre-Cents (1996) , La escritura de
la memoria. De los positivismos a los
posmodernismos (2005) e Authoring
the Past. History, Autobiography and
Politics in Medieval Catalonia (2012).
Editou juntamente com Pablo Pérez ,



Católicos entre dos guerras, La
historia religiosa de España en los
años veinte y treinta (2005)e publicou
alguns artigos sobre as relações entre
autobiografia e historia nas revistas 
Annales, Biography, Viator,
Rethinking History y Prose Studies.

Publicado em Studia et Documenta ,
vol. 6 – 2012, págs. 235-294.

[1] Sobre a natureza do Opus Dei há
alguns estudos que considero
imprescindíveis para quem queira
entender esta realidade, muito além
das deformações a que faço
referência neste artigo. São, por esta
ordem: Pedro Rodríguez – Fernando
OCÁRIZ – José Luis ILLANES, O Opus
Dei na Igreja. Introdução
eclesiológica à vida e ao apostolado
do Opus Dei, Lisboa , Rei dos Livros,
1994; Amadeo DE FUENMAYOR –
Valentín GÓMEZ-IGLESIAS – José Luis
ILLANES, El Itinerario Jurídico del
Opus Dei: Historia y defensa de un



carisma , Pamplona. Eunsa, 1989;
Andrés VÁZQUEZDE PRADA, 
Josemaria Escrivá de Balaguer. Funda
dor do Opus Dei , Lisboa, Editorial
Verbo (3 vols. 2002, 2003, 2004);
Josemaria Escrivá, Temas actuais do
Cristianismo , Lisboa, Edições Prumo,
1973.

[2] É importante esclarecer que parto
da definição de grande narrativa
nasua aceção propriamente
historiográfica, surgida nos ambiente
pós-modernos, e que se desenvolveu
com mais força a partir dos anos
setenta do século passado. Deixo de
lado, portanto, outros significados
relacionados com outras disciplinas,
particularmente a teológica.

[3] Jean François Lyotard, La
condición postmoderna: informe
sobre el saber , Madrid, Cátedra, 1984
(versão original francesa de Paris,
Minuit, 1979).



[4] Para o conceito de memória
coletiva , chave para a compreensão
da formação das grandes narrativas,
cf. os estudos clássicos de Maurice
Halbwachs, On Collective Memory ,
Chicago, The University Press of
Chicago, 1992 (1950) y Gérard Namer,
Mèmoire et sociéte , París, Méridiens
Klincksieck, 1987 .

[5] Cf. Marshall McLuhan, 
Understanding Media. The Extensions
of Man , New York, McGraw-Hill,
1964, cap. I.

[6] Os forjadores do conceito de
imaginário histórico foram
sobretudo os historiadores da
terceira geração dos Annales,
historiadores vinculados à história
das mentalidades, como Gerges Duby,
Jacques Le Goff e Emmanuel Le Roy
Ladurie: cf. Jaume Aurell, La
escritura de la memoria. De los
positivismos a los postmodernismos ,
Valencia, PUV, 2005, pp. 97-105.



[7] Cf. José ÁLVAREZ JUNCO, Mater
Dolorosa. La idea de España en el
siglo XIX , Madrid, Santillana USA
Pub., 2001; Ismael SAZ, España contra
España. Los nacionalismos
franquistas , Madrid, Marcial Pons,
2003; Santos JULIÁ, Historia de las
dos Españas , Madrid, Taurus, 2004.

[8] Cf. Manuel PérezLedesma, 
Grandes narrativas sobre las dos
Españas , «Revista de Libros» 100
(Abril 2005), p. 32.

[9] Cf. as notícias destes primeiros
membros do Opus Dei que refere
Andrés Vázquezde Prada, Josemaria
Escrivá. Fundador do Opus Dei , vol. I,
através do seu índice onomástico.

[10] A extensão do trabalho do Opus
Dei às mulheres havia-se iniciado já
no começo dos anos trinta, mas viu-
se interrompido com a Guerra Civil.
Em 1939 pertencia ao Opus Dei
apenas uma mulher, Dolores Fisac,
mas depressa se lhe juntaram outras.



A este respeito, cf. também a obra
citada de VÁZQUEZDE PRADA.

[11] Os Apontamentos íntimos são
escritos de caráter autobiográfico
que o próprio Josemaria Escrivá ia
anotando nuns cadernos, que se
conservaram na sua quase
totalidade. Tratam tanto de questões
da sua estrita vida interior como de
aspetos do desenvolvimento da
instituição que havia fundado em 2
de outubro de 1928. Em algumas
épocas escreveu quase diariamente
os acontecimentos que iam
sucedendo, as suas reações diante
deles e as suas experiências
espirituais. Têm um notável valor
como fonte documental, atendendo à
proximidade cronológica entre o que
se narra e o momento em que é
narrado. Podem consultar-se
bastantes dessas notas (ainda que
algumas estejam incompletas e
outras não datadas) em VÁZQUEZDE
PRADA, Josemaria Escrivá. Fundador



do Opus Dei , vol. I, especialmente
págs. 310-322.

[12] Josemaria Escrivá, 
Apontamentos íntimos , nº 1240, 11
de março de 1935, citado em
VÁZQUEZDE PRADA, Josemaria
Escrivá. Fundador do Opus Dei , vol. I,
p. 497.

[13] Sobre estas notícias, é referido
Josemaria Escrivá numa carta do
Bispo de Madrid, D. Leopoldo Eijo y
Garay, ao abade coadjutor de
Montserrat, Aurelio María Escarré,
de 21 de Junho de 1941 (conservada
no Arquivo Geral da Prelatura do
Opus Dei [AGP], série A-5, 209-3-7).

[14] Sobre a Congregação Mariana de
Madrid, cf. Carlos López Pego, La
Congregación Mariana Universitária
de Madrid, Madrid, Desclée de
Brouwer, 1999.

[15] Cf. Josemaria Escrivá, 
Apontamentos íntimos , n. 1626, 15 de



novembro de 1940, cit. em
VÁZQUEZDE PRADA, Josemaria
Escrivá. Fundador do Opus Dei , vol.
II, p. 354.

[16] Cf. Carta de S. Josemaria a
Leopoldo Eijo y Garay, 23 de abril de
1940, AGP, série A-3.4, 256-4.

[17] Carta de S. Josemaria a Miguel
dos Santos Díaz Gómora, 15 de
setembro de 1940, AGP, série A-3.4,
256-5.

[18] Em AGP conservam-se bastantes
documentos que confirmam esta
realidade: por exemplo, Documento
de petição de residência de estudantes
em Salamanca , de 18 de janeiro de
1945, com resposta positiva da
Cancillería-Secretaría del Obispado
de Salamanca, de 29 de janeiro de
1945, Registo AGP, L-3-3-5; Licença
para abrir residência en Valladolid de
29 de janeiro de 1945, com resposta
positiva de 5 de fevereiro de 1945,
Registo AGP, L-3-3-7; Licença de



residência e oratório semipúblico en
Granada , de 2 de outubro de 1945:
«Pedido: 1º.- A bênção e aprovação
de V.E. para este trabalho de
apostolado na Residencia de
Estudantes. 2º. A concessão de
Oratório semipúblico com Sacrário
para a dita Residência», com resposta
de 8 de outubro de 1945, Registo,
AGP, L-3-3-13; Petición de apertura de
oratório semipúblico en Barcelona ,
de 3 de maio de 1945, com resposta
de 16 de maio de 1945, Registo em
AGP, L-3-3-15. É de notar que em
todas as petições os bispos respetivos
respondem com celeridade, prova de
que provavelmente já conheciam
previamente o trabalho do Opus Dei
e do seu fundador. Cf. também
Benito BADRINAS, Josemaria Escrivá
de Balaguer, sacerdote de la diócesis
de Madrid , em «Cuadernos del
Centro de Documentación y Estudios
Josemaria Escrivá de Balaguer» III
(1999), p. 47-76.



[19] É importante esclarecer que a
questão da polémica sobre o Opus
Dei e as congregações marianas se
enquadra num debate mais geral
entre organizações laicas e religiosas
e o modo de organizar a vida da
Igreja. Sobre este assunto, ver, por
exemplo o capítulo La polémica entre
la Acción Católica y las
Congregaciones Marianas, em
Gonzalo REDONDO, Política, cultura y
sociedad en la España de Franco,
Tomo I, La configuración del Estado
español, nacional y católico
(1939-1947), Pamplona, Eunsa, 1999,
pp. 552-559

[20] Testemunho de Santiago Balcells
Gorina, AGP, série A-5, 195-2-2, p.
8-10.

[21] Cf. Alfonso BALCELLS, Memòria
ingènua, Barcelona, La Formiga d’Or,
2005, p. 106-116. Para o contexto, cf.
Frederic UDINA I MARTORELL, El
Pare Vergés, S.L., Apòstol de la



Joventut. La Congregació de la
Immaculada , 1923-1953, Barcelona,
F. Udina, 1995. Sobre o apostolado
dos jesuitas com a juventude durante
os primeiros tempos do franquismo,
cf. Manuel REVUELTA GONZÁLEZ, En
la España de Franco: desde el fin de la
guerra hasta el Concilio (1940-1965) ,
em Teófanes EGIDO (coord.), Los
jesuitas en España e en el mundo
hispánico , Madrid, 2004.

[22] Testemunho de Rafael Escolà Gil,
AGP, série A-5, 435-1-2, p. 10

[23] De uma nota anónima, recebida
por Rufino Aldabalde Trecu,
sacerdote vasco, que nela escreveu:
«Entregue por um P. Jesuíta ao
Superior de S. Filipe Neri em
Barcelona, a 7 de maio de 1941»,
descrito em VÁZQUEZDE PRADA, 
Josemaria Escrivá. Fundador do Opus
Dei , vol. II, p. 399, de 14 de maio de
1941, AGP, série A-3.4, 257-1.



[24] Pascual Galindo, era amigo de
José Maria Albareda, e havia enviado
para Madrid em 1937 as direções dos
guias que poderiam ajudar na
passagem dos Pirinéus, em plena
Guerra Civil. Cf. VAZQUÉZ DE
PRADA, Josemaria Escrivá. Fundador
do Opus Dei , vol. II, p. 386, nota 76,
que por sua vez remete para o
testemunho de Laureano López
Rodó, AGP, série A-5, 434-1-3, p. 5.

[25] Carta de S. Josemaria a Leopoldo
Eijo Y Garay, 31 de maio de 1941,
AGP, série A-3.4, 257-1.

[26] Cf. Testemunho de Manuel Botas
Cuervo, AGP, série A-5, 197-1-6; Carlos
LÓPEZPEGO, La Congregación de
«Los Luises» de Madrid. Apuntes para
la Historia de una Congregación
Mariana Universitaria de Madri d,
Madrid, Desclé de Brouwer, 1999. Cf.
também o epistolario sobre Carrillo
que refere Juan Maria LABOA,



Papeles viejos, noticias nuevas, «XX
Siglos» 56 (2006), p. 93-107.

[27] Cf. BALCELLS, Memòria , p.
106-108.

[28] Cf. Ibid . p. 116.

[29] Cf. especialmente UDINA I
MARTORELL, El Pare Vergés .

[30] Testemunho de Florencio
Sanchez-Bella, Servi Dei
Iosephmariae Escrivá de Balaguer,
Positio supra vita et virtutibus,
Summarium ( adiante, Summarium) 
n. 7492.

[31] Testemunho de Amadeo de
Fuenmayor, AGP, série A-5, 212-1-6, p.
4.

[32] Testemunho de Javier de Ayala,
Summarium, n. 7586.

[33] Sobre a natureza e alcance desta
primeira aprovação jurídica, cf. DE
FUENMAYOR – GÓMEZ-IGLESIAS –



ILLANES. El itinerário jurídico , pp.
85-114.

[34] Sobre o contexto desta época, cf.
especialmente Gonzalo REDONDO, 
Política, cultura y sociedad ; Alvaro
FERRARY, El franquismo: minorías
políticas y conflitos ideológicos
(1936-1956). Pamplona, Eunsa, 1993;
Ricardo CHUECA, El fascismo en los
comienzos del régimen de Franco. Un
estudio sobre la F.E.T. de las J.O.N.S .,
Madrid, Centro d e Investigaciones
Sociológicas, 1983.

[35] Testemunho de Alfonso Balcells
Gorina, AGP, serie A-5, 195-2-1, p.8; cf.
BALCELLS, Memòria, pp. 105-144.

[36] Carta de Aurelio Maria Escarré a
Leopoldo Eijo y Garay, 1 de
novembro de 1941, cópia conservada
em AGP, série A-5, 209-3-7.

[37] Carta de Leopoldo Eijo y Garay a
Alfonso Balcells Gorina, 2 de junho
de 1941, AGP, série A-5, 209, 2-1.



[38] Testemunho de Luís López Ortiz,
magistrado do Supremo Tribunal,
jubilado em 16 de janeiro de 1976,
AGP, série A-5, 222-3-10.

[39]Nota de S. Josemaria, 19 de
dezembro de 1941, AGP, série A-1,
15-2-19, cit. em VAZQUEZ DE PRADA, 
Josemaria Escrivá. Fundador do Opus
Dei , vol. II, págs. 413-414.

[40] Relação elaborada por S.
Josemaria sobre uma conversa com
Maria Teresa Llopis, 19 de dezembro
de 1941. AGP, serie A-1, 15-2-19.

[41] A Informação, datada de Madrid,
16 de janeiro de 1942, encontra-se
publicada parcialmente por José Luís
RODRÍGUEZ JIMÉNEZ, Historia de la
Falange Española de las JONS,
Madrid, Alianza, 2000, pp. 420-423.

[42] Testemunho de Eduardo
Alastrué, AGP, série A-5, 191-2-2, p.22.



[43] Cf. Stanley G. PAYNE, Fascism in
Spain , 1923-1977, Madison,
University of Wisconsin Press, 1999,
pp. 239-398. Cf. também Jordi
GARCÍA GARCÍA, La resistencia
silenciosa. Fascismo y cultura en
España, Barcelona, Anagrama2004;
Ismael SAZ CAMPOS, Fascismo y
franquismo, Valencia, Universidade
de Valencia, 2004; Sheelagh
ELLWOOD, Prietas las filas, Historia
de la Falange Española , 1933-1983,
Barcelona, 1984.

[44] Carta de S. Josemaria a Leopoldo
Eijo y Garay, 17 de fevereiro de 1943,
AGP, série A-3.4, 257-5.

[45] Narração de José Maria Casa
Torres sobre a visita à Residência de
Diego de León de um agente do
Serviço de Informação da Delegação
da Falange, Madrid, 6 de fevereiro de
1943, AGP, série A-5, 202-3-(2).

[46] Cf. DE FUENMAYOR – GÓMEZ-
IGLESIAS – ILLANES, El itinerário



jurídico, especialmente o capítulo El
Opus Dei, Instituto Secular, pp.
145-194.

[47] Carta de S. Josemaria, 29 de
setembro de 1947 /14 de fevereiro de
1966, nn. 3 e 18, AGP, serie A-3, 93.
Trata-se de uma extensa carta que o
autor preferiu que ficasse inédita.

[48] Para um estudo em pormenor da
universidade espanhola do pós-
guerra cf. Gonzalo PASAMAR, 
Historiografia y ideologia en la
posguerra española. La ruptura de la
tradición liberal , Zaragoza,
Universidade de Zaragoza, 1991, que
está bem documentada, mas não
concordo com as suas posições
maniqueístas; Carolina RODRIGUEZ
LÓPEZ, La Universidad de Madrid en
el primer franquismo, ruptura y
continuidad (1939-1951) , Madrid,
Dykinson, 2002; José Ramón CRUZ
MUNDET, Archivos universitarios e
historia de las universidades. Madrid,



Dykinson, 2003; para os aspetos
legislativos e institucionais, cf.
Manuel MARTINEZ NEIRA – José
Maria PUYOL MONTERO e Carolina
RODRÍGUEZ LÓPEZ, La universidad
española 1889-1939. Repertorio de
legislación , Madrid, Dykinson, 2004;
sobre a depuração intelectual no
primeiro franquismo, cf. Patricia
ZAMBRANA – Elena MARTINEZ
BARRIOS, Depuración política
universitaria en el primer franquismo,
Málaga, Publicaciones de la cátedra
de Historia del Derecho y de las
Instituciones de la Universidad de
Málaga , 200l; e, mais indiretamente,
Julián CASANOVA (ed.) Morir, matar,
sobrevivir. La violencia en la
dictadura de Franco, Barcelona,
Crítica, 2004. Sobre o exilio dos
intelectuais, José Luis ABELLÁN (ed.),
El exilio cultural de la Guerra Civil,
1936-1939. IV, 60 años después,
Salamanca, Universidad de
Salamanca, 2001; sobre o ensino na
primeira universidade franquista,



Maria Ángeles SOTÉS, Universidad
franquista: debate sobre la libertad de
enseñanza (1939-1962 ), Pamplona,
Eunsa, 2004; sobre a oposição ao
franquismo desde a universidade, cf.
José ÁLVAREZ COBELAS, 
Envenenados de cuerpo y alma. La
oposición universitaria al franquismo
en Madrid, 1939-1970, Madrid, Siglo
XXI de España, 2004; Jordi GARCÍA
GARCÍA, La resistencia silenciosa.
Fascismo y cultura en España,
Barcelona, Anagrama, 2004.

[49] Sobre o tema das cátedras del
Opus Dei , cf. Onésimo DÍAZ
FERNÁNDEZ, Rafael Calvo Serer y el
grupo “Arbor” , Valencia, Universitat
de València, 2008, pp. 358-359, com
abundantes referências documentais
e bibliográficas que tomo como base
para os comentários do texto.

[50] José ORLANDIS , Años de
juventud en el Opus Dei, Madrid,
Rialp, 1993, p. 182.



[51] DÍAZ, Rafael Calvo Serer , p. 359.

[52] Sobre a questão dos intelectuais
do pós-guerra e a luta pelo domínio
da universidade, cf. JULIÁ, História,
pp.355-408 (do cap. 9: «intolerantes e
compreensivos: intelectuais como
donos da memória e políticos da
cultura»). Ali se põe em evidência
que todos os intelectuais católicos
vieram da universidade como uma
plataforma insuperável, para
recuperar Espanha da sua Guerra
Civil e recuperar o seu genuíno
catolicismo, algo que era visto não só
como uma tarefa propriamente
espiritual mas também patriótica.
Juliá salienta que neste trabalho de
recuperação dificilmente se pode
falar dum grupo e que entre os
próprios membros do Opus Dei
comprometidos com esta empresa
não havia necessariamente
unanimidade à hora de escolher os
procedimentos adequados para a
recristianização de Espanha.



[53] Josep Maria MUÑOZ I LLORET, 
Jaume Vicens i Vives, Una biografia
intelectual, Barcelona, Edicions 62,
1994, pp. 32-38.

[54] Ángel SESMA, El discreto
magistério de Don José Maria
Lacarra, «Revista de Historia,
Jerónimo Zurita» 73 (1998), pp. 69-87.

[55] Ignacio PEIRÓ – Gonzalo
PASAMAR, Diccionario de
Historiadores españoles
contemporâneos, Madrid, Akal, 2002,
pp. 251-252.

[56] José Manuel PÉREZ PRENDES, 
Luis García de Valdeavellano , Marco
e notas para una biografía intelectual,
«Revista de Historia, Jerónimo Zurita»
73 (1998), pp. 252-282).

[57] PEIRÓ – PASAMAR, Diccionario
de Historiadores , pp. 257-258.

[58] Um maior detalhe do que se
expõe neste parágrafo em Jaume



AURELL, Le médiévisme espagnol au
XX siècle. De l’ísolationnisme à la
modernisation, «Cahiers de
civilisation médiévale»: X-XII siècles,
48 (2005), pp. 201-218.

[59] Fernando FERNÁNDEZ (ed.), El
espíritu de la Rábida, Madrid, Unión
Editorial, 1995.

[60] A figura mais significativa nesta
linha talvez seja Alberto Martín
Artajo, membro da Asociación
Católica de Propagandistas e
presidente em 1940 da Ação Católica
Espanhola, que ocupou o Ministerio
de Asuntos Exteriores desde 1945 a
1957.

[61] A bibliografia para este tema é
vasta. Baseio-me aqui sobretudo nas
pormenorizadas anotações de
Gonzalo REDONDO, Política, cultura y
sociedad en la España de Franco,
1939-1975. Tomo II/2. Los intentos de
las minorías dirigentes de modernizar
el Estado tradicional español,



Pamplona, Eunsa, 2009 (parte III): La
lucha por el control político del estado
español 1951-1956); no trabalho
documentado de DÍAZ, Rafael Calvo
Serer, nos comentários de JULIÁ, 
Historia , pp. 355-407. Não partilho
com este último a sua tendência a
agrupar os membros do Opus Dei
num mesmo grupo, fação ou família
política (é exatamente a
interpretação contrária ao que
defendo no meu artigo), mas parece-
me acertada a sua tendência a
basear-se em documentação de
primeira mão, particularmente nos
artigos publicados pelos
protagonistas em revistas e
periódicos da época.

[62] Naqueles anos, um dos
componentes do primeiro grupo
denominou estas duas fações 
tolerantes (falangistas) e intolerantes
(tradicionalistas), na medida em que
acolheram ou não posições do
pensamento dominante da Europa



naquela época, cf. Dionísio
RIDRUEJO, Excluyentes y
comprensivos (17 de abril de 1952),
recolhidoem ID., Casi unas
memorias , Barcelona, Planeta, 1976,
pp. 301-303.

[63] Para este tema, cf. JULIÁ, 
Historia p. 358.

[64] PEIRÓ – PASAMAR, Diccionario
de Historiadores , voz Rafael Calvo
Serer , pp. 150-152.

[65] A amizade de Vicens com Calvo e
Pérez Embid está bem documentada
em MUÑOZI LLORET, Jaume Vicens i
Vives , pp. 174-175, e em Jaume
SOBREQUÉS, Història d’una amistat . 
Epistolari de Jaume Vicens i Vives i
Santiago Sobrequés i Vidal
(1929-1960), Barcelona, Vicens Vives,
2000, pp. 612-619.

[66] Rafael Calvo Serer, La politique
intérieure dans l’Espagne de Franco,
«Écrits de Paris», setembro de 1953,



pp. 9-18. Sobre as notáveis
repercussões deste artigo na vida
pública espanhola e no próprio
itinerário de Calvo Serer, cf.
especialmente DÍAZ, Rafael Calvo
Serer , 529-578. O artigo foi
aproveitado de modo anacrónico,
anos depois da sua publicação, por
um dos adversários do Opus Dei para
aprofundar na tese da instituição
como grupo de pressão: Daniel
ARTIGUES, El Opus Dei en España ,
Paris, Ruedo Ibérico, 1971, pp.
164-173.

[67] RIDRUEJO, Casi unas memorias,
p. 302 (transcrição do artigo original
de 1952).

[68] Neste ponto é onde me afasto
mais da tese de Santos Juliá, que
traça uma continuidade entre os
intolerantes (excluyentes) e os
tecnocratas (como se houvesse uma
misteriosa continuidade entre Calvo
Serer e López Rodó, que ele atribui



ao facto de os dois serem membros
Opus Dei, mas que evidentemente,
como procurarei explicar, não existe)
e uma transição dos abrangentes
(comprensivos) aos democratas ( algo
que tem mais sentido e que ele
justifica mais propriamente): JULIÁ, 
Historia , pp. 391-403.

[69] Cf. por exemplo, The Observer , 3
de março de 1957; Daily Express, 12
de março de 1957; Daily Telegraph, 1
de maio de 1957. Esta denominação
também passou para a imprensa
francesa, como Le Monde .

[70] Sobre esta declaração pública da
Secretaria Geral do Opus Dei em
Espanha e o seu contexto cf. José
ANDRÉS-GALLEGO – Antón M. PAZOS
– LUÍSDE LLERA, Los españoles entre
la religión y la política. El franquismo
y la democracia , Madrid, Unión
Editorial, 1996, p. 136.

[71] Comunicado da Secretaria Geral
do Opus Dei, Roma, 17 de junho de



1962, cit. em VÁZQUEZDE PRADA, 
Josemaria Escrivá. Fundador do Opus
Dei , vol. III, p. 417, nota 184.

[72] Carta de S. Josemaria a Florencio
Sánchez Bella, então conselheiro do
Opus Dei em Espanha, 9 de outubro
de 1965, cópia em AGP, série A-3,4,
283-2.

[73] Carta de S. Josemaria a Francisco
Javier de Borbón-Parma, 23 de maio
de 1964, cópia em AGP, série A-3.4,
280-4.

[74] Cf. a transcrição da carta de 26
de outubro de 1966 em AGP, série A,
3-4, 285-4, e as reações posteriores
em VÁZQUEZDE PRADA, Josemaria
Escrivá. Fundador do Opus Dei, vol.
III, pp. 429-430; a ela faz referência
também Payne, Fascism , p. 442.

[75] La Croix , 26 de abril de 1966 e
campanhas organizadas por Le
Nouvel Observateur, Le Canard
Enchaîné , y Le Monde . Cf.



VÁZQUEZDE PRADA, Josemaria
Escrivá. Fundador do Opus Dei, vol.
III, p. 427, nota 211.

[76] Josemaria Escrivá, Temas
Actuais do Cristianismo , n. 38.
Entrevista de 16 de maio de 1966.

[77] Ibid., n. 28. Entrevista de 15 de
abril de 1967.

[78] Stanley G. PAYNE, El régimen de
Franco , Madrid, Biografías Espasa,
1992; Ángel BAHA MONDE – Javier
CERVERA, Así terminó la guerra de
España , Madrid, Marcial Pons, 1999;
Javier TUSEL, Franco y los católicos.
La política interior española entre
1945 y 1957 , Madrid, Alianza, 1984;
Manuel VALDÉS LARRAÑAGA, De la
Falange al Movimiento (1936-1952) ,
Madrid, Fundación Francisco Franco,
1994; Ricardo L. CHUECA, El fascismo
en los comienzos del régimen de
Franco: un estudio sobre FET-JONS,
Madrid, CIS, 1983.



[79] Cf. Laureano LÓPEZ RODÓ, 
Memorias , Barcelona, BPR, 1990, p.
96.

[80] Sobre a tradição da democracia
cristã em Espanha e especialmente a
sua incidência nos anos trinta, cf.
Javier TUSELL, Historia de la
Democracia Cristiana en España ,
Madrid, Sarpe, 1986, 2 vols.

[81] Uma boa síntese sobre o tema
dos tecnocratas e a sua incorreta
identificação com o Opus Dei, em
Antonio ARGANDOÑA, El papel de los
«tecnócratas» en la política y en la
economía española, 1957-1964 , em
Paulino CASTAÑEDA – Manuel
J.COCIÑA (coords.), Iglesia y poder
político, Actas del VII Simposio de
Historia de la Iglesia en España y
América, Córdoba, Cajasur, 1997, pp.
221-235.

[82] Cf. a documentada monografía
de Manuel-Jesús GONZÁLEZ, La
economía política del franquismo



(1940-1970), Dirigismo, mercado y
planificación, Madrid, Tecnos, 1979,
especialmente pp. 21-35.

[83] Com efeito, tanto os últimos
protagonistas políticos que não eram
do Opus Dei (cf. por exemplo,
Gonzalo FERNÁNDEZDE LA MORA, 
Río arriba , Barcelona, Planeta, 1995,
pp. 250-251), como os estudiosos do
tema consideram irrelevante e
falacioso a identificação dos
tecnocratas com o Opus Dei, cf.
ARGANDOÑA, El papel de los
«tecnócratas» , pp. 221-235, John F.
COVERDALE, The political
Transformation of Spain after
Franco. New York, Praeger, 1977, p.
15; Brian CROZIER, Franco. Historia y
biografía , Madrid, Magisterio
Español, 1969, vol. 2, pp. 245-246;
Rafael GÓMEZ PÉREZ, Política y
religión en el régimen de Franco ,
Barcelona, Dopesa, 1976, p. 262;
Manuel Jesús GONZÁLEZ, La
economía política del franquismo ,



(1940-1970), Madrid, Tecnos, 1979, p.
26; George HILLS, Franco . El hombre
y su nación , Madrid, San Martín,
1968, p. 463; JULIÁ, Historia , p. 390;
Stanley G. PAYNE, El catolicismo
español , Barcelona, Planeta, 1984, p.
240; Javier TUSELL, Carrero. La
eminencia gris del régimen de Franco ,
Barcelona, Planeta, 1993, pp. 232-234.

[84] Raymond CARR - Juan Pablo
FUSI, España, de la dictadura a la
democracia, Barcelona, Planeta, 1979,
pp. 73-85.

[85] Esta é pelo menos a versão de
LÓPEZ RODÓ, Memorias , pp. 96-99.
Sobre a crise da Falange, cf. Stanley
G. PAYNE, Franco y José Antonio , El
extraño caso del fascismo español.
Historia de Falange y del Movimiento
Nacional , Barcelona, Planeta, 1997.

[86] Uma documentada monografía
sobre a historia dos Propagandistas
em Mercedes MONTERO, Historia da



ACN de P , Pamplona, Eunsa, 1993, 2
vols.

[87] JULIÁ, Historia pp. 366-367.

[88] LÓPEZ RODÓ, Memorias , pp.
89-96.

[89] Cf., por exemplo, Maurice
AGULHON, Forme di sociabilitá nella
storiografia francese contemporanea,
Milano, Feltrinelli, 1982.

[90] Paul PRESTON, Franco, caudillo
de España , Madrid, Grijalbo, 1994, p.
863.

[91] LOPEZ RODÓ, Memorias, p. 99.

[92] ANDRÉS-GALLEGO – PAZOS – DE
LLERA, Los españoles , p. 138. Para
este contexto são úteis TUSELL,
Franco; ID,. Historia de la
Democracia.

[93] Jean BÉCARUD, El itinerario de
un hispanista en época de Franco,
«Boletín de la Institución Libre de



Enseñanza» 39 (Octubre 2000), pp.
39-61; a citação é da p. 55.

[94] Carlos BARRERA DEL BARRIO, El
diario “Madrid”, realidad y símbolo de
una época , Pamplona, Eunsa, 1995.

[95] Sobre este episódio, portada da
época tardia do franquismo, Joan
CREXELL, La caputxinada, Barcelona,
Ediciones 62, 1987; para o contexto,
Pere YSÀS, Disidencia y subversión,
La lucha del franquismo por su
supervivencia (1960-1975). Madrid,
Crítica, 2004; Javier TUSELL, La
oposición democrática al franquismo,
Barcelona, Planeta, 1977. Desde logo,
havia precedentes da oposição no
mundo universitário espanhol ao
regime franquista: cf. PabloLIZCANO
, La generación del 56. La universidad
contra Franco, Barcelona, Grijalbo,
1981.

[96] Manuel PÉREZ LEDESMA, 
Grandes relatos sobre las dos
Españas, «Revista de Libros» 100



(Abril 2005), p. 37, assim como a
mencionada citação de Paul
PRESTON, Franco, p. 863.

[97] ARGANDOÑA, El papel de los
tecnócratas , p. 232.

[98] Cf., por exemplo, Francisco J.
CASPISTEGUI – John K. WALTON
(eds.), Guerras danzadas. Fútbol e
identidades locales y regionales en
Europa, Pamplona, Ediciones
Universidad de Navarra, 2001.

[99] Sobre este assunto, cf. as
reflexões testemunhais de Julián
HERRANZ, En las afueras de Jericó.
Recuerdos de los años com san
Josemaria y Juan Paulo II , Madrid,
Rialp, 2007, pp. 234-245.

[100] Uma síntese do milagre
económico espanhol em Gabriel
TORTELLA, El desarrollo de la España
contemporánea. Historia económica
de los siglos XIX y XX , Madrid,
Alianza, 1994; sobre a transição



democrática como modelo, a
bibliografia começa a ser imensa. Cf.,
por exemplo, Javier TUSELL – Alvaro
SOTO, Historia de la Transición, 1975
-1986 , Madrid, Alianza, 1989.

[101] GONZÁLEZ, La economía
política, p. 29.

[102] Testemunho de César Ortiz
Echague, Servi Dei Iosephmariae
Escrivá de Balaguer, Positio supra
vita et virtutibus, Summarium, n.
6845, também ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Temas Actuais do
Cristianismo , nn. 38 e 48.

[103] BÉCARUD, El itinerario de un
hispanista , pp. 39-61; as citações são
da p. 55 - «quizás
equivocadamente…» -, e p. 56.

[104] The Economist , 19 de fevereiro
de 1972, “A Survey of Spain”.

[105] Ibid., p. 7.



[106] Joan ESTRUCH, Santos y pillos:
el Opus Dei y su s paradojas.
Barcelona, Herder, 1994.

[107] A tese da vigência desta
narrativa está argumentada e
documentada em John L. ALLEN Jr.,
Opus Dei, Alêtheia Editores, 2005.

[108] Ibid ..

[109] José CASANOVA, Religiones
públicas en el mundo moderno .
Madrid, PPC, 2000.

[110] Juan José LINZ, Opposition In
and Under an Auth oritarian Regime : 
the Case of Spain, em R.A.DAHL, (ed.),
Regimes and Oppositions , New
Haven, Yale University Press, 1973,
pp. 171-259; Raymond CARR – Juan
Pablo FUSI, De la dictadura a la
democracia , Barcelona, Planeta,
1979. Guy HERMET, Les catholiques
dans l’Espagne franquiste , París, Les
Presses de Sciences, Po, 1980;
PRESTON, Franco .



[111] Carolyn P. BOYD, Historia
Patria. Politics, History and National
Identity in Spain (1875-1975 ),
Princeton, Princeton University,
1997; Vicente CÁRCEL ORTÍ, Pablo VI
y España. Fidelidad, renovación y
crisis (1963-1978) , Madrid, BAC,
1997; Stanley G. PAYNE, El primer
franquismo, 1939-1959 . Los anos de
autarquía . Madrid, Historia 16, 1997;
José ANDRÉS-GALLEGO – Antón
PAZOS, Histoire Religieuse de
l’Espagne, Paris, Les Éd. du Cerf,
1998; Javier TUSELL – Gonzalo
ÁLVAREZ CHILLIDA, Pemán, una
trayectoria intelectual desde la
extrema derecha hasta la
democracia , Barcelona, Planeta,
1998; Gonzalo REDONDO, Política.
Cultura y Sociedad en la España de
Franco (1939-1975) . 1: La configura
ción del Estado español, nacional y
católico (1939-1947), Pamplona,
Eunsa, 1999; REDONDO, Política,
Cultura y Sociedad en la España de
Franco,(1939-1975 ) . 2 . 1: Los



intentos de las minorías dirigentes de
modernizar el Estado tradicional
español (1947-1956 ), Pamplona,
Eunsa, 2005; REDONDO, Política,
Cultura y Sociedad en la España de
Franco,(1939-1975 ); 2.2: Los intentos
de las minorías dirigentes de
modernizar el Estado tradicional
español (1947-1956) , Pamplona.
Eunsa, 2009, William J. CALLAHAN, 
The Catholic Church in Spain,
1875-1998 , Washington, Catholic
University of America Press, 2000;
Mercedes CABRERA – Fernando DEL
REY, El poder de los empresarios,
Política e intereses económicos en la
España contemporánea (1875-2000) ,
Madrid, Taurus, 2002; Santos JULIÁ, 
Historia.

[112] Tomo esta imagem e algumas
das ideias que se seguem, de Patrice
DE PLUNKETT, Le mythe de l’Opus
Dei, «Revue la Nef» 171 (maio 2006).



[113] Carta de S. Josemaria, 29 de
dezembro de 1947 – 14 de fevereiro
de 1966, n. 36. AGP, série A-3.93, cit.
em VÁZQUEZDE PRADA, Josemaria
Escrivá. Fundador do Opus Dei, vol.
II, p. 410, nota 140. Sobre esta
questão, cf. também François
GONDRAND, Le fondateur de l’Opus
Dei et les pouvoirs établis, en Églises
et pouvoirs, XIVe université d’été du
Carrefour d’histoire religieuse, «Les
Cahiers du Littoral» 2, nº. 5.

[114] Carta de S. Josemaria, 14 de
setembro de 1951, AGP, série A-3,
94-4-2.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/uma-grande-
narrativa-sobre-o-opus-dei/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-grande-narrativa-sobre-o-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-grande-narrativa-sobre-o-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-grande-narrativa-sobre-o-opus-dei/

	Uma grande narrativa sobre o Opus Dei

