
opusdei.org

A luz da fé (6): Um
sussurro na alma: o
silêncio de Deus

O silêncio é frequentemente o
“lugar” em que Deus nos
espera: para que consigamos
escutá-Lo a Ele, em vez de
escutarmos o ruído da nossa
própria voz.

19/03/2018

O livro do Êxodo conta como Deus
apareceu a Moisés no monte Sinai,
no resplendor da sua glória: toda a
montanha se sacudia violentamente,



Moisés falava e Deus respondia-lhe
entre trovões e raios (Ex 19,16-22).
Todo o povo escutava impressionado
o poder e a majestade de Deus.
Embora haja outras teofanias
semelhantes que marcam a história
de Israel[1], na maior parte das vezes
Deus manifestava-se ao seu Povo de
modo diferente: não no resplendor
da luz, mas no silêncio, na
obscuridade.

Alguns séculos depois de Moisés, o
profeta Elias, fugindo da perseguição
de Jezabel, empreende mais uma vez
o caminho até ao monte santo,
impelido por Deus. Escondido numa
caverna, o profeta vê os mesmos
sinais da teofania do Êxodo: o
terramoto, o furacão, o fogo. Mas
Deus não estava ali. Depois do fogo,
diz o escritor sagrado, ouviu-se “um
ruído como o de uma brisa suave”.
Elias cobriu o rosto com o manto e
saiu ao encontro de Deus. E foi então
que Deus lhe falou (cf. 1 Rs 19,9-18).



O texto hebraico diz literalmente que
Elias ouviu “o ruído ou a voz de um 
silêncio (demama) suave”.

A versão grega dos Setenta e a
Vulgata traduziram “uma brisa
suave”, provavelmente para evitar a
aparente contradição entre ruído ou 
voz, por um lado, e silêncio, por
outro. Mas a palavra demama
significa precisamente o silêncio.
Com este paradoxo o autor sagrado
sugere, pois, que o silêncio não está
vazio, mas cheio da presença divina.
“O silêncio guarda o mistério”[2], o
mistério de Deus. E a Escritura
convida-nos a entrar neste silêncio,
se queremos encontrá-Lo.

Um débil sussurro

Este modo de Deus comunicar torna-
se, sem dúvida, difícil para nós. Os
salmos expressam-no com
eloquência: “Meu Deus, não fiques
silencioso, não fiques mudo e
indiferente!” (Sl 83,2). “Porque



escondes o teu rosto?” (Sl 44,25).
“Porque hão de as nações dizer:
‘Onde está o Deus deles?’” (Sl 115,2).
Através do texto sagrado, o próprio
Deus põe essas perguntas nos nossos
lábios e no nosso coração: quer que
lhas façamos a Ele, que as meditemos
na forja da oração. São perguntas
importantes. Por um lado, porque se
referem diretamente ao modo como
Ele se revela habitualmente, à sua
lógica: ajudam-nos a entender como
buscar o seu Rosto, como escutar a
sua voz. Por outro, porque mostram
que a dificuldade para captar a
proximidade de Deus, especialmente
nas situações difíceis da vida, é uma
experiência comum a crentes e não
crentes, embora de formas diversas
nuns e noutros. A fé e a vida da graça
não tornam Deus evidente; também o
crente pode experimentar a aparente
ausência de Deus.

Porque é que Deus se cala?
Frequentemente, as Escrituras



apresentam-nos o seu silêncio, a sua
distância, como uma consequência
da infidelidade do homem. Assim se
explica, por exemplo, no
Deuteronómio: “Este povo vai-se
prostituir indo atrás dos deuses da
terra estrangeira em que está para
entrar. Abandonar-me-á e quebrará
a aliança que fiz com ele (...). Mas Eu
ocultarei o meu rosto naquele dia,
por todo o mal que eles praticaram,
seguindo outros deuses” (Dt
31,16-18). O pecado, a idolatria, é
uma espécie de cortina que torna
Deus opaco, que não permite vê-Lo; é
como um ruído que O torna
inaudível. E Deus espera então com
paciência, atrás dessa barreira que
colocamos entre nós e Ele, à espera
de um momento oportuno, para
voltar ao nosso encontro. “Não
desviarei de vós o meu rosto, porque
sou misericordioso” (Jr 3,12).

Mais do que Deus ficar calado, o que
acontece com frequência é que não O



deixamos falar, não O escutamos,
porque há demasiado ruído na nossa
vida. “Não existe apenas a surdez
física, que em grande medida exclui
o homem da vida social. Existe um
defeito dos ouvidos em relação a
Deus, do qual sofremos
especialmente neste nosso tempo.
Nós, simplesmente, já não O
conseguimos ouvir; são demasiadas
as frequências diversas que ocupam
os nossos ouvidos. O que se diz
acerca d’Ele parece-nos pré-
científico, já não parece adequado ao
nosso tempo. Com a debilidade dos
ouvidos, ou inclusive com a surdez
em relação a Deus, naturalmente
perde-se também a capacidade de
falar com Ele ou d'Ele. Mas, desta
forma, falta-nos uma perceção
decisiva. Os nossos sentidos
interiores correm o risco de se
atrofiarem. Com a falta desta
perceção o alcance da nossa relação
com a realidade fica limitado, de
forma drástica e perigosa. O



horizonte da nossa vida é limitado de
modo preocupante”[3].

No entanto, às vezes não se trata de
que o homem esteja surdo para Deus:
parece, antes, que Ele não escuta,
que permanece passivo. O livro de
Job, por exemplo, mostra como
também as orações do justo nas
adversidades podem ficar, durante
algum tempo, sem obter uma
resposta de Deus. “Ouvimos somente
um murmúrio da sua palavra!” (Jó
26,14). A experiência diária de cada
homem mostra também em que
medida a necessidade de receber de
Deus uma palavra ou ajuda fica, às
vezes, como se estivesse no vazio. A
misericórdia de Deus, da qual tanto
falam as Escrituras e a catequese
cristã, pode por vezes tornar-se
difícil de perceber a quem passa por
situações dolorosas, marcadas pela
doença ou pela injustiça, em que
mesmo rezando não parece obter-se
uma resposta. Porque é que Deus não



escuta? Se é um Pai, porque não vem
em minha ajuda, já que pode fazê-lo?
“A distância de Deus, a obscuridade e
problemática acerca d’Ele, são hoje
mais intensas do que nunca;
inclusive nós, que nos esforçamos
por ser fiéis, temos com frequência a
sensação de que a realidade de Deus
nos escapou das mãos. Não nos
perguntamos frequentemente se Ele
continua submerso no imenso
silêncio deste mundo? Não temos às
vezes a impressão de que, depois de
muito refletir, só nos ficam palavras,
enquanto a realidade de Deus se
encontra mais distante que
nunca?”[4].

É a história do próprio Jesus — que
está no coração da Revelação, mais
do que em qualquer uma das nossas
experiências — que nos introduz
com maior profundidade no mistério
do silêncio de Deus. Não são
poupados a Jesus – que é o
verdadeiro justo, o servo fiel, o Filho



amado – os tormentos da Paixão e da
Cruz. A sua oração em Getsémani
recebe como resposta o envio de um
anjo para O consolar, mas não a
libertação da tortura iminente.
Também não deixa de nos
impressionar o facto de Jesus rezar
na Cruz com estas palavras do Salmo
22: “Meu Deus, meu Deus, porque me
abandonaste? Ficas longe, apesar do
meu grito, do meu lamento?” (Sl
22,2). O facto de ter experimentado,
deste modo, o sofrimento Quem não
conheceu o pecado (2 Cor 5,21),
manifesta como as dores que às
vezes marcam de maneira dramática
a vida humana não podem ser
interpretadas como sinais de
reprovação por parte de Deus, nem o
seu silêncio como ausência e
distanciamento.

Conhecemos Deus no seu silêncio

Ao passarem por um homem cego de
nascença, os Apóstolos fazem uma



pergunta que evidencia um modo de
pensar frequente na época: “Quem
pecou, ele ou seus pais, para que
nascesse cego?” (Jo 9,1). Embora hoje
parecesse estranho ouvir algo assim,
na realidade a pergunta não se
encontra tão longe como parece de
uma mentalidade frequente, pela
qual o sofrimento, seja ele de que
tipo for, é visto como uma espécie de
destino cego, perante o qual só é
possível a resignação, uma vez
fracassadas as tentativas de eliminá-
lo. Jesus corrige os Apóstolos: “Nem
ele nem seus pais pecaram, mas foi
para se manifestarem nele as obras
de Deus” (Jo 9,3). Deus permanece às
vezes em silêncio, aparentemente
inativo e indiferente ao nosso
destino, porque quer abrir caminho
na nossa alma. Só assim se entende,
por exemplo, que permitisse o
sofrimento de S. José, na incerteza
sobre a maternidade inesperada de
Santa Maria (cf. Mt 1,18-20), podendo
ter “programado” as coisas de outra



forma. Deus estava a preparar José
para algo grande. Ele “não perturba
nunca a alegria dos seus filhos, se
não for para lhes preparar outra
mais segura e maior”[5].

Santo Inácio de Antioquia escrevia:
“Quem compreendeu
verdadeiramente as palavras do
Senhor, compreende também o seu
silêncio, porque ao Senhor se
conhece no seu silêncio”[6]. O silêncio
de Deus é, para o homem, com
frequência, o “lugar”, a possibilidade
e a premissa para escutá-Lo, em vez
de se escutar apenas a si mesmo.
Sem a voz silenciosa de Deus na
oração, “o eu humano acaba por se
fechar em si mesmo, e a consciência,
que deveria ser eco da voz de Deus,
corre o risco de se reduzir a um
espelho do eu, de modo que o
colóquio interior se transforma num
monólogo, dando azo a inúmeras
justificações”[7]. Pensando bem, não
devemos admitir que, se Deus falasse



e interviesse continuamente na
nossa vida para resolver problemas,
facilmente banalizaríamos a sua
presença? Não acabaríamos, como os
dois filhos da parábola (cf. Lc
15,11-32), por preferir os nossos
benefícios à alegria de viver com Ele?

“O silêncio é capaz de criar um
espaço interior no nosso íntimo, para
fazer que aí habite Deus, para que a
sua Palavra permaneça em nós, a fim
de que o amor por Ele ganhe raízes
na nossa mente e no nosso coração, e
anime a nossa vida”[8]. Com a busca,
com a oração confiada ante as
dificuldades, o homem liberta-se da
sua autossuficiência; coloca em
movimento os seus recursos
interiores; vê como se fortalecem as
relações de comunhão com os outros.
O silêncio de Deus, o facto de não
intervir sempre de um modo
imediato para resolver as coisas
como nós gostaríamos, desperta o
dinamismo da liberdade humana;



chama o homem a assumir o
controlo da sua própria vida ou da
dos outros, e das suas necessidades
concretas. A fé é por isso “a força
que, silenciosamente, sem fazer
ruído, muda o mundo e o transforma
no Reino de Deus, e a oração é
expressão da fé (...). Deus não pode
mudar as situações sem a nossa
conversão, e a nossa verdadeira
conversão começa com o "grito" da
alma, que implora perdão e
salvação”[9]. No ensinamento de
Jesus, a oração aparece como um
diálogo entre o homem (filho) e o Pai
do Céu, um diálogo em que a petição
ocupa um lugar muito importante
(cf. Lc 11,5-11; Mt 7,7-11). A criança
sabe que o seu Pai sempre a escuta,
mas que o que lhe é assegurado não é
tanto uma espécie de eliminação do
sofrimento ou da doença, mas o dom
do Espírito Santo (Lc 11,13). A
resposta com a qual Deus vem
sempre em ajuda do homem é o Dom
do Espírito-Amor. Isto pode-nos



saber a pouco, mas é um presente
muito mais precioso e fundamental
do que qualquer solução terrena
para os problemas. É um presente
que deve ser aceite na fé filial e que
não elimina a necessidade do esforço
humano para enfrentar as
dificuldades. Com Deus, os “vales
escuros”, que às vezes temos de
atravessar, não se iluminam
automaticamente; continuamos a
caminhar, talvez com medo, mas um
medo confiado: “Não temerei
nenhum mal, pois Tu estás
comigo” (Sl 23,4).

Este modo de atuar de Deus, que
desperta a decisão e a confiança do
homem, pode ser reconhecido no
modo como Deus realizou a sua
Revelação na história. Podemos
pensar na história de Abraão que
deixa o seu país e se põe a caminho
de uma terra desconhecida, fiando-se
na promessa divina, sem saber
aonde Deus o leva (cf. Gn 12,1-4); ou



na confiança do Povo de Israel na
salvação de Deus, inclusive quando
todas as esperanças humanas
parecem ter desabado (cf. Est
4,17a-17kk); ou na fuga serena da
Sagrada Família para o Egito (cf. Mt
2,13-15) quando Deus parece
submeter-se aos caprichos de um
monarca provinciano… Nesse
sentido, pensar que a fé seria mais
simples às testemunhas da vida de
Jesus não corresponde à realidade,
porque nem sequer a essas
testemunhas foi poupada a seriedade
da decisão de crer n’Ele ou não, de
reconhecer n’Ele a presença e a ação
de Deus[10]. Há numerosas passagens
do Novo Testamento nas quais se vê
com clareza como esta decisão não
era óbvia[11].

Ontem como hoje, apesar de a
Revelação de Deus oferecer sinais
autênticos de credibilidade, o véu da
inacessibilidade de Deus não fica
completamente eliminado; os seus



silêncios continuam a desafiar o
homem. “A existência humana é um
caminho de fé e, como tal, progride
mais na penumbra do que em plena
luz, não sem momentos de
obscuridade e até de total escuridão.
Enquanto estamos aqui em baixo, o
nosso relacionamento com Deus
realiza-se mais na escuta do que na
visão”[12]. Isto não é só uma expressão
do facto de Deus ser sempre maior
que a nossa inteligência, mas
também da lógica de apelo e
resposta, de dom e esforço, com a
qual quer conduzir a nossa história:
a de todos e a de cada um. No fim de
contas, a forma de Deus se revelar e
a liberdade que temos, por sermos
sua imagem, estão em relação
mútua. A Revelação de Deus
permanece num “claro-escuro” que
permite a liberdade de escolhermos
abrir-nos a Ele ou permanecer
fechados na nossa autossuficiência.
Deus é “um rei com coração de carne,
como o nosso; que é autor do



universo e de cada uma das
criaturas, e que não se impõe com
atitudes de domínio, mas mendiga
um pouco de amor, mostrando-nos,
em silêncio, as suas mãos
chagadas”[13].

A nuvem do silêncio

Com a sua oração na Cruz — “Meu
Deus, meu Deus, porque me
abandonaste?” (Mt 27,46) — Jesus
“torna seu este grito da humanidade
que sofre com a aparente ausência
de Deus e leva este grito ao coração
do Pai. Ao orar assim nesta última
solidão, juntamente com toda a
humanidade, abre-nos o coração de
Deus”[14]. Com efeito, o salmo com o
qual Jesus clama ao Pai, abre
caminho, por trás das lamentações, a
um grande horizonte de esperança
(cf. Sl 22,20-32)[15]; um horizonte que
Ele tem diante dos olhos, mesmo no
meio da sua agonia. “Nas tuas mãos
entrego o meu espírito” (Lc 23,44),



diz ao Pai antes de expirar. Jesus
sabe que a entrega da sua vida não
cai no vazio, que muda a história
para sempre, mesmo que pareça que
o mal e a morte são a última palavra.
O seu silêncio na Cruz pode mais do
que os gritos daqueles que O
condenam. “Eis que faço novas todas
as coisas” (Ap 21,5).

“A fé significa também acreditar
n’Ele, acreditar que nos ama
verdadeiramente, que está vivo, que
é capaz de intervir misteriosamente,
que não nos abandona, que tira bem
do mal com o seu poder e a sua
criatividade infinita. Significa
acreditar que Ele caminha vitorioso
na história (…), que o Reino de Deus
já está presente no mundo, e se está a
desenvolver aqui e além de várias
maneiras”[16]. Com os seus silêncios,
Deus faz crescer a fé e a esperança
dos seus: torna-os novos e, com eles,
faz “novas todas as coisas”. Cabe a
cada um e a cada uma corresponder



ao silêncio suave de Deus com um
silêncio atento, um silêncio que
escuta, para descobrir «como atua
misteriosamente o Senhor» no nosso
coração, «e qual é a nuvem (...) o
estilo do Espírito Santo para cobrir o
nosso mistério. Esta nuvem, na nossa
vida, chama-se silêncio. O silêncio é
precisamente a nuvem que cobre o
mistério da nossa relação com o
Senhor, da nossa santidade e dos
nossos pecados”[17].

Marco Vanzini - Carlos Ayxelá

* * *

Leituras para aprofundar

Conselho Pontifício para a
Cultura (2004), Onde está o teu
Deus? A fé cristã perante o
desafio da indiferença religiosa
(somente em Espanhol).
Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20/12/2013 (“Quando o

• 

• 

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131212_silencio-musica.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131212_silencio-musica.html


silêncio é música” — somente
em Espanhol).
Francisco, Homilia em Santa
Marta, 10/06/2016 (“O silêncio
sonoro - somente em Espanhol).
Bento XVI, Homilia, 6/10/2006
(Silêncio e contemplação)

Bento XVI, Audiência, 7/03/2012
(“Oração e silêncio: Jesus,
mestre de oração).
Guardini, R. Cartas de formação,
Aster (carta 8: “Da alma”) (orig.:
Briefe über Selbstbildung).
Izquierdo, C. “Palabra (y
silencio) de Dios”, Scripta
Theologica 41 (2009/3) 945-960.
Lewis, C. S. A anatomia de uma
dor, (orig. A Grief Observed).
Newman. J. H. “Cristo oculto del
mundo”, em Sermones
parroquiales 4, Encuentro, 2010
(orig. “Christ Hidden from the
World”, Parochial and Plain
sermons 4)

• 

• 

• 

• 

• 

• 

• 

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160610_silencio.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160610_silencio.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20061006_commissione-teologica.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20120307.html
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html


Newman. J. H. “Cristo
manifestado en el recuerdo”,
em Sermones parroquiales 4,
Encuentro, 2010 (orig. “Christ
Manifested in Remembrance”, 
Parochial and Plain sermons 4)
Ordeig. M. “Búsqueda,
recogimiento... El valor del
silencio”, Palabra, febrero 2018.
Ratzinger, J. “¿Estamos
salvados? O Job habla con Dios”,
em Ser Cristiano, Desclée de
Brouwer, 2007 pp. 15-38 (edição
anterior: Ser Cristiano, Sígueme
1967, 13-28). (orig. Vom Sinn des
Christseins).
Ratzinger, J. La angustia de una
ausencia. Tres meditaciones
sobre el Sábado Santo, 30 días,
3-2006 (orig. Meditationen zur
Karwoche).
Sarah, R. A força do silêncio,
Lucerna/ Principia, 2018

• 

• 

• 

• 

• 

https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm


Thibon, G. L’ignorance étoilée,
Fayard, 1974 (cap. 13. “La présence
absente”).

[1] Cf. por exemplo Gn 18,1-15; 1 Rs
18,20-40, Is 6,1-13.

[2] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20/12/2013.

[3] Bento XVI, Homilia, 10/09/2006.

[4] J. Ratzinger, “¿Estamos salvados? O
Job habla con Dios”, em Ser Cristiano,
Sígueme 1967, p. 19.

[5] A. Manzoni, Os noivos (I promessi
sposi), cap. 8.

[6] Inácio de Antioquia, Carta aos
Efésios, XV, 2 (Sources chrétiennes 10,
p. 84-85).

[7] Bento XVI, Homilia, 6/02/2008.



[8] Bento XVI, Audiência, 7/03/2012.

[9] Bento XVI, Homilia, 21/10/2007.

[10] Cf.. R. Guardini, O Senhor, IV.6,
“Revelação e mistério”.

[11] Cf.. por exemplo Jo 6,60-68;
8,12-20; 9,1-41.

[12] Bento XVI, Angelus, 12/03/2006.

[13] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
179.

[14] Bento XVI, Homilia, 6-II-2008.

[15] Assim acontece frequentemente
nos salmos: o salmista queixa-se
diante de Deus — “Até quando,
Senhor, me continuarás a esquecer?
Até quando esconderás de mim o teu
rosto?” (Sl 13,2-3) —, mas não perde a
fé n’Ele: “Eu confio na tua
misericórdia; o meu coração exulta
na tua salvação. Cantarei ao Senhor
pelo bem que me faz” (v. 6).



[16] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 278.

[17] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20-XII-2013.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/um-sussurro-
na-alma-o-silencio-de-deus/ (18/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/article/um-sussurro-na-alma-o-silencio-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-sussurro-na-alma-o-silencio-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-sussurro-na-alma-o-silencio-de-deus/

	A luz da fé (6): Um sussurro na alma: o silêncio de Deus

