opusdei.org

Um Fundador que
respeitava a
liberdade dos seus
seguidores

Capitulo do livro “El Fundador
del Opus Dei y su actitud ante el
poder establecido”

22/05/2011

O Fundador do Opus Dei nasceu em
Barbastro (Aragao-Espanha) no dia 9
de janeiro de 1902. Ingressou no
semindario de Logrofio aos dezasseis
anos. Naquele momento estava a
residir desde ha quatro anos na



capital de La Rioja, para onde fora
residir por causa de um forte revés
economico familiar.

Escriva comentava anos depois que
durante a sua estadia em Logrofio
experimentou na sua alma que Deus
o chamava para fazer algo por Ele,
embora ignorasse o conteudo desse
algo. Por causa deste chamamento
decidiu fazer-se sacerdote e durante
onze anos pediu a Nosso Senhor que
lhe revelasse em que consistia aquele
querer divino.

Por fim, no dia 2 de outubro de 1928,
trés anos depois da sua ordenacao
sacerdotal em Saragoca, enquanto
trabalhava em Madrid como capeldo
de uma fundacgao de caridade, viu
claramente que Deus o chamava a
abrir um caminho de santidade no
meio do mundo que levasse os
homens e as mulheres a atingir a
plenitude da vida cristd no exercicio
da sua propria profissdo, na sua vida



familiar e social, e esforcando-se por
viver uma intensa vida de oracdo e
de sacramentos. Com a ajuda dos
sacerdotes, esses homens e essas
mulheres seriam fermento espiritual
no seio da sociedade e, como a
levedura na massa, contribuiriam
para melhorar os seus ambientes
familiares e profissionais,
vivificando-os com os valores
evangelicos.

Inicialmente seguiram Escriva alguns
estudantes universitarios e, a partir
de Fevereiro de 1930, varias
mulheres jovens.

Para formar humana, profissional e
cristamente os jovens universitarios
que o seguiam e para poder
transmitir-lhes o seu afa de almas,
abriu uma academia em 1933, que
passado um ano se ampliou com uma
residéncia universitaria.

As circunstancias ndo podiam ser
mais desfavoraveis: a Republica,



nascida poucos anos antes, em 1931,
tinha ditado uma série de leis anti-
clericais que vieram acompanhadas
por medidas vexatorias contra as
congregacoes religiosas; e eram
frequentes pelas ruas os clamores de
sinal anti-religioso. Mas o jovem
fundador nao se deteve. Em Julho de
1936, quando estalou a guerra civil,
estava a estudar abrir outros dois
novos centros de formacao crista,
semelhantes ao de Madrid: um em
Valéncia e outro em Paris.

Com os bracos abertos a todos e
respeitando sempre da liberdade de
cada pessoa, D. Josemaria ndo fazia
nenhum tipo de declaracao
partidaria sobre a situacdo politica
que o rodeava. Os jovens que 0
seguiam tinham filia¢des politicas
diversas e, as vezes, antagonicas:
havia entre eles nacionalistas,
monarquicos que estavam cada vez
mais em desacordo com 0 governo
constituido, catolicos bascos de forte



sentido republicano e defensores das
suas liberdades patrias, etc.

“O Padre”, como todos lhe
chamavam, ndo fazia alusédo
nenhuma as livres opg¢oes temporais
de cada um, embora lhes pedisse,
isso sim, que nao falassem de
questdes politicas naquele centro
onde vinham para se formarem
cristimente. Explicava-lhes que a
actividade apostolica que levava a
cabo ndo era, de modo algum, uma
resposta a situacao politico-religiosa
que atravessava o pais. «A Obra de
Deus - dizia - ndo a imaginou um
homem, para resolver a situacao
lamentavel da Igreja em Espanha
desde 1931». «Ndo somos uma
organizacdo circunstancial - insistia
—(...) nem viemos preencher uma
necessidade particular ou de um
tempo determinados, porque quer
Jesus a sua Obra desde o primeiro
momento com caracter universal,
cat6lico»™. «O vinculo que nos une —



insistia o fundador - é a natureza
exclusivamente espiritual (...). O que
descarta qualquer ideia ou intencao
politica ou partidaria»®.

Escriva limitava-se a ensinar — e isso
ja era muito — a mensagem do Opus
Dei, que convoca 0s cristdos
correntes a santificarem-se no meio
do mundo e a esforcarem-se por
viver o chamamento evangélico com
todas as suas consequéncias,
recordando-lhes as palavras de
Nosso Senhor; “sede perfeitos como o
vosso Pai Celestial é perfeito”. Nao
lhes oferecia um receituario de
reformas sociais, nem um programa
politico determinado. Sabia, e
recordava, que o esforco por
transformar a sociedade para a
tornar mais fiel aos valores
evangélicos é uma tarefa que
corresponde a cada fiel cristdo em
particular. E o cristdo corrente que
deve formular e propor, com plena
responsabilidade, as consequéncias



sociais concretas que, no seu
entender pessoal, leva implicita essa
mensagem.

Esta convocatoria, nascida do
ensinamento perene da Igreja e que
convida os cristdos a actuar a todo o
momento de forma coerente com a
sua fé, tem umas claras
consequéncias sociais. Partindo
desses ensinamentos, 0s cristaos
podem propor programas sociais e
politicos muito variados e diversos
aos que propdem, partindo desses
mesmos ensinamentos, outros
cristaos, com uma pluralidade
grande de focagens e perspectivas.
Fossem as que fossem as opcoes
pessoais de cada um, o Fundador
alentava os cristdos a formarem-se
bem sob o ponto de vista doutrinal, e
a cultivar uma profunda vida
interior, acompanhada pela
criatividade e a iniciativa apostolica
pessoal em todos os Ambitos. Porque
sO assim - dizia — cada cristdo, com



responsabilidade pessoal, com
autonomia e respeito pelas legitimas
opcoOes dos outros, sera capaz de
levar a cabo uma profunda
renovacao espiritual da sociedade.

Convém sublinhar este ponto:
Escriva animava a levar a cabo uma
renovagdo espiritual pessoal, quer
dizer, ndo dava nenhum tipo de
conselho encaminhado, por exemplo,
a re-instaurar nostalgicamente, a
antiga cristandade, entendendo-se
este termo, cristandade, na sua
acepgdo politica. E interessante
recordar que a palavra cristandade
ndo aparece em Caminho.

Ndo se trata de regressar a situacoes
do passado, mas de transformar o
mundo presente a partir de dentro. E
esta transformacdo devia levar-se a
cabo - explicava o Fundador - em
todas as épocas, em todos os paises,
em todos os ambitos sociais, porque
todos os oficios, trabalhos e



actividades nobres dos homens
podem converter-se em caminhos de
santidade. «Temos de estar sempre
voltados para a multidao, porque nao
existe criatura humana que nao
amemos, que ndo procuremos amar
e compreender. Todos nos
interessam, porque todos tém uma
alma a salvar»™. A palavra “alma”
encontra-se frequentemente nos seus
escritos, e ¢ uma manifestacdo do
sentido espiritual e apostdlico dos
seus ensinamentos.

Falava com frequéncia do comum
denominador do qual gozam todas as
pessoas (a fé cristd, os ensinamentos
da Igreja, um espirito e uns modos
apostolicos especificos) e do
numerador diversissimo e variado de
que gozam. Este numerador referia-
se as livres opinides e opc¢oes
pessoais de cada uma e de cada um,
em matérias politicas, culturais,
cientificas, profissionais, etc.



Continuou a pregar isto mesmao,
décadas apds décadas, nas
circunstancias mais diversas: na pre-
guerra, no fragor da guerra civil e
durante o regime que se imp0s em
Espanha depois da guerra; e também
nos trinta e um paises do mundo aos
que chegou a sua acao apostolica ao
longo da sua vida.

Esta rejeicdo explicita de qualquer
forma de clericalismo é
completamente congruente com a
condicdo secular dos membros do
Opus Dei, que sdo “cidadaos de duas
cidades”, quer dizer, fiéis correntes
que gozam dos mesmos direitos e
obrigacdes que os seus concidadaos.

Nos documentos que o Fundador
submeteu a aprovacao da Santa Sé
em 1974 fez constar um mandato
especifico para os directores do Opus
Del, indicando-lhes com rotunda
clareza que deveriam abster-se
completamente de intervir em



qualquer ambito (politico, cultural,
profissional, etc.) que pertencesse a
livre escolha dos membros da Obra.
Os estatutos definitivos do ano 1982,
sancionados por Jodo Paulo II por
motivo da erecdo do Opus Dei em
Prelatura pessoal, recolheram este
mandato®.

Isto explica que cada vez que surgiu
alguma questdo relativa a este ponto
em qualquer pais do mundo, tenham
sido os proprios membros do Opus
Dei que tenham reafirmado a sua
liberdade absoluta de opinido e de
compromisso politico, cultural e
profissional. Nos contextos culturais
mais diversos, assinalaram que eles
sd0 0s unicos responsaveis das suas
livres opcdes pessoais, e que nao
representam de modo algum, com as
suas actuacoes, a instituicdo da Igreja
a que pertencem.

O mesmo tém feito os responsaveis
do Opus Dei, em casos similares.



A questdo levantou-se pela primeira
vez em 1957 em Espanha, quando
foram nomeados ministros do
Governo dois membros do Opus Dei:
Mariano Navarro Rubio e Alberto
Ullastres. Ao conhecer este dado,
certos jornalistas da imprensa
internacional, como nao sabiam em
que tendéncia classifica-los, colaram-
nos rapidamente ao rotulo de
“tecnocratas” ou “tecnocratas do
Opus Dei”.

Esta classificacdo — tecnocratas do
Opus Dei - era falsamente precisa:
porque Ullastres e Navarro ndo
acederam aos seus cargos pela sua
condicdo de membros do Opus Dei,
nem actuaram em nenhum momento
como representantes desta
instituicdo na vida politica. Além
disso, com tal classificacdo
englobavam-se arbitrariamente sob o
nome “Opus Dei” um conjunto de
politicos — os chamados tecnocratas —
que so tinham em comum com



Ullastres e Navarro a pertenca a
mesma equipa de governo. Todos
estes homens eram dificeis de
“classificar” em relacdo com as
tendéncias mais conhecidas e que,
entdo, eram: falangistas, militares,
monarquicos (quer fossem
donjuanistas, juancarlistas ou
carlistas) e democratas cristaos
procedentes da Acdo Catdlica ou da
Associacao Nacional de
Propagandistas.

Cinco anos depois, em 1962, outro
membro do Opus Dei, Gregorio
Lopez Bravo, fez parte do governo.
Trés anos depois Ullastres e Navarro
Rubio sairam do governo e foram
nomeados ministros outros quatro
membros do Opus Dei: o ja citado
Lopez Bravo, Juan José Espinosa,
Laureano Lopez Rodo e Faustino
Garcia Monco.

No governo de 1969 havia trés
membros do Opus Dei: Lopez Bravo,



Lopez Rodé e Vicente Mortes. Entre
0s ministros nomeados em 1973
havia um (Lépez Rodd); e entre os
nomeados em 1975, também um
(Fernando Herrero Tejedor).

Isto significa que dos 129 ministros
que Franco nomeou desde Outubro
de 1939 até ao seu falecimento em
1975, s6 oito eram do Opus Dei. E
estes oito ministros, que pertenciam
a diferentes tendéncias, estiveram
em governos muito distintos do
Regime, ao longo dos anos cinquenta,
sessenta e setenta respetivamente.

[1] cf. F. Gondrand, Al paso de Dios.
Josemaria Escriva de Balaguer,
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1984, p. 95

[2] cf. F. Gondrand, Al paso de Dios.
Josemaria Escriva de Balaguer,



Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1984, p. 85

[3] cf. A. Vasquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, Volume I,
Verbo, Lisboa 2002, p. 275

[4] Ver Decretum laudis da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz e Opus Dei
como instituto secular de direito
pontificio, datado de 24 de Fevereiro
de 1947. Citado por A. Fuenmayor, V.
Gomez Iglesias e . L. Illanes em El
Itinerario juridico del Opus Dei,
Eunsa, Pamplona 1989, pp. 532-535; e
o Decreto Primum Inter de 16 de
Junho de 1950, citado em ibid., pp.
544-553.

[S] Ver os Estatutos da Prelatura da
Santa Cruz e Opus Dei (Codex iuris
particularis Operis Dei) citados em
ibid., pp. 628-657. Ver também a
Declaracdo Praelaturae personales,
do Cardeal Sebastianno Baggio,
Prefeito da Congregacao dos Bispos
(23 de Agosto de 1982) que



acompanha a sanc¢ao dos Estatutos,
citada em ibid. p. 621.

Francois Gondrand

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/um-fundador-
que-respeitava-a-liberdade-dos-seus-
seguidores/ (17/02/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/um-fundador-que-respeitava-a-liberdade-dos-seus-seguidores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-fundador-que-respeitava-a-liberdade-dos-seus-seguidores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-fundador-que-respeitava-a-liberdade-dos-seus-seguidores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-fundador-que-respeitava-a-liberdade-dos-seus-seguidores/

	Um Fundador que respeitava a liberdade dos seus seguidores

