
opusdei.org

Um Fundador que
respeitava a
liberdade dos seus
seguidores

Capítulo do livro “El Fundador
del Opus Dei y su actitud ante el
poder establecido”

22/05/2011

O Fundador do Opus Dei nasceu em
Barbastro (Aragão-Espanha) no dia 9
de janeiro de 1902. Ingressou no
seminário de Logroño aos dezasseis
anos. Naquele momento estava a
residir desde há quatro anos na



capital de La Rioja, para onde fora
residir por causa de um forte revés
económico familiar.

Escrivá comentava anos depois que
durante a sua estadia em Logroño
experimentou na sua alma que Deus
o chamava para fazer algo por Ele,
embora ignorasse o conteúdo desse
algo. Por causa deste chamamento
decidiu fazer-se sacerdote e durante
onze anos pediu a Nosso Senhor que
lhe revelasse em que consistia aquele
querer divino.

Por fim, no dia 2 de outubro de 1928,
três anos depois da sua ordenação
sacerdotal em Saragoça, enquanto
trabalhava em Madrid como capelão
de uma fundação de caridade, viu
claramente que Deus o chamava a
abrir um caminho de santidade no
meio do mundo que levasse os
homens e as mulheres a atingir a
plenitude da vida cristã no exercício
da sua própria profissão, na sua vida



familiar e social, e esforçando-se por
viver uma intensa vida de oração e
de sacramentos. Com a ajuda dos
sacerdotes, esses homens e essas
mulheres seriam fermento espiritual
no seio da sociedade e, como a
levedura na massa, contribuiriam
para melhorar os seus ambientes
familiares e profissionais,
vivificando-os com os valores
evangélicos.

Inicialmente seguiram Escrivá alguns
estudantes universitários e, a partir
de Fevereiro de 1930, várias
mulheres jovens.

Para formar humana, profissional e
cristãmente os jovens universitários
que o seguiam e para poder
transmitir-lhes o seu afã de almas,
abriu uma academia em 1933, que
passado um ano se ampliou com uma
residência universitária.

As circunstâncias não podiam ser
mais desfavoráveis: a República,



nascida poucos anos antes, em 1931,
tinha ditado uma série de leis anti-
clericais que vieram acompanhadas
por medidas vexatórias contra as
congregações religiosas; e eram
frequentes pelas ruas os clamores de
sinal anti-religioso. Mas o jovem
fundador não se deteve. Em Julho de
1936, quando estalou a guerra civil,
estava a estudar abrir outros dois
novos centros de formação cristã,
semelhantes ao de Madrid: um em
Valência e outro em Paris.

Com os braços abertos a todos e
respeitando sempre da liberdade de
cada pessoa, D. Josemaria não fazia
nenhum tipo de declaração
partidária sobre a situação política
que o rodeava. Os jovens que o
seguiam tinham filiações políticas
diversas e, às vezes, antagónicas:
havia entre eles nacionalistas,
monárquicos que estavam cada vez
mais em desacordo com o governo
constituído, católicos bascos de forte



sentido republicano e defensores das
suas liberdades pátrias, etc.

“O Padre”, como todos lhe
chamavam, não fazia alusão
nenhuma às livres opções temporais
de cada um, embora lhes pedisse,
isso sim, que não falassem de
questões políticas naquele centro
onde vinham para se formarem
cristãmente. Explicava-lhes que a
actividade apostólica que levava a
cabo não era, de modo algum, uma
resposta à situação político-religiosa
que atravessava o país. «A Obra de
Deus – dizia – não a imaginou um
homem, para resolver a situação
lamentável da Igreja em Espanha
desde 1931». «Não somos uma
organização circunstancial – insistia
– (…) nem viemos preencher uma
necessidade particular ou de um
tempo determinados, porque quer
Jesus a sua Obra desde o primeiro
momento com carácter universal,
católico»[1]. «O vínculo que nos une –



insistia o fundador – é a natureza
exclusivamente espiritual (…). O que
descarta qualquer ideia ou intenção
política ou partidária»[2].

Escrivá limitava-se a ensinar – e isso
já era muito – a mensagem do Opus
Dei, que convoca os cristãos
correntes a santificarem-se no meio
do mundo e a esforçarem-se por
viver o chamamento evangélico com
todas as suas consequências,
recordando-lhes as palavras de
Nosso Senhor; “sede perfeitos como o
vosso Pai Celestial é perfeito”. Não
lhes oferecia um receituário de
reformas sociais, nem um programa
político determinado. Sabia, e
recordava, que o esforço por
transformar a sociedade para a
tornar mais fiel aos valores
evangélicos é uma tarefa que
corresponde a cada fiel cristão em
particular. É o cristão corrente que
deve formular e propor, com plena
responsabilidade, as consequências



sociais concretas que, no seu
entender pessoal, leva implícita essa
mensagem.

Esta convocatória, nascida do
ensinamento perene da Igreja e que
convida os cristãos a actuar a todo o
momento de forma coerente com a
sua fé, tem umas claras
consequências sociais. Partindo
desses ensinamentos, os cristãos
podem propor programas sociais e
políticos muito variados e diversos
aos que propõem, partindo desses
mesmos ensinamentos, outros
cristãos, com uma pluralidade
grande de focagens e perspectivas.
Fossem as que fossem as opções
pessoais de cada um, o Fundador
alentava os cristãos a formarem-se
bem sob o ponto de vista doutrinal, e
a cultivar uma profunda vida
interior, acompanhada pela
criatividade e a iniciativa apostólica
pessoal em todos os âmbitos. Porque
só assim – dizia – cada cristão, com



responsabilidade pessoal, com
autonomia e respeito pelas legítimas
opções dos outros, será capaz de
levar a cabo uma profunda
renovação espiritual da sociedade.

Convém sublinhar este ponto:
Escrivá animava a levar a cabo uma 
renovação espiritual pessoal, quer
dizer, não dava nenhum tipo de
conselho encaminhado, por exemplo,
a re-instaurar nostalgicamente, a 
antiga cristandade, entendendo-se
este termo, cristandade, na sua
acepção política. É interessante
recordar que a palavra cristandade
não aparece em Caminho.

Não se trata de regressar a situações
do passado, mas de transformar o
mundo presente a partir de dentro. E
esta transformação devia levar-se a
cabo – explicava o Fundador – em
todas as épocas, em todos os países,
em todos os âmbitos sociais, porque
todos os ofícios, trabalhos e



actividades nobres dos homens
podem converter-se em caminhos de
santidade. «Temos de estar sempre
voltados para a multidão, porque não
existe criatura humana que não
amemos, que não procuremos amar
e compreender. Todos nos
interessam, porque todos têm uma
alma a salvar»[3]. A palavra “alma”
encontra-se frequentemente nos seus
escritos, e é uma manifestação do
sentido espiritual e apostólico dos
seus ensinamentos.

Falava com frequência do comum
denominador do qual gozam todas as
pessoas (a fé cristã, os ensinamentos
da Igreja, um espírito e uns modos
apostólicos específicos) e do
numerador diversíssimo e variado de
que gozam. Este numerador referia-
se às livres opiniões e opções
pessoais de cada uma e de cada um,
em matérias políticas, culturais,
científicas, profissionais, etc.



Continuou a pregar isto mesmo,
décadas após décadas, nas
circunstâncias mais diversas: na pré-
guerra, no fragor da guerra civil e
durante o regime que se impôs em
Espanha depois da guerra; e também
nos trinta e um países do mundo aos
que chegou a sua ação apostólica ao
longo da sua vida.

Esta rejeição explícita de qualquer
forma de clericalismo é
completamente congruente com a
condição secular dos membros do
Opus Dei, que são “cidadãos de duas
cidades”, quer dizer, fiéis correntes
que gozam dos mesmos direitos e
obrigações que os seus concidadãos.

Nos documentos que o Fundador
submeteu à aprovação da Santa Sé
em 1974[4] fez constar um mandato
específico para os directores do Opus
Dei, indicando-lhes com rotunda
clareza que deveriam abster-se
completamente de intervir em



qualquer âmbito (político, cultural,
profissional, etc.) que pertencesse à
livre escolha dos membros da Obra.
Os estatutos definitivos do ano 1982,
sancionados por João Paulo II por
motivo da ereção do Opus Dei em
Prelatura pessoal, recolheram este
mandato[5].

Isto explica que cada vez que surgiu
alguma questão relativa a este ponto
em qualquer país do mundo, tenham
sido os próprios membros do Opus
Dei que tenham reafirmado a sua
liberdade absoluta de opinião e de
compromisso político, cultural e
profissional. Nos contextos culturais
mais diversos, assinalaram que eles
são os únicos responsáveis das suas
livres opções pessoais, e que não
representam de modo algum, com as
suas actuações, a instituição da Igreja
a que pertencem.

O mesmo têm feito os responsáveis
do Opus Dei, em casos similares.



A questão levantou-se pela primeira
vez em 1957 em Espanha, quando
foram nomeados ministros do
Governo dois membros do Opus Dei:
Mariano Navarro Rubio e Alberto
Ullastres. Ao conhecer este dado,
certos jornalistas da imprensa
internacional, como não sabiam em
que tendência classificá-los, colaram-
nos rapidamente ao rótulo de
“tecnocratas” ou “tecnocratas do
Opus Dei”.

Esta classificação – tecnocratas do
Opus Dei – era falsamente precisa:
porque Ullastres e Navarro não
acederam aos seus cargos pela sua
condição de membros do Opus Dei,
nem actuaram em nenhum momento
como representantes desta
instituição na vida política. Além
disso, com tal classificação
englobavam-se arbitrariamente sob o
nome “Opus Dei” um conjunto de
políticos – os chamados tecnocratas –
que só tinham em comum com



Ullastres e Navarro a pertença à
mesma equipa de governo. Todos
estes homens eram difíceis de
“classificar” em relação com as
tendências mais conhecidas e que,
então, eram: falangistas, militares,
monárquicos (quer fossem
donjuanistas, juancarlistas ou
carlistas) e democratas cristãos
procedentes da Ação Católica ou da
Associação Nacional de
Propagandistas.

Cinco anos depois, em 1962, outro
membro do Opus Dei, Gregorio
López Bravo, fez parte do governo.
Três anos depois Ullastres e Navarro
Rubio saíram do governo e foram
nomeados ministros outros quatro
membros do Opus Dei: o já citado
López Bravo, Juan José Espinosa,
Laureano López Rodó e Faustino
García Moncó.

No governo de 1969 havia três
membros do Opus Dei: López Bravo,



López Rodó e Vicente Mortes. Entre
os ministros nomeados em 1973
havia um (López Rodó); e entre os
nomeados em 1975, também um
(Fernando Herrero Tejedor).

Isto significa que dos 129 ministros
que Franco nomeou desde Outubro
de 1939 até ao seu falecimento em
1975, só oito eram do Opus Dei. E
estes oito ministros, que pertenciam
a diferentes tendências, estiveram
em governos muito distintos do
Regime, ao longo dos anos cinquenta,
sessenta e setenta respetivamente.

[1] cf. F. Gondrand, Al paso de Dios.
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1984, p. 95

[2] cf. F. Gondrand, Al paso de Dios.
Josemaría Escrivá de Balaguer,



Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1984, p. 85

[3] cf. A. Vásquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, Volume I,
Verbo, Lisboa 2002, p. 275

[4] Ver Decretum laudis da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz e Opus Dei
como instituto secular de direito
pontifício, datado de 24 de Fevereiro
de 1947. Citado por A. Fuenmayor, V.
Gómez Iglesias e J. L. Illanes em El
Itinerario jurídico del Opus Dei,
Eunsa, Pamplona 1989, pp. 532-535; e
o Decreto Primum Inter de 16 de
Junho de 1950, citado em ibid., pp.
544-553.

[5] Ver os Estatutos da Prelatura da
Santa Cruz e Opus Dei (Codex iuris
particularis Operis Dei) citados em 
ibid., pp. 628-657. Ver também a
Declaração Praelaturae personales,
do Cardeal Sebastianno Baggio,
Prefeito da Congregação dos Bispos
(23 de Agosto de 1982) que



acompanha a sanção dos Estatutos,
citada em ibid. p. 621.

François Gondrand

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/um-fundador-
que-respeitava-a-liberdade-dos-seus-

seguidores/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/um-fundador-que-respeitava-a-liberdade-dos-seus-seguidores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-fundador-que-respeitava-a-liberdade-dos-seus-seguidores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-fundador-que-respeitava-a-liberdade-dos-seus-seguidores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-fundador-que-respeitava-a-liberdade-dos-seus-seguidores/

	Um Fundador que respeitava a liberdade dos seus seguidores

