
opusdei.org

Um estilo para a
Nova Evangelização

A nova evangelização é o
desafio mais radical que a
história impôs ao cristianismo;
as dificuldades que a doutrina
católica pode encontrar em
certos ambientes são um
estímulo para falar de um modo
novo, e para isso, devemos
redescobrir os tesouros do
Evangelho.

27/03/2019

A primeira vez que João Paulo II
usou o termo “nova evangelização”



foi em 9 de março de 1983, no Haiti,
durante uma reunião de bispos da
América Latina. Ali ressaltou que, à
vista dos desafios apresentados pela
secularização de países
tradicionalmente cristãos, a Igreja
devia empreender uma nova
evangelização “no seu ardor, nos
seus métodos, na sua expressão”[1].
Não é difícil perceber a atualidade
dessas palavras de S. João Paulo II.
Países de longa tradição cristã
experimentam um processo de
secularização que não deixou de
avançar durante as últimas décadas.
E, na medida em que se ignora Deus,
desumanizam-se as leis e os
costumes, começando pelos que se
referem à vida humana.

A nova evangelização é o desafio
mais radical que a história impôs ao
cristianismo[2]; entretanto, as
dificuldades que a doutrina católica
pode encontrar em certos ambientes
não nos incapacitam para a



anunciar: mais ainda, são um
estímulo para falar non nova sed
noviter[3], não de coisas novas, mas
de um modo novo. Essa é a nossa
missão: dar luz, com o tesouro da
Revelação, às inúmeras situações que
apresenta o mundo contemporâneo e
para isso, devemos redescobrir os
tesouros do Evangelho, permitir que
iluminem todos os recantos da nossa
existência de cristãos do século XXI.
Só se interiorizarmos a nossa fé,
poderemos mostrar àqueles que nos
rodeiam como ela enriquece a vida
quotidiana. Nesse sentido, a
chamada que Bento XVI fez para
aproveitar o Ano da Fé e “voltar a
encontrar o entusiasmo de
comunicar a todos as verdades da
fé”[4] torna-se ainda mais
importante.

Com uma visão positiva da
realidade



S. Josemaria também experimentou
na primeira pessoa os desafios da
secularização, já desde os anos 30 do
século passado. Na sua vida e
ensinamentos encontramos luzes
que nos ajudam nas circunstâncias
atuais e sempre. Entre outras,
destaca o valor da secularidade, que
consiste em amar o mundo
apaixonadamente, participar do seu
dinamismo, sentir-se responsável
pela sua evolução[5]. S. Josemaria
recordou de mil maneiras que os
católicos estão chamados a
impregnar de dignidade humana e
sentido cristão as atividades e
profissões, das quais não se podem
desentender. Nós, cristãos, não
somos espetadores, mas sim
protagonistas das transformações
sociais positivas: encontramo-nos
“nas próprias entranhas da
sociedade civil”[6].

S. Josemaria transmitia uma visão
positiva do mundo, das realidades



criadas, das tarefas humanas nobres.
Convidava-nos a compartilhar com
os nossos concidadãos todos os
grandes desejos de melhoria social,
de desenvolvimento cultural, de
avanço científico, de progresso
tecnológico, como algo próprio, sem
espírito de suspeita nem alteridade.
Ensinava-nos a saber discernir o
trigo da cizânia, com um trabalho
valente de purificação. “O mal e o
bem misturam-se na história
humana e por isso o cristão deve
saber discernir; mas nunca esse
discernimento o deve levar a negar a
bondade das obras de Deus, antes,
pelo contrário, a reconhecer o divino
que se manifesta no humano,
inclusivamente por trás das nossas
fraquezas. Um bom lema para a vida
cristã pode encontrar-se naquelas
palavras do Apóstolo: todas as coisas
são vossas, e vós de Cristo, e Cristo de
Deus (1 Cor. 3, 22-23), para realizar
assim os desígnios desse Deus que
quer salvar o mundo.”[7]



A nova evangelização é uma batalha
que se trava nas bibliotecas, nos
parlamentos, nos meios de
comunicação e em todos os lugares
onde os homens e as mulheres do
nosso tempo acorrem para aprender
a viver e a ser felizes. Ali – nos livros,
nas leis, na moda, nos filmes – se
debate sobre a vida e a morte, a
saúde e a doença, o amor e a beleza,
o trabalho e o descanso. Todos falam
e todos escutam o que consideram
sábio. É preciso estar presente nesses
debates, possuir a credibilidade de
quem conhece e respeita as regras do
jogo próprias de cada atividade: o
Direito, a Educação ou a Literatura;
para serem levados a Cristo, devem
progredir a partir de verdadeiros
juristas, pedagogos e literatos, de
mente aberta e enamorados do
Senhor. Como dizia um escritor
cristão dos primeiros séculos, “o que
a alma é num corpo, isso são os
cristãos no mundo”[8]; “não se
distinguem do resto da humanidade



nem pela terra, nem pela língua, nem
pelos costumes”[9]. É o amor ao
mundo, e concretamente a essa parte
do mundo em que cada um atua, que
dá legitimidade para opinar e
autoridade para ser escutado. É a
proximidade de Deus que permite
iluminar as realidades seculares. A
nova evangelização não é compatível
com um olhar distante de quem se
sente alheio à sociedade, mas com o
olhar próximo de um filho de Deus
que é parte do mundo e o ama. Por
isso S. Josemaria dizia, “quanto mais
dentro do mundo estivermos, tanto
mais temos de ser de Deus.”[10].

Com amor à verdade

Nós, cristãos, somos testemunhas de
uma verdade que recebemos, e
sabemos que sendo suas
testemunhas, oferecemos um serviço
inestimável, tanto nas relações
pessoais como na vida social. Num
mundo em que tudo parece relativo e



efémero, o compromisso com a
verdade dá estabilidade e coerência:
temos que estar pessoalmente
convencidos daquilo em que
acreditamos, sentirmo-nos parte de
uma belíssima tradição que tem
muito a oferecer à sociedade.

Não somos cristãos por herança, nem
por pertencer a um grupo social, mas
sim porque encontrámos Jesus Cristo
e esse encontro transformou a nossa
existência. Experimentamos “a
alegria de O acompanhar, de O sentir
perto de nós, presente em nós e no
nosso meio, como um amigo, como
um irmão, mas também como rei,
isto é, como farol luminoso da nossa
vida”[11]. Por isso nos sentimos
estimulados a voltar continuamente
à Palavra de Deus, luz da nossa vida.
A verdade implica conhecê-la,
meditá-la, possuí-la de modo
reflexivo. Convida-nos a celebrá-la e
a contemplar a sua beleza.



O cristão não tem medo da verdade,
de fazer a si próprio as perguntas
mais difíceis que o ambiente ou a
sociedade lhe colocam. Sabe que o
Evangelho possui a capacidade de
iluminar os dilemas e problemas
mais difíceis que perseguem o
homem. Um cristão que vive a sua fé,
que a conhece bem, pode tornar-se
um ponto de referência, de apoio,
para as pessoas que o rodeiam. E
será assim porque dará uma
abordagem positiva a tudo,
recordando que Deus nos ama, nos
liberta e nos salva. No fundo, falar
das verdades de fé é falar do que se
vive, com honradez e humildade,
apoiados na confiança e não na
imposição.

Este amor à verdade permite
transmitir a fé como é: um sim
imenso ao homem, à mulher, à vida,
à liberdade, à paz, ao
desenvolvimento, à solidariedade, às
virtudes. Se Cristo nos fez felizes, é



normal que essa mesma alegria se
transmita na nossa atitude. De facto,
“a força com que a verdade se impõe
tem que ser a alegria, que é a sua
expressão mais clara. Por ela
deveriam apostar os cristãos e nela
deveriam dar-se a conhecer ao
mundo”[12]. Ao mesmo tempo, numa
sociedade em que as opiniões
subjetivas parecem imperar, muitas
pessoas alcançam a verdade graças
ao facto de encontrarem aqueles que
lutam por viver de um modo
coerente com a fé e são felizes. Nesse
caso, está-se disposto com mais
facilidade a escutar e valorizar
argumentos que lhe são oferecidos.

Sempre orientados para o diálogo
e a amizade

Ser cristão na sociedade
contemporânea implica de um modo
muito especial não só estar
convencido da verdade da revelação,
mas também ser capaz de dar razão



dela, ser capaz de dialogar sobre ela.
O diálogo é o caminho privilegiado
para levar à fé aqueles que nos
rodeiam, pois permite que a verdade
se imponha só “pela força da própria
verdade, que penetra suave e
fortemente nas almas”[13].

O diálogo inclui a arte da escuta
atenta, o profundo respeito pela
liberdade do outro, a lucidez de
pensamento e a clareza de
expressão. O diálogo cria um clima
de abertura às perguntas dos outros,
que encerram sempre uma
inquietação que é preciso interpretar
com acerto. No diálogo, a Palavra de
Deus, que habita a nossa inteligência
e o nosso coração, exprime-se em
palavras pronunciadas com
delicadeza e com desejos de ajudar.
A nossa fé amadurece quando se
submete à prova do diálogo. Só assim
as convicções pessoais se exprimem,
se contrastam, se interiorizam.
Comunicar a fé não é discutir para



vencer, mas dialogar para convencer,
pois “as ideias não se impõem, mas
propõem-se”[14]. Dialogar leva a
mostrar melhor uma Verdade que
ilumina decisivamente as nossas
vidas. Não se trata de derrotar
ninguém, mas de iluminar, ilustrar a
mente e o coração dos que escutam
sobre algo que realmente os afeta.

O diálogo, para S. Josemaria,
pressupõe o amor à verdade, mas
implica, além disso, uma “leal
amizade com os homens”[15]. A
amizade possui uma dimensão
humana, que é potenciada pela
caridade. Para transmitir a fé, é
preciso amar a Deus e, além disso,
também amar a pessoa com quem
estamos a lidar. Aprender a
evangelizar significa aprender a
amar: ter o coração grande, ser
acolhedores, compreender, servir.
No Ano da Fé, convém recordar que
a caridade molda o conteúdo, o



método, o caminho e o estilo da nova
evangelização.

Podemos recordar nesse contexto as
palavras que São Paulo usa na sua
carta aos Efésios, para desenhar o
retrato do “homem novo”, o homem
transformado por Cristo. Exorto-vos,
pois, dizia-lhes, “a que procedais de
um modo digno do chamamento que
recebestes; com toda a humildade e
mansidão, com paciência:
suportando-vos uns aos outros no
amor, esforçando-vos por manter a
unidade do Espírito, mediante o
vínculo da paz”[16]. Humildes,
amáveis, compreensivos, elementos
de unidade, semeadores de paz e de
alegria. Eis aqui parte do estilo,
sempre novo, que exige a nova
evangelização.

“O nosso tempo exige cristãos que
tenham sido arrebatados por Cristo
(...), que sejam quase um livro aberto
que narra a experiência da vida nova



no Espírito, a presença daquele Deus
que nos sustém”[17]. Se aprendemos
a viver assim, seremos luzes que
brilham na escuridão e que ajudam,
com a sua vida quotidiana e humilde,
a “que as verdades cristãs sejam luz
das novas transformações
culturais”[18], de modo que muitos
redescubram o sentido de sua vida.

M. de Sandoval

[1] S. João Paulo II, Discurso na
assembleia do CELAM, 9/03/1983.

[2] Cf. S. João Paulo II, Discurso,
11/10/1985

[3] Cf. S. Paulo VI, Audiência,
29/09/1976.

[4] Bento XVI, Audiência, 21/11/2012.



[5] Cf. S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 114-116.

[6] S. Josemaria, Carta 14/02/1950, n.
20, cit. por Ernst Burkhart e Javier
López, Vida Cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. I, p. 81.

[7] S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 70.

[8] Epistola ad Diognetum, 6.

[9] Ibidem, 5.

[10] S. Josemaria, Forja, n. 740.

[11] Francisco, Homilia no domingo
de Ramos, 24/03/2013.

[12] J. Ratzinger, «Que significa para
mim o Corpus Domini?», em Opera
Omnia, v. 11, parte C, XI, 4.

[13] Conc. Vaticano II, Decr. 
Dignitatis humanae, n. 1.



[14] S. João Paulo II, Discurso,
3/05/2003.

[15] S. Josemaria, Forja, n. 943.

[16] Ef 4, 1-3.

[17] Bento XVI, Audiência,
24/10/2012.

[18] Bento XVI, Audiência,
17/10/2012.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/um-estilo-para-
a-nova-evangelizacao/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/um-estilo-para-a-nova-evangelizacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-estilo-para-a-nova-evangelizacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-estilo-para-a-nova-evangelizacao/

	Um estilo para a Nova Evangelização

