
opusdei.org

Um cântico de
louvor e amor: o
Trium Puerorum

O Trium Puerorum é um
cântico de louvor a Deus, que a
Igreja aconselha a rezar depois
da Santa Missa. Toda a
natureza, com o sol, as estrelas,
os raios, as nuvens ou os mares,
se junta a este cântico entoado
por três jovens judeus do
Antigo Testamento.

14/04/2021



► Rezar o Trium puerorum com o 
Devocionário online em português e
latim.

O rei Nabucodonosor mandou
construir uma estátua de ouro com
27 metros de altura (cf. Dn 3). Todos
os seus súbditos, vindos de vários
povos e nações, se reuniram em
torno dela e começaram a adorá-la. O
castigo para aqueles que se
recusaram foi claro: «Quem não se
curvar e adorar será imediatamente
lançado na fornalha ardente». A
situação era propícia para denunciar
os judeus, então alguns caldeus
puseram-se de acordo e rapidamente
foram ter com Nabucodonosor: «Viva
o rei para sempre! (…) Existem
alguns homens judeus que puseste
na administração da Babilónia
(Ananias, Azarias e Misael), que não
obedecem ao decreto real, nem

https://multimedia.opusdei.org/devocionario/pt-PT/devocionario_pt_files/OEBPS/Text/9-09.xhtml
https://multimedia.opusdei.org/devocionario/pt-PT/devocionario_pt_files/OEBPS/Text/indice.xhtml
https://multimedia.opusdei.org/devocionario/pt-PT/devocionario_pt_files/OEBPS/Text/indice.xhtml


servem os teus deuses, nem adoram
a estátua de ouro que erigiste». Então
o rei, enfurecido e furioso, mandou
chamar aqueles três jovens.

«É verdade que rejeitais o culto aos
meus deuses e a adoração à estátua
de ouro erigida por mim?» (...) Se não
o fizerdes, sereis logo lançados
dentro da fornalha ardente. E qual o
deus que poderá libertar-vos da
minha mão?

Os três jovens responderam em
uníssono, sem qualquer sombra de
dúvida:

— O Deus que nós servimos (...), pode
livrar-nos. (…) E ainda que não o
faça, fica sabendo, ó rei, que não
prestamos culto aos teus deuses e
que não adoramos a estátua de ouro
que tu levantaste.

A reação de Nabucodonosor foi
imediata. Ordenou que a fornalha
fosse acesa sete vezes mais do que o



normal e mandou Ananias, Azarias e
Misael lá para dentro. O fogo era tão
intenso que até chamuscou parte da
comitiva do rei. No entanto, não
conseguiu danificar nenhum dos
jovens, pois um anjo do Senhor
desceu com eles e tirou a chama da
fornalha.

Então, passeavam no meio das
chamas,

louvando a Deus e bendizendo o
Senhor. (...):

Bendito e louvado sejas, Senhor,

Deus dos nossos pais!

Que o teu nome seja glorificado pelos
séculos!

Das catacumbas ao missal

Esta passagem do livro de Daniel foi
tomada no século II a.C. como um 
exemplo por aqueles judeus que, sob
o domínio de Antíoco IV Epifânio,



preferiram a morte a ser infiéis à
Aliança. Nós, cristãos, vemos na
libertação dos três jovens o anúncio
da Páscoa de Jesus, o mártir por
excelência e o primeiro a
experimentar a renovação do cosmos
que a Ressurreição traz consigo. Este
relato foi tido em alta estima durante
os primeiros séculos do cristianismo
e, por esse motivo, foi
frequentemente retratado
artisticamente nas catacumbas,
sepulcros e relicários. Mas o que sem
dúvida contribuiu para dar-lhe
maior relevância foi a sua
introdução na grande vigília pascal e
noutras ações litúrgicas tanto no
Oriente como no Ocidente. E a partir
do século VIII, a sua popularidade foi
tão grande que se encontram
versificações em várias línguas
nacionais.

A presença do hino dos três jovens
ou cântico do Benedicite no Ordo
Missae remonta ao século IX, mas



será com o Missal Romano de 1570
que é oficialmente adicionado aos
ritos conclusivos da Missa. Até então
as fontes falam de uma diversidade
de formas de rezar uma série de
orações que, com o passar do tempo,
acabou por se chamar Trium
puerorum . Este conjunto era
formado pelo cântico Benedicite do
livro de Daniel, além de uma série de
salmos, versículos e orações.
Algumas fontes especificam que este
conjunto de orações era cantado por
todos os que participavam na
procissão até à sacristia; outros, por
outro lado, remetem-no ao
celebrante, no momento de depor as
vestes sacerdotais. Mas o que
sabemos com certeza é que no missal
do início do século XX apareceu
como a última oração prevista para o
sacerdote no final da celebração
eucarística. O então chamado Canon
Missae terminava com o sacerdote
que, descendo do altar, dizia o Trium
puerorum [1] como ação de graças. Foi

https://multimedia.opusdei.org/devocionario/pt-PT/devocionario_pt_files/OEBPS/Text/9-09.xhtml
https://multimedia.opusdei.org/devocionario/pt-PT/devocionario_pt_files/OEBPS/Text/9-09.xhtml


assim até 1962, quando foi excluído
do ordinário da Missa e colocado
entre as orações recomendadas pro
opportunitate. Nas edições recentes
do Missal Romano, não aparece nas
orações propostas de ação de graças
depois da Missa. Não é
surpreendente, portanto, que a
relação entre a ação de graças e este
cântico seja hoje menos clara.

Novidade de um costume

Conhecendo já a sua presença no
missal no início do século XX,
contextualizamos a anotação feita
por São Josemaria em 1932: «Seria
muito bonito terminar, cada dia, a
ação de graças com a antífona
“Trium puerorum”, os dois salmos e
as orações seguintes (cinco minutos)
que o breviário põe na ação de
graças post Missam» [2] . Porém, só
oito anos depois é que encontramos a
primeira referência à prática deste
costume, quando o autor do diário de



Diego de León escreve: «O Padre
celebra no oratório; depois da Missa,
diz que a partir de agora será
costume na Obra terminar a ação de
graças depois da comunhão com a
oração En Ego e o cântico dos três
jovens»[3] .

Como noutras ocasiões, este costume
da Obra foi ganhando corpo com a
experiência e o tempo. Não é de
estranhar, portanto, que em 1947,
São Josemaria se questionasse mais
uma vez sobre a melhor forma de
viver a ação de graças depois da
Missa. Numa carta ao Conselho
Geral, que ainda se encontrava em
Madrid, pediu-lhes que vissem «se
não é demasiado longo – penso que
não –, depois dos dez minutos de
ação de graças pessoal acabada a
Santa Missa, fazer coletivamente e de
modo litúrgico a ação de graças com
a Antífona e o cântico dos três
jovens, o Salmo 150, etc. e as três
pequenas orações, com uma única



conclusão. Depois a jaculatória e
acabou-se. Tem cinco anos de
indulgências de cada vez, e plenária
no mês. Se convier, faça-se em todas
as casas» [4]. Com o tempo, a prática
instalou-se e, a partir de 1950, foi
incorporada ao ritmo habitual dos
Centros da Obra.

É preciso dizer que esta oração não
era algo exclusivo da Obra, mas,
como já vimos, estava presente no
ordinário da Missa daquela época.
Além disso, é bom lembrar que o
Cântico de Daniel 3 se encontrava – e
ainda hoje – nas laudes da Liturgia
das Horas, especialmente aos
domingos. No entanto, a novidade
que São Josemaria introduziu foi
estender a oração aos leigos,
encorajando assim a sua participação
ativa na liturgia. Por outro lado, este
costume ajuda-nos a viver a ação de
graças com toda a Igreja, ao mesmo
tempo que nos lembramos qual é o



nosso objetivo final: dar glória a
Deus Uno e Trino.

Com toda a Igreja

Com este procedimento, São
Josemaria distinguia dois momentos
de ação de graças depois da Missa,
para os centros da Obra. O primeiro
diz respeito ao diálogo silencioso de
cada um com Deus Pai, Filho e
Espírito Santo: «O amor a Cristo, que
se oferece por nós, anima-nos a saber
encontrar, uma vez terminada a
Santa Missa, alguns minutos de ação
de graças pessoal e íntima, que
prolonguem no silêncio do coração
essa outra ação de graças que é a
Eucaristia»[5].

Por outro lado, o segundo momento
quer sublinhar a dimensão eclesial
da ação de graças, que não se reduz
apenas a uma experiência individual
de intimidade com Jesus. O dom de
Deus na Eucaristia é tão grande que
nenhuma criatura sozinha pode



expressar a devida gratidão. Esta
oração permite-nos agradecer-Lhe
juntos por ter vindo a nossa casa. Por
isso, quando rezamos o Trium
puerorum, não estamos apenas a
agradecer a Jesus pela nossa
comunhão, mas também a daqueles
que nos rodeiam. É como se Lhe
disséssemos: «Agradecemos-Te por
teres vindo a cada um de nós, por Te
teres feito presente por nós, por
todos os cristãos».

Precisamente para que as nossas
vozes se juntem mais facilmente ao
canto de louvor e de amor com que a
Igreja vive cada encontro eucarístico,
São Josemaria pensou que se deve
recitar o Trium puerorum. Dedicar
um tempo de ação de graças a este
cântico ajuda-nos, portanto, a crescer
na comunhão entre todos os cristãos
por meio da Eucaristia. E é nela que
a Igreja «renasce e se renova
continuamente como Communio que
Cristo trouxe ao mundo, cumprindo



assim o desígnio eterno do Pai (cf. Ef
1, 3-10). De modo especial na
Eucaristia e por meio da Eucaristia, a
Igreja contém em si o germe da
união definitiva em Cristo de tudo o
que existe no céu e de tudo o que
existe na terra, como dizia Paulo (cf.
Ef 1, 10) : uma comunhão
verdadeiramente universal e
eterna»[6].

Um laboratório de louvor

O Trium puerorum é um convite
constante a abençoar e louvar o
Senhor. Lembra-nos que a vocação
mais íntima de todas as criaturas é
dar glória a Deus, Uno e Trino. A
comunhão é inseparável do desejo
afetivo e efetivo de louvá-l’O, de
reconhecer a Sua grandeza e a Sua
omnipotência.

Este movimento da alma é coerente
com a celebração eucarística, pois a
Missa, especialmente a oração
eucarística, é uma grande oração de



ação de graças, que começa com um
canto de louvor – Santo, Santo, Santo
– e termina com uma solene
glorificação de Deus Pai por Cristo,
com Ele e n’Ele. O Trium Puerorum
prolonga esta oração. É um momento
que poderíamos ver como um
laboratório no qual aprendemos a
transformar as nossas relações com o
cosmos e com os outros num canto
de louvor à Trindade. Deste modo,
rezar o Trium puerorum antes de
iniciar as nossas tarefas diárias,
lembra-nos a atitude com que
devemos enfrentar cada dia: «Dá
"toda" a glória a Deus. – "Espreme"
com a tua vontade, ajudado pela
graça, cada uma das tuas ações, para
que nelas não fique nada que cheire
a humana soberba, a complacência
do teu "eu"»[7].

Neste laboratório, todas as criaturas
espirituais e materiais se reúnem;
todos os elementos do cosmos e do
povo de Israel são recapitulados,



começando pelos que são mais
materiais e terminando pelos que
têm maior capacidade vital. O pico
deste crescendo é ocupado pelo
«humilde de coração» (Dn 3, 87),
entre os quais Ananias, Azarias e
Misael. Para que todos possamos
juntar-nos a eles e assim cumprir o
projeto original da criação – «Tudo o
que respira louve o SENHOR!» (Sl
150,6) – a Igreja conclui o Trium
puerorum com um pedido articulado
num Pai-nosso, alguns Salmos e três
orações. Neles ressoam os mesmos
desejos expressos acima, mas desta
vez convertidos em súplica intensa
para que nós, que também estamos
no meio do fogo das provações
internas e externas, experimentemos
o alívio da ajuda divina e assim
possamos converter todo o nosso dia
num Magnificat à misericórdia
divina.



[1] «Finito Evangelio sancti Johannis,
discedens ab Altari, pro gratiarum
actione dicit Antiphonam Trium
puerorum, cum reliquis, ut habetur in
principio Missalis» Missale romanum
(1920), Canon Missae, p. 302.

[2] São Josemaria, Notas íntimas, n.
833 (entre 20 de setembro e 2 de
outubro de 1932).

[3] Diário de Diego de León, 17 de
dezembro de 1940. A oração En ego, 
O bone et dulcissime Jesu, também é
conhecida como Oração perante Jesus
Crucificado.

[4] São Josemaria, Carta, 7 de março
de 1947.

[5] São Josemaria, Cristo que passa, n.
92

[6] São João Paulo II, Audiência
Geral, 15/01/1992.



[7] São Josemaria, Caminho, 784.

Juan Rego

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/trium-
puerorum-louvor-da-natureza-a-deus/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/trium-puerorum-louvor-da-natureza-a-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/trium-puerorum-louvor-da-natureza-a-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/trium-puerorum-louvor-da-natureza-a-deus/

	Um cântico de louvor e amor: o Trium Puerorum

