
opusdei.org

Transmitir a fé (I)

É na própria família que se
forja o carácter, a
personalidade, os costumes... e
também se aprende a conviver
com Deus. Uma tarefa que cada
dia é mais necessária, como se
assinala neste artigo.

09/10/2011

Cada filho é uma prova de confiança
de Deus nos pais, que lhes confia o
cuidado e a orientação de uma
criatura chamada à felicidade eterna.
A fé é o melhor legado que se lhe
pode transmitir; mais ainda, é a



única coisa verdadeiramente
importante, pois é o que dá sentido
último à existência. Deus, além disso,
nunca confia uma missão sem dar os
meios imprescindíveis para a levar a
cabo; e assim, nenhuma comunidade
humana está tão bem dotada como a
família para facilitar que a fé enraíze
nos corações.

O TESTEMUNHO PESSOAL

A educação da fé não é um mero
ensinamento, mas a transmissão de
uma mensagem de vida. Ainda que a
palavra de Deus seja eficaz em si
mesma, para a difundir o Senhor
quis servir-se do testemunho e da
mediação dos homens; o Evangelho é
convincente quando se vê
encarnado.

Isto é válido de maneira particular
quando nos referimos às crianças,
que distinguem com dificuldade
entre o que se diz e quem o diz; e
adquire ainda mais força quando



pensamos nos próprios filhos, pois
não diferenciam claramente entre a
mãe ou pai que reza e a própria
oração; mais ainda, a oração tem
valor especial, é amável e
significativa, porque quem reza é a
sua mãe ou o seu pai.

Isto faz com que os pais tenham tudo
a seu favor para comunicar a fé aos
filhos; o que Deus espera deles, mais
do que palavras, é que sejam
piedosos, coerentes. O seu
testemunho pessoal deve estar
presente diante dos filhos a todo o
momento, com naturalidade, sem
procurar dar lições constantemente.

Às vezes, basta que os filhos vejam a
alegria dos seus pais ao confessar-se,
para que a fé se torne forte nos seus
corações. Não se deve desvalorizar a
perspicácia das crianças, mesmo que
pareçam ingénuas; na realidade,
conhecem os seus pais, no bom e no
menos bom e tudo o que estes fazem



– ou omitem – é para eles uma
mensagem que os ajuda a formar ou
a deformar.

Bento XVI explicou muitas vezes que
as alterações profundas nas
instituições e nas pessoas costumam
ser promovidas pelos santos e não
pelos que são mais sábios ou
poderosos: «Nas vicissitudes da
história, [os santos] foram os
verdadeiros reformadores que tantas
vezes elevaram a humanidade dos
vales obscuros nos quais está sempre
em perigo de se precipitar;
iluminaram sempre de novo» [1].

Na família acontece algo parecido.
Sem dúvida, é preciso pensar no
modo mais pedagógico de transmitir
a fé, e formar-se para serem bons
educadores; mas o que é decisivo é o
empenho dos pais por quererem ser
santos. É a santidade pessoal o que
permitirá acertar com a melhor
pedagogia.



"Em todos os ambientes cristãos
conhecem-se, por experiência, os
bons resultados que dá essa
natural e sobrenatural iniciação à
vida de piedade, feita no calor do
lar. A criança aprende a colocar o
Senhor na linha dos primeiros e
fundamentais afectos, aprende a
tratar a Deus como Pai e à Virgem
como Mãe, aprende a rezar
seguindo o exemplo dos pais.
Quando se compreende isto, vê-se
a enorme tarefa apostólica que os
pais podem realizar e como têm
obrigação de ser sinceramente
piedosos, para poderem transmitir
– mais do que ensinar – essa
piedade aos filhos" [2].

AMBIENTE DE CONFIANÇA E
AMIZADE

Por outro lado, vemos que muitos
rapazes e raparigas – sobretudo, na
juventude e na adolescência –
acabam por afrouxar na fé que



receberam, quando sofrem algum
tipo de prova. A origem destas crises
pode ser muito diversa – a pressão de
um ambiente paganizado, amigos
que ridicularizam as convicções
religiosas, um professor que dá as
lições numa perspectiva ateia ou que
põe Deus entre parêntesis – mas
estas crises ganham força apenas
quando os que as sofrem deixam de
expor às pessoas adequadas o que
lhes está a acontecer.

É importante facilitar a confiança
com os filhos e que estes encontrem
sempre os pais disponíveis para lhes
dedicarem tempo. Os jovens –
mesmo os que parecem mais
indóceis e desprendidos – desejam
sempre essa aproximação, essa
fraternidade com os pais. O
segredo costuma estar na
confiança. Que os pais saibam
educar num clima de
familiaridade, que nunca dêem a
impressão de que desconfiam, que



dêem liberdade e que ensinem a
administrá-la com
responsabilidade pessoal. É
preferível que se deixem enganar
alguma vez. A confiança que se põe
nos filhos faz com que eles
próprios se envergonhem de terem
abusado, e se corrijam. Pelo
contrário, se não têm liberdade, se
vêem que não se confia neles,
sentir-se-ão levados a enganar
sempre. [3]. Não se deve esperar que
chegue a adolescência para pôr em
prática estes conselhos; podem-se
aplicara partir de muito cedo.

Falar com os filhos é das coisas mais
gratas que existem e a porta mais
direta para estabelecer uma
profunda amizade com eles. Quando
uma pessoa ganha confiança com
outra, estabelece-se uma ponte de
mútua satisfação e poucas vezes
desaproveitará a oportunidade de
conversar sobre as suas inquietações
e os seus sentimentos, o que é, por



outro lado, uma maneira de se
conhecer melhor a si próprio.
Embora haja idades mais difíceis do
que outras para conseguir essa
proximidade, os pais não devem
afrouxar no seu entusiasmo por 
chegarem a ser amigos dos filhos;
amigos a quem se confiam as
inquietações, a quem se consulta
sobre os problemas, de quem se
espera uma ajuda eficaz e amável
[4].

Nesse ambiente de amizade, os filhos
ouvem falar de Deus de um modo
grato e atrativo. Tudo isto requer que
os pais encontrem tempo para estar
com os filhos e um tempo que seja
“de qualidade”; o filho deve perceber
que as suas coisas nos interessam
mais do que o resto das nossas
ocupações. Isto implica ações
concretas, que as circunstâncias não
podem levar a omitir ou a atrasar
uma e outra vez; desligar a televisão
ou o computador – ou deixar,



claramente, de lhes prestar atenção –
quando a rapariga ou o rapaz
pergunta por nós e se nota que quer
falar; reduzir a dedicação ao
trabalho; procurar formas de recreio
e entretenimento que facilitem a
conversa e a vida familiar, etc.

O MISTÉRIO DA LIBERDADE

Ao utilizar a liberdade pessoal, as
pessoas nem sempre fazem o que
mais lhes convém, ou o que
pareceria previsível tendo em conta
os meios empregues. Às vezes as
coisas são bem feitas mas saem mal –
pelo menos, aparentemente – e serve
de pouco culpabilizar-se desses
resultados ou atribuir a culpa a
outros.

O mais sensato é pensar como educar
cada vez melhor e como ajudar
outros a fazer o mesmo; não há,
neste âmbito, fórmulas mágicas.
Cada um tem o seu próprio modo de
ser, que o leva a explicar e a encarar



as coisas modos diversos. O mesmo
se pode dizer dos educandos que,
embora vivam num ambiente
semelhante, possuem interesses e
sensibilidades diversas.

Tal variedade não é, no entanto, um
obstáculo. Aliás, alarga os horizontes
educativos: por um lado, possibilita
que a educação se enquadre,
realmente, no quadro de uma
relação única, alheia a estereótipos;
por outro, a relação com os
temperamentos e carateres dos
diversos filhos favorece a
pluralidade de situações educativas.

Por isso, se bem que o caminho da fé
seja o mais pessoal que existe – pois
faz referência ao mais íntimo da
pessoa, a sua relação com Deus –
podemos ajudar a percorrê-lo; isso é
a educação. Se consideramos com
calma na nossa oração pessoal o
modo de ser de cada pessoa, Deus
dar-nos-á luzes para acertar.



Transmitir a fé não é tanto uma
questão de estratégia ou de
programação, mas é facilitar que
cada um descubra o desígnio de Deus
para a sua vida. Ajudá-lo a que veja,
por si próprio, que deve melhorar e
em quê, porque nós, de facto, não
mudamos ninguém, eles mudam
porque querem.

DIVERSOS ÂMBITOS DE ATENÇÃO

Podem indicar-se diversos aspetos
que têm grande importância para
transmitir a fé. Um primeiro é talvez
a vida de piedade na família, a
proximidade a Deus na oração e nos
sacramentos. Quando os pais não a
“escondem” – às vezes
involuntariamente – esse convívio
com Deus manifesta-se em ações que
O fazem presente na família, de um
modo natural e que respeita a
autonomia dos filhos. Abençoar à
mesa, ou rezar com os filhos
pequenos as orações da manhã ou da



noite, ou ensinar-lhes a recorrer aos
Anjos da Guarda ou a ter detalhes de
carinho com Nossa Senhora, são
modos concretos de favorecer a
virtude da piedade nas crianças,
tantas vezes dando-lhes recursos que
os acompanharão por toda a vida.

Outro meio é a doutrina; uma
piedade sem doutrina é muito
vulnerável perante acédio intelectual
que sofrem ou sofrerão os filhos ao
longo da vida; necessitam de uma
formação apologética profunda e, ao
mesmo tempo, prática.

Logicamente, também neste campo é
importante saber respeitar as
peculiaridades próprias de cada
idade. Muitas vezes, falar sobre um
tema de atualidade ou de um livro,
poderá ser uma ocasião de ensinar a
doutrina aos filhos mais velhos (isto,
quando não sejam eles próprios que
se nos dirijam para nos
perguntarem).



Com os pequenos, a formação
catequética que podem receber na
paróquia ou na escola é uma ocasião
ideal. Rever com eles as lições que
receberam ou ensiná-lhes de modo
sugestivo aspetos do catecismo que
talvez tenham sido omitidos, fará
com que as crianças entendam a
importância do estudo da doutrina
de Jesus, graças ao carinho que os
pais demonstram por ela.

Outro aspeto relevante é a educação
nas virtudes, porque se há piedade e
há doutrina, mas pouca virtude,
esses rapazes ou raparigas acabarão
pensando e sentindo como vivem,
não como lhes dite a razão iluminada
pela fé, ou a fé assumida, porque
pensada. Formar as virtudes requer
salientar a importância da exigência
pessoal, do empenho no trabalho, da
generosidade e da temperança.

Educar nesses bens eleva o homem
acima dos desejos materiais; fá-lo



mais lúcido, mais apto para entender
as realidades do espírito. Os que
educam os filhos com pouca
exigência – nunca lhes dizem que
“não” a nada e procuram satisfazer
todos os seus desejos – cegam com
isso as portas do espírito.

É uma condescendência que pode
nascer do carinho, mas também do
querer poupar o esforço que exige
educar melhor, pôr limites aos
apetites, ensinar a obedecer ou a
esperar. E como a dinâmica do
consumismo é de per si insaciável,
cair nesse erro leva as pessoas a
estilos de vida caprichosos e volúveis
e introduzem-nos numa espiral de
procura de comodidade que implica
sempre um deficit de virtudes
humanas e de interesse pelos
assuntos dos outros.

Crescer num mundo em que todos os
caprichos se cumprem é um pesado
lastro para a vida espiritual, que



incapacita a alma – quase na raiz –
para a doação e o compromisso.

Outro aspeto que convém considerar
é o ambiente, pois tem uma grande
força de persuasão. Todos
conhecemos jovens educados na
piedade que se viram arrastados por
um ambiente que não estavam
preparados para superar. Por isso, é
preciso estar pendentes de onde se
educam os filhos e criar ou procurar
ambientes que facilitem o
crescimento da fé e da virtude. É algo
parecido ao que sucede num jardim,
nós não fazemos crescer as plantas,
mas podemos sim proporcionar os
meios – adubo, água, etc. – e o clima
adequados para que cresçam.

Como aconselhava S. Josemaria a uns
pais: "procurai dar-lhes bom
exemplo, procurai não esconder a
vossa piedade, procurai ser puros
na vossa conduta: então
aprenderão e serão a coroa da



vossa maturidade e da vossa
velhice" [5].

A. Aguiló

[1] Bento XVI, Discurso na Vigília da
Jornada Mundial da Juventude de
Colónia, 20-VIII-2005.

[2] S. Josemaría Escrivá de Balaguer, 
Temas Actuais do Cristianismo , n.
103.

[3] S. Josemaría Escrivá de Balaguer, 
Temas Actuais do Cristianismo , n.
100.

[4] S. Josemaría Escrivá de Balaguer, 
Cristo que passa , n. 27.

[5] S. Josemaría Escrivá de Balaguer,
Tertúlia, 12-XI-1972, em https://
www.pt.josemariaescriva.info/artigo/
educaccedilao-dos-filhos

https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/educaccedilao-dos-filhos
https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/educaccedilao-dos-filhos
https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/educaccedilao-dos-filhos


pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/transmitir-a-fe-
i/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/transmitir-a-fe-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/transmitir-a-fe-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/transmitir-a-fe-i/

	Transmitir a fé (I)

