
opusdei.org

Trabalhar bem,
trabalhar por amor
(4): Trabalho e
contemplação (II)

Segundo artigo sobre como
intimar com Deus – até chegar à
"contemplação" – enquanto se
trabalha ou se realiza outra
actividade.

23/05/2012

Indo de viagem, [Jesus] entrou
numa aldeia e uma mulher,
chamada Marta recebeu-O em sua
casa. Esta tinha uma irmã,



chamada Maria que, sentada aos
pés do Senhor, ouvia a Sua
palavra. Marta, porém, afadigava-
se muito na contínua lida da casa.
Aproximando-se disse: «Senhor,
não Te importas que a minha irmã
me tenha deixado só com o serviço
da casa? Diz-lhe, pois, que me
ajude». O Senhor respondeu-lhe:
«Marta, Marta, tu afadigaste e
andas inquieta com muitas coisas
quando uma só coisa é necessária.
Maria escolheu a melhor parte,
que não lhe será tirada[1].

Muitas vezes na história as figuras de
Maria e Marta foram aproveitadas
para representar a vida
contemplativa e a vida activa, como
dois tipos de vida dos quais o
primeiro seria mais perfeito,
segundo as palavras do Senhor Maria
escolheu a melhor parte.

Em geral, estes termos têm sido
referidos à vocação religiosa,



entendendo por vida contemplativa,
em traços largos, a daqueles que se
afastam materialmente do mundo
para se dedicarem à oração e por
vida activa a daqueles que realizam
tarefas como o ensino da doutrina
cristã, a atenção aos doentes e a
outras obras de misericórdia.

Entendendo assim estes termos,
afirmou-se desde há séculos que é
possível ser contemplativos na acção.
No sentido clássico desta expressão
não é possível a contemplação nas
actividades profissionais, familiares
e sociais, próprias da vida dos fiéis
correntes, mas refere-se apenas às
acções apostólicas e de misericórdia
dentro do caminho da vocação
religiosa.

S. Josemaria ensinou a aprofundar as
palavras do Senhor a Marta, fazendo
ver que não há nenhuma oposição
entre a contemplação e a realização,
o mais perfeita possível, do trabalho



profissional e dos deveres habituais
de um cristão.

Já foi considerado, num texto
anterior, o que é contemplação
cristã: essa oração simples de tantas
almas que, por muito amarem e
serem dóceis ao Espírito Santo,
procurando em tudo a identificação
com Cristo, são levadas pelo Paráclito
a penetrar nas profundezas da vida
íntima de Deus, das Suas obras e dos
Seus desígnios, com uma sabedoria
que dilata cada vez mais o seu
coração e o seu conhecimento. Uma
oração em que as palavras se
tornam supérfluas, porque a
língua não consegue expressar-se;
o entendimento aquieta-se. Não se
discorre, olha-se! E a alma rompe
outra vez a cantar um cântico
novo, porque se sente e se sabe
também olhada amorosamente por
Deus a toda a hora[2].



Convém agora determo-nos a
considerar três modos em que se
pode dar a contemplação: nos
tempos dedicados exclusivamente à
oração; enquanto se trabalha ou se
realiza qualquer actividade que não
requeira toda a atenção da mente e,
finalmente, através do próprio
trabalho, mesmo quando exige uma
concentração exclusiva. Estes três
modos compõem, em conjunto, a
vida contemplativa, fazendo da vida
corrente um viver no Céu e na terra
ao mesmo tempo, como dizia S
Josemaria.

Na oracão e em todas as
normas de piedade

Em primeiro lugar, a contemplação
deve pedir-se a Deus e procurá-la nos
actos de piedade cristã que podem
marcar o nosso dia, especialmente
nos momentos dedicados de modo
exclusivo à oração mental.



"Et in meditatione mea exardescit
ignis": e na minha meditação ateia-
se o fogo. - Para isso mesmo é que
fazes oração: para te tornares uma
fogueira, lume vivo, que dê calor e
luz[3]. Os tempos de oração bem feitos
são a caldeira que comunica o seu
calor aos diversos momentos do dia.

Do recolhimento nos tempos de
oração; da intimidade com o Senhor
procurada com afinco nesses
momentos, às vezes por meio da
meditação de algum texto que ajude
a centrar a cabeça e o coração em
Deus; do empenho em afastar as
distrações; da humildade para
começar e recomeçar, sem se apoiar
nas próprias forças mas na graça de
Deus; numa palavra, da fidelidade
diária aos tempos de oração depende
que se torne realidade, para além
desses momentos, o ideal de ser
contemplativos no meio do mundo.



S. Josemaria ensinou-nos a procurar
a contemplação nos tempos de
oração mental: a contemplar a Vida
do Senhor, a olhá-Lo na Eucaristia, a
intimar com as Três Pessoas divinas
pelo caminho da Humanidade
Santíssima de Jesus Cristo, a ir a
Jesus por Maria... É preciso não se
conformar com repetir orações
vocais na oração mental, embora
talvez seja necessário repeti-las
durante muito tempo, mas vendo-as
como a porta que abre para a
contemplação.

Também no convívio humano,
quando se encontra um amigo, é
costume trocarem-se algumas frases
de saudação para iniciar a conversa.
Mas o convívio não se pode limitar a
isso. A conversa deve continuar com
palavras mais pessoais, podem
mesmo deixar de ser precisas porque
há uma sintonia profunda e uma
grande familiaridade. Muito mais
terá de ser no convívio com Deus. 



Começamos com orações vocais
(...).Primeiro uma jaculatória, e
depois outra e outra... Até que
parece insuficiente esse fervor,
porque as palavras se tornam
pobres...: e abrem-se as portas à
intimidade divina, com os olhos
postos em Deus sem descanso e
sem cansaço[4].

Enquanto se trabalha ou se
realiza outra actividade 

A contemplação não se limita aos
tempos dedicados à oração. Pode ter
lugar ao longo do dia, no meio das
ocupações habituais, enquanto se
realizam as tarefas que não
requerem toda a atenção da mente e
que se devem fazer, ou nos
momentos de pausa de qualquer
outro trabalho.

Pode contemplar-se a Deus enquanto
se vai pela rua, enquanto se
cumprem alguns deveres familiares



e sociais que são habituais na vida de
qualquer pessoa, ou se realizam
trabalhos que já se dominam com
desenvoltura, ou na altura de um
intervalo na execução da própria
tarefa, ou simplesmente aquando de
uma espera...

Do mesmo modo que nos tempos de
oração, as jaculatórias podem abrir
caminho à contemplação, também no
meio destas outras ocupações, a
procura da presença de Deus
desemboca na vida contemplativa,
inclusive mais intensa, como o
Senhor fez experimentar a S.
Josemaria. É incompreensível: —
anota nos seus Apontamentos
íntimos — sei de quem está frio
(apesar da sua fé, que não admite
limites) junto ao fogo diviníssimo
do Sacrário, e depois, em plena
rua, no meio do ruído de
automóveis e eléctricos e pessoas,
lendo um jornal! vibra com



arrebatamentos de loucura de
Amor de Deus[5].

Esta realidade é inteiramente um
dom de Deus, mas só pode recebê-lo
quem o deseja no seu coração e não o
afasta com as obras. Afasta-o quem
tem os sentidos dispersos, ou se
deixa dominar pela curiosidade, ou
se submerge num tumulto de
pensamentos e de imaginações
inúteis que o distraem e dissipam.
Numa palavra, quem não sabe estar
no que faz[6]. A vida contemplativa
requer mortificação interior, negar-
se a si mesmo por amor a Deus, para
que Ele reine no coração e seja o
centro para o qual se dirigem, em
último termo, os pensamentos e os
afectos da alma.

Contemplação "nas e através
das" atividades correntes 

Assim como nos tempos de oração
não há que conformar-se em repetir



jaculatórias nem ficar pela leitura e
meditação, mas procurar o diálogo
com Deus até chegar, com a Sua
graça, à contemplação, assim
também no trabalho, que há-de
converter-se em oração, é preciso
não se contentar com oferecê-lo no
princípio e dar graças no final, ou em
procurar renovar esse oferecimento
várias vezes, unidos ao Sacrifício do
altar. Tudo isto é já muito agradável
ao Senhor, mas um filho de Deus há-
de ser audaz e aspirar a mais: a
realizar o seu trabalho como Jesus
em Nazaré, unido a Ele. Um trabalho
em que graças ao amor sobrenatural
com que se realiza, se contempla a
Deus que é Amor[7].

Um ensinamento constante e
característico de S. Josemaria é que a
contemplação é possível não só
enquanto se realiza uma actividade,
mas por meio das actividades que Ele
quer que realizemos, nessas mesmas
tarefas e através delas, mesmo



quando se trata de trabalhos que
exigem toda a concentração da
mente. S. Josemaria ensinava que
chega o momento em que não se é
capaz de distinguir a contemplação e
a ação, terminando estes conceitos
por significar o mesmo na mente e
na consciência.

Neste sentido, é esclarecedora uma
explicação de São Tomás: “quando de
duas coisas uma é a razão da outra, a
ocupação da alma numa não impede
nem diminui a ocupação na outra... E
como Deus é apreendido pelos santos
como a razão de tudo quanto fazem
ou conhecem, a sua ocupação em
perceber as coisas sensíveis, ou em
contemplar ou fazer qualquer outra
coisa, em nada as impede a divina
contemplação, nem vice-versa”[8]. Daí
que, se se quer procurar o dom da
contemplação, o cristão deva pôr o
Senhor como fim de todos os seus
trabalhos, realizando-os non quasi
hominibus placentes, sed Deo qui



probat corda nostra; não para
agradar aos homens, mas a Deus que
perscruta os nossos corações[9].

Dado que a contemplação é como
uma antecipação da visão beatífica,
fim último da nossa vida, é preciso
que qualquer actividade que Deus
queira que realizemos — como o
trabalho e as tarefas familiares e
sociais, que são Vontade Sua para
cada um — possa ser via para a vida
contemplativa. Noutros termos, da
mesma maneira que qualquer dessas
atividades se pode realizar por amor
a Deus e com amor a Deus, também
se podem converter em meio de
contemplação, que não é outra coisa
senão um modo especialmente
familiar de O conhecer e amar.

Podemos contemplar a Deus nas
actividades que realizamos por Seu
amor, porque esse amor é
participação do Amor infinito que é o
Espírito Santo, que perscruta as



profundezas de Deus[10]. Aquele que
trabalha por amor a Deus pode
aperceber-se — sem pensar noutra
coisa, sem se distrair — de que O
ama quando trabalha, com o amor
que infunde o Paráclito nos corações
dos filhos de Deus em Cristo[11]. 
Reconhecemos a Deus não só no
espectáculo da natureza, mas
também na experiência do nosso
próprio trabalho[12].

Também podemos contemplar a
Deus através do trabalho, porque se
está feito por amor será um trabalho
realizado com a maior perfeição de
que sejamos capazes nessas
circunstâncias, uma tarefa que reflita
as perfeições divinas, um trabalho
como o de Cristo. Não
necessariamente porque tenha saído
bem aos olhos dos homens, mas
porque está bem feito aos olhos de
Deus. Pode acontecer que o trabalho
tenha saído mal ou que
humanamente tenha sido um



fracasso e que, no entanto, tenha sido
bem feito diante de Deus, com
rectidão de intenção, com espírito de
serviço, com a prática das virtudes;
numa palavra, com perfeição
humana e cristã. Um trabalho assim
é meio de contemplação; assim se
compreende que a contemplação seja
possível em e através de trabalhos
que exigem aplicar todas as energias
da mente, como são – por exemplo –
o estudo ou a docência.

O cristão que trabalha ou cumpre os
seus deveres por amor a Deus,
trabalha em união vital com Cristo.
As suas obras convertem-se então em
obras de Deus, em operatio Dei e, por
isso mesmo, são meio de
contemplação. Mas não basta estar
na graça de Deus e que as obras
sejam moralmente boas. Têm de
estar informadas por uma caridade
heróica e realizadas com virtudes
heróicas e com esse modo divino de
agir que conferem os Dons do



Espírito Santo em quem é dócil à Sua
ação.

* * *

A contemplação na vida corrente faz
pré-saborear a união definitiva com
Deus no Céu. Ao mesmo tempo que
leva a agir cada vez com mais amor,
inflama o desejo de O ver não já por
meio das atividades que realizamos,
mas cara a cara. Vivemos então
como cativos, como prisioneiros.
Enquanto realizamos com a maior
perfeição possível, dentro dos
nossos erros e limitações, as
tarefas próprias da nossa condição
e do nosso ofício, a alma anseia
escapar-se. Vai até Deus como o
ferro atraído pela força do íman.
Começa-se a amar Jesus de forma
mais eficaz, com um doce
sobressalto (...) Um novo modo de
andar na terra, um modo divino,
sobrenatural, maravilhoso!
Recordando tantos escritores



quinhentistas castelhanos, talvez
nos agrade saborear frases como
esta: Eu vivo, porque não vivo; é
Cristo que vive em mim! (cfr. Gal 2,
20)[13].

[1] Lc 10, 38-42.

[2] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
307.

[3] S. Josemaria, Caminho, n. 92.

[4] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
296.

[5] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 673 (de 26-III-1932).
Citado em A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. I, Rialp,
Madrid 1997, p. 420.

[6] S. Josemaria, Caminho, n. 815.

[7] Cfr. 1 Jo 4, 8.



[8] S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae., Suppl., q. 82, a. 3 ad 4.

[9] 1 Ts 2, 4.

[10] 1 Cor 2, 10.

[11] Rm 5, 5.

[12] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
48.

[13] S. Josemaría, Amigos de Deus, n.
297.

F. J. López Díaz

Foto: European Heimlich

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/trabalho-
contemplacao-e-trabalho-2/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/trabalho-contemplacao-e-trabalho-2/
https://opusdei.org/pt-pt/article/trabalho-contemplacao-e-trabalho-2/
https://opusdei.org/pt-pt/article/trabalho-contemplacao-e-trabalho-2/

	Trabalhar bem, trabalhar por amor (4): Trabalho e contemplação (II)
	Na oracão e em todas as normas de piedade
	Enquanto se trabalha ou se realiza outra actividade
	Contemplação "nas e através das" atividades correntes


