opusdei.org

Trabalhar bem,
trabalhar por amor
(3): Trabalho e
contemplacao (I)

Ser contemplativos é desfrutar
do olhar de Deus. Por isso,
quem se sabe acompanhado
por Ele ao longo do dia, vé com
outros olhos as ocupacdes em
que se empenha. Texto editorial
sobre o trabalho.

06/01/2011

Gostaria que hoje, na nossa
meditacdo, nos persuadissemos



definitivamente da necessidade de
nos dispormos a ser almas
contemplativas, no meio da rua, do
trabalho, com uma conversa
continua com o nosso Deus, a qual
nao deve esmorecer ao longo do
dia. Se pretendemos seguir
lealmente os passos do Mestre,
esse é o unico caminho(1].

Para nds, que estamos chamados por
Deus a santificar-nos no meio do
mundo, converter o trabalho em
oracdo e ter alma contemplativa é o
unico caminho, porque ou sabemos
encontrar na nossa vida corrente o
Senhor, ou ndo O encontraremos
nuncal2].

Convém que meditemos devagar este
ensinamento capital de S. Josemaria.
Neste texto consideraremos o que é a
contemplagdo; noutros momentos
deter-nos-emos a aprofundar a vida
contemplativa no trabalho e nas
atividades da vida corrente.



COMO EM NAZARE, COMO 0S
PRIMEIROS CRISTAOS

A descoberta de Deus nas coisas
correntes de cada dia da aos proprios
afazeres o seu valor ultimo e a sua
plenitude de sentido. A vida oculta
de Jesus em Nazaré, os anos
intensos de trabalho e de oracao,
nos quais Jesus teve uma vida tao
normal como a nossa,
simultaneamente divina e
humana[3], mostram que a atividade
profissional, a atencdo a familia e as
relagdes sociais ndo sdo obstaculo
para orar sempre[4], mas ocasido e
meio para uma vida intensa de
convivio com Deus, até que chega um
momento em que é impossivel
estabelecer uma diferenca entre
trabalho e contemplacao.

Por este caminho da contemplacéo
na vida corrente, seguindo os passos
do Mestre, decorreu a vida dos
primeiros cristdos: «quando passeia,



conversa, descansa, trabalha ou lé, o
crente ora»[5], escrevia um autor do
século II. Anos mais tarde Sao
Gregorio Magno testemunha, como
um ideal tornado realidade em
numerosos fiéis, que «a graca da
contemplacdo ndo se da so6 aos
grandes e ndo aos pequenos; mas
muitos grandes a recebem e também
muitos pequenos; e tanto entre os
que vivem retirados, como entre as
pessoas casadas. Portanto, se ndo ha
estado algum entre os fiéis que fique
excluido da graca da contemplacao,
todo o que guardar interiormente o
coracdo pode ser contemplado com
essa graca»[6].

O Magistério da Igreja, sobretudo a
partir do Concilio Vaticano II,
recordou muitas vezes esta doutrina
tdo importante para os que temos a
missao de levar Cristo a todos os
sitios e transformar o mundo com o
espirito cristdo. «As atividades
diarias apresentam-se como um



precioso meio de unido com Cristo,
podendo converter-se em matéria de
santificacdo, terreno de exercicio das
virtudes, didlogo de amor que se
realiza nas obras. O espirito de
oracdo transforma o trabalho e,
assim, € possivel contemplar a Deus,
mesmo permanecendo nas
ocupacoes mais variadas»[7].

A CONTEMPLACAO DOS FILHOS
DE DEUS

O Catecismo ensina que «a
contemplacdo de Deus na Sua gloria
celestial é chamada pela Igreja "visdo
beatifica"»[8]. Dessa contemplacao
plena de Deus, propria do Céu,
podemos ter uma certa antecipacao
nesta terra, uma incoacao
imperfeita[9] que, embora seja de
uma ordem diversa da visao, é ja
uma verdadeira contemplacdo de
Deus, bem como a graca, que sendo
de uma ordem diferente da gloria, é,
nao obstante, uma verdadeira



participacdo na natureza divina.
Agora vemos como num espelho,
obscuramente; depois veremos cara a
cara. Agora conheco de modo
imperfeito, depois conhecerei como
sou conhecido[10], escreve Sao Paulo.

Essa contemplacao de Deus como
num espelho, no decurso da vida
presente, € possivel gracas as
virtudes teologais: a fé e a esperanca
vivas, informadas pela caridade. A fé,
unida a esperanca e vivificada pela
caridade, «faz-nos saborear, de
antemao, o gozo e a luz da visédo
beatifica, termo da nossa caminhada
nesta Terra»[11].

A contemplacgdo é um conhecimento
amoroso e gozoso de Deus e dos seus
designios manifestados nas criaturas,
na Revelacdo sobrenatural e
plenamente na Vida, Paixdo, Morte e
Ressurreicdo de Jesus Cristo nosso
Senhor. «Ciéncia de amor»[12], assim
a chama Séo Jodo da Cruz. A



contemplacdo é um claro
conhecimento da verdade, alcancado
ndo por um processo de raciocinio
mas por uma intensa caridade[13].

A oracdo mental é um didlogo com
Deus. Escreveste-me: "Orar é falar
com Deus. Mas de qué?". De qué?!
D’Ele e de ti; alegrias, tristezas,
éxitos e fracassos, ambicoes
nobres, preocupacdes diarias...,
fraquezas; e acoes de gracas e
pedidos; e Amor e desagravo. Em
duas palavras: conhecé-Lo e
conhecer-te — ganhar intimidade!
[14].

Na vida espiritual, este convivio com
Deus tende a simplificar-se a medida
que aumenta o amor filial, cheio de
confianga. Sucede entdo que, com
frequéncia, ja ndo sdo necessarias as
palavras para orar, nem as exteriores
nem as interiores. As palavras
tornam-se supérfluas, porque a
lingua ndo consegue expressar-se;



o entendimento aquieta-se. Nao se
discorre, olha-se![15].

Isto é a contemplacdo, um modo de
orar ativo mas sem palavras, intenso
e sereno, profundo e simples. Um
dom que Deus concede aos que O
procuram com sinceridade, pdoem
toda a alma no cumprimento da Sua
Vontade, com obras e procuram
mover-se na Sua presenca. Primeiro
uma jaculatoria, e depois outra e
outra... Até que parece insuficiente
esse fervor, porque as palavras se
tornam pobres...: e abrem-se as
portas a intimidade divina, com os
olhos postos em Deus sem
descanso e sem cansaco[16]. Isto
pode suceder, como ensina S.
Josemaria, ndo sO nos tempos
dedicados expressamente a oracao,
mas também enquanto realizamos
com a maior perfeicdo possivel,
dentro dos nossos erros e
limitacodes, as tarefas proprias da



nossa condicao e do nosso
oficio[17].

SOB A ACAO DO ESPIRITO SANTO

O Paj, o Filho e o Espirito Santo
inabitam na alma em graca[18]:
somos templos de Deus[19]. Nao ha
palavras para expressar a riqueza do
mistério da Vida da Santissima
Trindade em nos: o Pai que gera
eternamente o Filho, e o Espirito
Santo, vinculo de Amor subsistente,
que procede do Pai e do Filho. Pela
graca de Deus, tomamos parte nessa
Vida como filhos.

O Paraclito une-nos ao Filho que
assumiu a natureza humana para
nos fazer participantes da natureza
divina: quando chegou a plenitude
dos tempos, Deus enviou o Seu Filho,
nascido de mulher (...) para que
recebéssemos a adocao de filhos. E,
porque Vvos sois filhos, Deus enviou
aos vossos coragoes o Espirito de Seu
Filho, que clama: «Abba, Pai»[20]. E



nesta unido com o Filho ndo estamos
s6s mas formamos um corpo, o Corpo
mistico de Cristo, a que todos o0s
homens estdo chamados a
incorporar-se como membros vivos e
a ser, como o0s apostolos,
instrumentos para atrair outros,
participando no sacerddcio de
Cristo[21].

A vida contemplativa € a vida
propria dos filhos de Deus, vida de
intimidade com as Pessoas Divinas e
transbordante de afa apostolico. O
Paraclito infunde em nos a caridade
que nos permite alcangcar um
conhecimento de Deus que sem a
caridade é impossivel, pois o que ndo
ama ndo conhece Deus, porque Deus é
amor[22]. Quem mais O ama melhor
O conhece, ja que esse amor — a
caridade sobrenatural — é uma
participacdo na infinita caridade que
é o Espirito Santo[23], que tudo
penetra, mesmo as profundezas de
Deus. Com efeito, qual dos homens



conhece as coisas que sao do homem,
sendo o espirito do homem que estd
nele? Assim, também, as coisas que
sdo de Deus ninguém as conhece
sendo o Espirito de Deus [24].

Esse Amor, com maiuscula, instaura
na vida da alma uma estreita
familiaridade com as Pessoas Divinas
e um entendimento de Deus mais
fino, mais rapido, certeiro e
espontaneo, em profunda sintonia
com o Coracdo de Cristo[25].
Também no plano humano aqueles
que se amam compreendem-se com
mais facilidade e, por isso, S.
Josemaria recorre a essa experiéncia
para transmitir, de algum modo, o
que é a contemplacdo de Deus; por
exemplo, contava que na sua terra as
vezes se dizia: olha como o
contempla! e explicava como esse
modo de dizer se referia a uma mae
que tinha o filho nos bracos, a um
noivo que olhava para a sua noiva, a



mulher que velava o marido. Pois
assim devemos contemplar o Senhor.

Mas toda a realidade humana, por
mais formosa que seja, € uma
sombra da contemplacdo que Deus
concede as almas fiéis. Se ja a
caridade sobrenatural supera em
altura, em qualidade e em forga
qualquer amor simplesmente
humano, o que dizer dos Dons do
Espirito Santo, que permitem deixar-
nos levar docilmente por Ele? Com o
crescimento destes Dons —
Sabedoria, Entendimento, Conselho,
Fortaleza, Ciéncia, Piedade e Temor
filial — cresce a conaturalidade ou a
familiaridade com Deus e abre-se
todo o colorido da vida
contemplativa.

Em especial, pelo Dom da Sabedoria
— 0 primeiro e maior dos Dons do
Espirito Santo[26] — outorga-se-nos
ndo so o conhecer e assentir nas
verdades reveladas acerca de Deus e



das criaturas, como é proprio da fé,
mas saborear essas verdades,
conhecé-las com «um certo sabor de
Deus»[27]. A Sabedoria —sapientia —
€ uma sapida scientia: uma ciéncia
que se saboreia.

Gracas a este Dom ndo so se cré no
Amor de Deus, mas sabe-se de um
modo novo[28]. E um saber a que s6
se chega com santidade; e ha almas
obscuras, ignoradas, profundamente
humildes, sacrificadas, santas, com
um sentido sobrenatural
maravilhoso: Eu te louvo o Pai,
Senhor do Céu e da terra, porque
ocultaste estas coisas aos sabios e
aos prudentes, e as revelaste aos
pequeninos[29].

Com o Dom da Sabedoria a vida
contemplativa penetra nas
profundidades de Deus[30]. Neste
sentido S. Josemaria convida-nos a
meditar um texto de Sao Paulo, em
que se nos propde todo um



programa de vida contemplativa —
conhecimento e amor, oracao e
vida — (...): que Cristo habite pela
fé nos vossos coragées; e que
arraigados e fundados na
caridade, possais compreender,
com todos os santos, qual seja a
largura, o comprimento, a altura e
a profundidade do mistério; e
conhecer também aquele amor de
Cristo, que excede toda a ciéncia,
de modo que fiqueis cheios de toda
a plenitude de Deus (Ef 3,17-19)
[31].

Temos que implorar ao Espirito
Santo o Dom da Sabedoria
juntamente com os outros Dons, o
seu séquito inseparavel. Sdo os
presentes do Amor divino, as joias
que o Paraclito entrega a todos os
que querem amar a Deus com todo o
coracdo, com toda a alma, com todas
as forgas.



PELO CAMINHO DA
CONTEMPLACAO

Quanto maior for a caridade, mais
intensa sera a familiaridade com
Deus na qual surge a contemplacao.
Até a caridade mais débil, como a de
quem se limita a ndo pecar
gravemente mas ndo procura
cumprir em tudo a Vontade de Deus,
estabelece uma certa conformidade
com a Vontade divina. No entanto,
um amor que ndo procura amar
mais, que ndo tem o fervor da
piedade, parece-se mais com a
cortesia formal de um estranho do
que ao afeto de um filho. Quem se
conformasse com isso na sua relacao
com Deus, ndo passaria de um
conhecimento das verdades
reveladas insipido e passageiro,
porque quem se contenta com ouvir a
palavra, sem a poér em prdtica, é
semelhante a um homem que
contempla a imagem do seu rosto
num espelho: mal se contemplou e,



tendo-se retirado, logo esqueceu como
era[32].

Muito diferente é o caso de quem
deseja sinceramente identificar em
tudo a sua vontade com a Vontade de
Deus e, com a ajuda da graca, pde o0s
meios: a oragdo mental e vocal, a
participacdo nos Sacramentos — a
Confissdo frequente e a Eucaristia —
o trabalho e o cumprimento fiel dos
proprios deveres, a procura da
presenca de Deus ao longo do dia: o
cuidado do plano de vida espiritual a
par de uma intensa formacao crista.

O ambiente atual da sociedade
conduz muitos a viver voltados para
fora, com uma permanente ansia de
possuir isto ou aquilo, de ir daqui
para acold, de ver e olhar, de mover-
se, de distrair-se com futilidades,
talvez com o objetivo de esquecer o
seu vazio interior, a perda do sentido
transcendente da vida humana. A
nos, que descobrimos a chamada



divina a santidade e ao apostolado,
deve suceder-nos o contrario. Quanto
mais atividade exterior, mais vida
para dentro, mais recolhimento
interior, procurando o didlogo com
Deus presente na alma em graca e
mortificando os afas da
concupiscéncia da carne, a
concupiscéncia dos olhos e a soberba
de vida[33]. Para contemplar Deus é
preciso limpar o coragdo. Bem-
aventurados os limpos de coragdo,
porque verdo a Deus[34].

Pecamos a Nossa Mae Santa Maria
que nos obtenha do Espirito Santo o
dom de ser contemplativos no meio
do mundo, dom que sobreabundou
na sua vida santissima.

[1] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
238.



[2] S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 114.

[3] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
56.

[4] Lc 18, 1.

[5] Clemente de Alexandria,
Stromata, 7, 7.

[6] Sdo Gregorio Magno, In
Ezechielem homiliae, 2, 5, 19.

[7] Jodo Paulo II, Discurso ao
Congresso «A grandeza da vida
corrente», no centendrio do
nascimento do Beato Josemaria, 12-
1-2002, n. 2.

[8] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1028.

[9] cf. Sdo Tomads de Aquino, Summa
Theologiae, 1, q. 12, a. 2, ¢; y II-11, q. 4,
a.l; q. 180, a. 5, c.

[10] 1Cor 12, 12; cf. 2Cor 5,7; 1 Jo 3, 2.



[11] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
163.

[12] S&o Jodo da Cruz, Noche oscura,
lib. 2, cap. 18, n. 5.

[13] Sdo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 11-11, q. 180, a. 1, cy a.3,
ad 1.

[14] S. Josemaria, Caminho, n. 91.

[15] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
307.

[16] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
296.

[17] Ibid.

[18] cf. Jo 14, 23.

[19] cf. 1Cor 3, 16; 2 Cor 6, 16.
[20] Gal 4, 4-6.

[21] cf. 1Cor 12, 12-13, 27; Ef 2, 19-22;
4,4.



[22] 1Jo 4, 9.

[23] cf. SAo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 11-11, q. 24, a. 7, c. In Epist.
ad Rom., c. 5, lect. 1.

[24] 1Cor 2, 10-11.
[25] cf. Mt 11, 27.

[26] cf. Jodo Paulo II, Alocugdo 9-
IV-1989.

[27] S&o Tomas de Aquino, Summa
Theologiae 11-11, q. 45, a. 2, ad 1.

[28] cf. Rm 8, 5.
[29] Mt 11, 25.
[30] 1Cor 1, 10.

[31] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
163.

[32] Tg 1, 23-24.

[33] 1]o 2, 16.



[34] Mt 5, 8.

]J. Lopez.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/trabalho-
contemplacao-e-trabalho-1/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/trabalho-contemplacao-e-trabalho-1/
https://opusdei.org/pt-pt/article/trabalho-contemplacao-e-trabalho-1/
https://opusdei.org/pt-pt/article/trabalho-contemplacao-e-trabalho-1/

	Trabalhar bem, trabalhar por amor (3): Trabalho e contemplação (I)

