
opusdei.org

Trabalhar bem,
trabalhar por amor
(3): Trabalho e
contemplação (I)

Ser contemplativos é desfrutar
do olhar de Deus. Por isso,
quem se sabe acompanhado
por Ele ao longo do dia, vê com
outros olhos as ocupações em
que se empenha. Texto editorial
sobre o trabalho.

06/01/2011

Gostaria que hoje, na nossa
meditação, nos persuadíssemos



definitivamente da necessidade de
nos dispormos a ser almas
contemplativas, no meio da rua, do
trabalho, com uma conversa
contínua com o nosso Deus, a qual
não deve esmorecer ao longo do
dia. Se pretendemos seguir
lealmente os passos do Mestre,
esse é o único caminho[1].

Para nós, que estamos chamados por
Deus a santificar-nos no meio do
mundo, converter o trabalho em
oração e ter alma contemplativa é o
único caminho, porque ou sabemos
encontrar na nossa vida corrente o
Senhor, ou não O encontraremos
nunca[2].

Convém que meditemos devagar este
ensinamento capital de S. Josemaria.
Neste texto consideraremos o que é a
contemplação; noutros momentos
deter-nos-emos a aprofundar a vida
contemplativa no trabalho e nas
atividades da vida corrente.



COMO EM NAZARÉ, COMO OS
PRIMEIROS CRISTÃOS

A descoberta de Deus nas coisas
correntes de cada dia dá aos próprios
afazeres o seu valor último e a sua
plenitude de sentido. A vida oculta
de Jesus em Nazaré, os anos
intensos de trabalho e de oração,
nos quais Jesus teve uma vida tão
normal como a nossa,
simultaneamente divina e
humana[3], mostram que a atividade
profissional, a atenção à família e as
relações sociais não são obstáculo
para orar sempre[4], mas ocasião e
meio para uma vida intensa de
convívio com Deus, até que chega um
momento em que é impossível
estabelecer uma diferença entre
trabalho e contemplação.

Por este caminho da contemplação
na vida corrente, seguindo os passos
do Mestre, decorreu a vida dos
primeiros cristãos: «quando passeia,



conversa, descansa, trabalha ou lê, o
crente ora»[5], escrevia um autor do
século II. Anos mais tarde São
Gregório Magno testemunha, como
um ideal tornado realidade em
numerosos fiéis, que «a graça da
contemplação não se dá só aos
grandes e não aos pequenos; mas
muitos grandes a recebem e também
muitos pequenos; e tanto entre os
que vivem retirados, como entre as
pessoas casadas. Portanto, se não há
estado algum entre os fiéis que fique
excluído da graça da contemplação,
todo o que guardar interiormente o
coração pode ser contemplado com
essa graça»[6].

O Magistério da Igreja, sobretudo a
partir do Concílio Vaticano II,
recordou muitas vezes esta doutrina
tão importante para os que temos a
missão de levar Cristo a todos os
sítios e transformar o mundo com o
espírito cristão. «As atividades
diárias apresentam-se como um



precioso meio de união com Cristo,
podendo converter-se em matéria de
santificação, terreno de exercício das
virtudes, diálogo de amor que se
realiza nas obras. O espírito de
oração transforma o trabalho e,
assim, é possível contemplar a Deus,
mesmo permanecendo nas
ocupações mais variadas»[7].

A CONTEMPLAÇÃO DOS FILHOS
DE DEUS

O Catecismo ensina que «a
contemplação de Deus na Sua glória
celestial é chamada pela Igreja "visão
beatífica"»[8]. Dessa contemplação
plena de Deus, própria do Céu,
podemos ter uma certa antecipação
nesta terra, uma incoação
imperfeita[9] que, embora seja de
uma ordem diversa da visão, é já
uma verdadeira contemplação de
Deus, bem como a graça, que sendo
de uma ordem diferente da glória, é,
não obstante, uma verdadeira



participação na natureza divina. 
Agora vemos como num espelho,
obscuramente; depois veremos cara a
cara. Agora conheço de modo
imperfeito, depois conhecerei como
sou conhecido[10], escreve São Paulo.

Essa contemplação de Deus como
num espelho, no decurso da vida
presente, é possível graças às
virtudes teologais: à fé e à esperança 
vivas, informadas pela caridade. A fé,
unida à esperança e vivificada pela
caridade, «faz-nos saborear, de
antemão, o gozo e a luz da visão
beatífica, termo da nossa caminhada
nesta Terra»[11].

A contemplação é um conhecimento
amoroso e gozoso de Deus e dos seus
desígnios manifestados nas criaturas,
na Revelação sobrenatural e
plenamente na Vida, Paixão, Morte e
Ressurreição de Jesus Cristo nosso
Senhor. «Ciência de amor»[12], assim
a chama São João da Cruz. A



contemplação é um claro
conhecimento da verdade, alcançado
não por um processo de raciocínio
mas por uma intensa caridade[13].

A oração mental é um diálogo com
Deus. Escreveste-me: "Orar é falar
com Deus. Mas de quê?". De quê?!
D’Ele e de ti; alegrias, tristezas,
êxitos e fracassos, ambições
nobres, preocupações diárias...,
fraquezas; e ações de graças e
pedidos; e Amor e desagravo. Em
duas palavras: conhecê-Lo e
conhecer-te – ganhar intimidade!
[14].

Na vida espiritual, este convívio com
Deus tende a simplificar-se à medida
que aumenta o amor filial, cheio de
confiança. Sucede então que, com
frequência, já não são necessárias as
palavras para orar, nem as exteriores
nem as interiores. As palavras
tornam-se supérfluas, porque a
língua não consegue expressar-se;



o entendimento aquieta-se. Não se
discorre, olha-se![15].

Isto é a contemplação, um modo de
orar ativo mas sem palavras, intenso
e sereno, profundo e simples. Um
dom que Deus concede aos que O
procuram com sinceridade, põem
toda a alma no cumprimento da Sua
Vontade, com obras e procuram
mover-se na Sua presença. Primeiro
uma jaculatória, e depois outra e
outra... Até que parece insuficiente
esse fervor, porque as palavras se
tornam pobres...: e abrem-se as
portas à intimidade divina, com os
olhos postos em Deus sem
descanso e sem cansaço[16]. Isto
pode suceder, como ensina S.
Josemaria, não só nos tempos
dedicados expressamente à oração,
mas também enquanto realizamos
com a maior perfeição possível,
dentro dos nossos erros e
limitações, as tarefas próprias da



nossa condição e do nosso
ofício[17].

SOB A AÇÃO DO ESPÍRITO SANTO

O Pai, o Filho e o Espírito Santo
inabitam na alma em graça[18]:
somos templos de Deus[19]. Não há
palavras para expressar a riqueza do
mistério da Vida da Santíssima
Trindade em nós: o Pai que gera
eternamente o Filho, e o Espírito
Santo, vínculo de Amor subsistente,
que procede do Pai e do Filho. Pela
graça de Deus, tomamos parte nessa
Vida como filhos.

O Paráclito une-nos ao Filho que
assumiu a natureza humana para
nos fazer participantes da natureza
divina: quando chegou a plenitude
dos tempos, Deus enviou o Seu Filho,
nascido de mulher (...) para que
recebêssemos a adoção de filhos. E,
porque vós sois filhos, Deus enviou
aos vossos corações o Espírito de Seu
Filho, que clama: «Abba, Pai»[20]. E



nesta união com o Filho não estamos
sós mas formamos um corpo, o Corpo
místico de Cristo, a que todos os
homens estão chamados a
incorporar-se como membros vivos e
a ser, como os apóstolos,
instrumentos para atrair outros,
participando no sacerdócio de
Cristo[21].

A vida contemplativa é a vida
própria dos filhos de Deus, vida de
intimidade com as Pessoas Divinas e
transbordante de afã apostólico. O
Paráclito infunde em nós a caridade
que nos permite alcançar um
conhecimento de Deus que sem a
caridade é impossível, pois o que não
ama não conhece Deus, porque Deus é
amor[22]. Quem mais O ama melhor
O conhece, já que esse amor — a
caridade sobrenatural — é uma
participação na infinita caridade que
é o Espírito Santo[23], que tudo
penetra, mesmo as profundezas de
Deus. Com efeito, qual dos homens



conhece as coisas que são do homem,
senão o espírito do homem que está
nele? Assim, também, as coisas que
são de Deus ninguém as conhece
senão o Espírito de Deus [24].

Esse Amor, com maiúscula, instaura
na vida da alma uma estreita
familiaridade com as Pessoas Divinas
e um entendimento de Deus mais
fino, mais rápido, certeiro e
espontâneo, em profunda sintonia
com o Coração de Cristo[25].
Também no plano humano aqueles
que se amam compreendem-se com
mais facilidade e, por isso, S.
Josemaria recorre a essa experiência
para transmitir, de algum modo, o
que é a contemplação de Deus; por
exemplo, contava que na sua terra às
vezes se dizia: olha como o
contempla! e explicava como esse
modo de dizer se referia a uma mãe
que tinha o filho nos braços, a um
noivo que olhava para a sua noiva, a



mulher que velava o marido. Pois
assim devemos contemplar o Senhor.

Mas toda a realidade humana, por
mais formosa que seja, é uma
sombra da contemplação que Deus
concede às almas fiéis. Se já a
caridade sobrenatural supera em
altura, em qualidade e em força
qualquer amor simplesmente
humano, o que dizer dos Dons do
Espírito Santo, que permitem deixar-
nos levar docilmente por Ele? Com o
crescimento destes Dons —
Sabedoria, Entendimento, Conselho,
Fortaleza, Ciência, Piedade e Temor
filial — cresce a conaturalidade ou a
familiaridade com Deus e abre-se
todo o colorido da vida
contemplativa.

Em especial, pelo Dom da Sabedoria
— o primeiro e maior dos Dons do
Espírito Santo[26] — outorga-se-nos
não só o conhecer e assentir nas
verdades reveladas acerca de Deus e



das criaturas, como é próprio da fé,
mas saborear essas verdades,
conhecê-las com «um certo sabor de
Deus»[27]. A Sabedoria —sapientia —
é uma sapida scientia: uma ciência
que se saboreia.

Graças a este Dom não só se crê no
Amor de Deus, mas sabe-se de um
modo novo[28]. É um saber a que só
se chega com santidade; e há almas
obscuras, ignoradas, profundamente
humildes, sacrificadas, santas, com
um sentido sobrenatural
maravilhoso: Eu te louvo ó Pai,
Senhor do Céu e da terra, porque
ocultaste estas coisas aos sábios e
aos prudentes, e as revelaste aos
pequeninos[29].

Com o Dom da Sabedoria a vida
contemplativa penetra nas 
profundidades de Deus[30]. Neste
sentido S. Josemaria convida-nos a
meditar um texto de São Paulo, em
que se nos propõe todo um



programa de vida contemplativa —
conhecimento e amor, oração e
vida — (...): que Cristo habite pela
fé nos vossos corações; e que
arraigados e fundados na
caridade, possais compreender,
com todos os santos, qual seja a
largura, o comprimento, a altura e
a profundidade do mistério; e
conhecer também aquele amor de
Cristo, que excede toda a ciência,
de modo que fiqueis cheios de toda
a plenitude de Deus (Ef 3,17-19)
[31].

Temos que implorar ao Espírito
Santo o Dom da Sabedoria
juntamente com os outros Dons, o
seu séquito inseparável. São os
presentes do Amor divino, as jóias
que o Paráclito entrega a todos os
que querem amar a Deus com todo o
coração, com toda a alma, com todas
as forças.



PELO CAMINHO DA
CONTEMPLAÇÃO

Quanto maior for a caridade, mais
intensa será a familiaridade com
Deus na qual surge a contemplação.
Até a caridade mais débil, como a de
quem se limita a não pecar
gravemente mas não procura
cumprir em tudo a Vontade de Deus,
estabelece uma certa conformidade
com a Vontade divina. No entanto,
um amor que não procura amar
mais, que não tem o fervor da
piedade, parece-se mais com a
cortesia formal de um estranho do
que ao afeto de um filho. Quem se
conformasse com isso na sua relação
com Deus, não passaria de um
conhecimento das verdades
reveladas insípido e passageiro, 
porque quem se contenta com ouvir a
palavra, sem a pôr em prática, é
semelhante a um homem que
contempla a imagem do seu rosto
num espelho: mal se contemplou e,



tendo-se retirado, logo esqueceu como
era[32].

Muito diferente é o caso de quem
deseja sinceramente identificar em
tudo a sua vontade com a Vontade de
Deus e, com a ajuda da graça, põe os
meios: a oração mental e vocal, a
participação nos Sacramentos — a
Confissão frequente e a Eucaristia —
o trabalho e o cumprimento fiel dos
próprios deveres, a procura da
presença de Deus ao longo do dia: o
cuidado do plano de vida espiritual a
par de uma intensa formação cristã.

O ambiente atual da sociedade
conduz muitos a viver voltados para
fora, com uma permanente ânsia de
possuir isto ou aquilo, de ir daqui
para acolá, de ver e olhar, de mover-
se, de distrair-se com futilidades,
talvez com o objetivo de esquecer o
seu vazio interior, a perda do sentido
transcendente da vida humana. A
nós, que descobrimos a chamada



divina à santidade e ao apostolado,
deve suceder-nos o contrário. Quanto
mais atividade exterior, mais vida
para dentro, mais recolhimento
interior, procurando o diálogo com
Deus presente na alma em graça e
mortificando os afãs da
concupiscência da carne, a
concupiscência dos olhos e a soberba
de vida[33]. Para contemplar Deus é
preciso limpar o coração. Bem-
aventurados os limpos de coração,
porque verão a Deus[34].

Peçamos à Nossa Mãe Santa Maria
que nos obtenha do Espírito Santo o
dom de ser contemplativos no meio
do mundo, dom que sobreabundou
na sua vida santíssima.

[1] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
238.



[2] S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 114.

[3] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
56.

[4] Lc 18, 1.

[5] Clemente de Alexandria, 
Stromata, 7, 7.

[6] São Gregório Magno, In
Ezechielem homiliae, 2, 5, 19.

[7] João Paulo II, Discurso ao
Congresso «A grandeza da vida
corrente», no centenário do
nascimento do Beato Josemaria, 12-
I-2002, n. 2.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
1028.

[9] cf. São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 12, a. 2, c; y II-II, q. 4,
a.1; q. 180, a. 5, c.

[10] 1Cor 12, 12; cf. 2Cor 5, 7; 1 Jo 3, 2.



[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
163.

[12] São João da Cruz, Noche oscura,
lib. 2, cap. 18, n. 5.

[13] São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 180, a. 1, c y a.3,
ad 1.

[14] S. Josemaria, Caminho, n. 91.

[15] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
307.

[16] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
296.

[17] Ibid.

[18] cf. Jo 14, 23.

[19] cf. 1Cor 3, 16; 2 Cor 6, 16.

[20] Gal 4, 4-6.

[21] cf. 1Cor 12, 12-13, 27; Ef 2, 19-22;
4, 4.



[22] 1Jo 4, 9.

[23] cf. São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 24, a. 7, c. In Epist.
ad Rom., c. 5, lect. 1.

[24] 1Cor 2, 10-11.

[25] cf. Mt 11, 27.

[26] cf. João Paulo II, Alocução 9-
IV-1989.

[27] São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae II-II, q. 45, a. 2, ad 1.

[28] cf. Rm 8, 5.

[29] Mt 11, 25.

[30] 1Cor 1, 10.

[31] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
163.

[32] Tg 1, 23-24.

[33] 1Jo 2, 16.



[34] Mt 5, 8.

J. López.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/trabalho-
contemplacao-e-trabalho-1/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/trabalho-contemplacao-e-trabalho-1/
https://opusdei.org/pt-pt/article/trabalho-contemplacao-e-trabalho-1/
https://opusdei.org/pt-pt/article/trabalho-contemplacao-e-trabalho-1/

	Trabalhar bem, trabalhar por amor (3): Trabalho e contemplação (I)

