
opusdei.org

Trabalhar bem,
trabalhar por amor
(2): Trabalhar com
consciência

Para quem deseja ser santo, não
lhe basta trabalhar: deve
trabalhar bem, empenhando-se,
aceitando os fracassos e
aprendendo a viver as virtudes
– como a paciência ou a
caridade – nas suas ocupações
diárias. Novo texto editorial
sobre a santificação do
trabalho.

13/12/2009



Se queremos de verdade santificar
o trabalho, é preciso cumprir
iniludivelmente a primeira
condição: trabalhar e trabalhar
bem! Com seriedade humana e
sobrenatural[1].

Vimos já, num artigo precedente, que
trabalhar por um motivo
sobrenatural é como a alma da
santificação do trabalho[2]. Agora
deter-nos-emos a considerar que a 
matéria, por assim dizer, a que dá
vida, essa alma, é o trabalho bem
feito, pois o motivo sobrenatural, se é
autêntico amor a Deus e ao próximo,
reclama necessariamente que
procuremos levar a cabo o nosso
trabalho o melhor possível.

De modo particular temos que ter
presente que, conforme ensinou São
Josemaria, a santificação do trabalho
corrente supõe a boa realização do
próprio trabalho, a perfeição
também humana, o bom



cumprimento de todas as obrigações
profissionais e sociais. É trabalhar
com consciência, com sentido de
responsabilidade, com amor e
perseverança, sem abandonos nem
ligeirezas.

Para meditar com proveito este
ensinamento do fundador do Opus
Dei, convém observar que quando
falamos de "trabalhar bem”
referimo-nos antes de mais nada à 
actividade de trabalhar, não ao 
resultado do trabalho.

Pode acontecer que se trabalhe bem
e, no entanto, a tarefa saia mal, seja
por um engano involuntário ou por
causas que não dependem do
próprio. Nestes casos – que se
apresentam amiúde – aparece com
clareza a diferença entre quem
trabalha com sentido cristão e quem
procura principalmente o êxito
humano. Para o primeiro o que tem
valor é, antes de mais, a própria



actividade de trabalhar e, embora
não tenha obtido um bom resultado,
sabe que não se perdeu nada do que
procurou fazer bem por amor a Deus
e afã de corredimir com Cristo; por
isso não se revolta diante das
contrariedades – procurando superá-
las – mas vê a possibilidade de se
unir mais à Cruz do Senhor. Pelo
contrário, para o segundo, tudo se
malogrou se não saiu bem.
Evidentemente, quem pense deste
modo nunca entenderá o que é
santificar o afazer profissional.

Trabalhar com consciência é
trabalhar com perfeição humana por
um motivo sobrenatural. Não é
trabalhar humanamente bem e
"depois" acrescentar um motivo
sobrenatural. É algo mais profundo.
É o amor a Deus o que deve levar um
cristão a realizar com perfeição o seu
trabalho, porque não podemos
oferecer ao Senhor uma coisa que,
dentro das pobres limitações



humanas, não seja perfeita, sem
defeitos e realizada com toda a
atenção, mesmo nos aspectos mais
insignificantes, porque Deus não
aceita o que é mal feito. Não
oferecereis nada que tenha
defeito, porque não seria aceite
favoravelmente, adverte-nos a
Escritura Santa, pois não seria
digno d’ Ele (Lv 22, 20)[3].

Quando se procura actuar deste
modo é normal que o trabalho saia
bem e se obtenham bons resultados.
Mais ainda, é frequente que quem
procura santificar o trabalho se
destaque profissionalmente entre os
seus iguais porque, o amor a Deus
impulsiona a exceder-se
gostosamente e sempre, no dever e
no sacrifício[4]. Mas não se pode
esquecer nunca – vale a pena repeti-
lo – que às vezes Deus permite
contradições e fracassos humanos
para que purifiquemos a intenção e
participemos da Cruz do Senhor. E



isto não significa que não se tenha
trabalhado bem e santificado essa
tarefa.

VIRTUDES HUMANAS NO
TRABALHO

O trabalho bem feito põe em prática
as virtudes humanas informadas
pela caridade. É todo um conjunto
de virtudes que pomos em jogo ao
desempenhar a nossa profissão,
com o propósito de a santificar: a
fortaleza, para perseverarmos no
nosso trabalho, apesar das
naturais dificuldades, sem nos
deixarmos vencer pelo
abatimento; a temperança, para
nos gastarmos sem reservas e para
superarmos a comodidade e o
egoísmo; a justiça, para
cumprirmos os nossos deveres
com Deus, com a sociedade, com a
família, com os colegas; a
prudência, para sabermos o que
convém fazer em cada caso e



lançarmo-nos à obra sem demora...
E tudo, insisto, por Amor[5].

Todas as virtudes humanas são
necessárias, porque formam um
entrançado no qual os fios se
reforçam entre si. Mas há uma
ordem entre eles: uns fios que se
metem primeiro que outros, da
mesma maneira como o tecer de um
tapete.

Como a primeira condição é
trabalhar e trabalhar bem,
compreende-se que o nosso
Fundador destaque duas virtudes
humanas – a laboriosidade e a
diligência – que se confundem
numa só: no empenho por tirar
partido dos talentos que cada um
recebeu de Deus[6].

Como na parábola do Evangelho, o
Senhor outorgou-nos os talentos
necessários para cumprir a missão
de O colocar nas entranhas das
actividades humanas, santificando a



profissão própria de cada um. Não é
lícito comportar-se como o servo mau
e preguiçoso[7] que enterrou o
talento recebido. Deus quer que
façamos render, por amor, os dons
que nos deu e para isso há que
trabalhar com empenho e
constância, com rigor, com qualidade
humana, pondo todo o esforço
necessário.

A laboriosidade e a diligência
juntam-se para enfrentar o trabalho
que se deve fazer, não qualquer coisa
ou o que apetece e a realizá-lo como
e quando se deve. Quem é laborioso
aproveita o tempo, que não é
apenas ouro, é glória de Deus! Faz
o que deve e está no que faz, não
por rotina nem para ocupar as
horas, mas como fruto de uma
reflexão atenta e ponderada. Por
isso é diligente. O uso normal desta
palavra – diligente – evoca-nos a
sua origem latina. Diligente vem
do verbo diligo, que significa



amar, apreciar, escolher algo
depois de uma atenção esmerada e
cuidadosa. Não é diligente quem se
precipita, mas quem trabalha com
amor, primorosamente[8].

É preciso lutar contra a preguiça,
vício capital e mãe de todos os
vícios[9]. Uma das suas formas é o
tardar no cumprimento das
obrigações[10]: adiando o que custa e
dando prioridade a outras coisas de
que se gosta mais ou que exigem
menos esforço. Não deixes o teu
trabalho para amanhã[11],
aconselha São Josemaria, porque às
vezes, com falsas desculpas, somos
excessivamente comodistas,
esquecemo-nos da bendita
responsabilidade que pesa sobre
os nossos ombros, conformamo-
nos com fazer o que é
minimamente indispensável e
deixamo-nos arrastar por razões
sem razão para nada fazermos,
enquanto Satanás e os seus amigos



não tiram férias[12]. Não servimos a
Deus com lealdade quando nos
possam classificar como
inconstantes, inconvenientes,
frívolos, desordenados,
preguiçosos e inúteis...[13].

O afazer profissional é campo para o
exercício de todas as virtudes
humanas, imitando o exemplo dos
anos de Jesus em Nazaré. A ordem e
a serenidade, a alegria e o
optimismo, a rijeza e a constância, a
lealdade, a humildade e a mansidão,
a magnanimidade e todas as demais
virtudes que aqui não é possível
sequer mencionar, fazem do
trabalho profissional terreno
fecundo que se enche de frutos com a
chuva da graça.

Sem a luta para praticar diariamente
estas virtudes é fácil cair no erro dos
que se consideram cristãos
"praticantes" porque assistem a actos
de culto e recitam umas orações, mas



deixam que a sua vida profissional
decorra, mais ou menos
descaradamente, à margem da moral
cristã, com faltas de justiça, de
veracidade, de honradez...

Um trabalho deste género não é
agradável a Deus e não pode dizer-se
que esteja bem feito, nem
santificado, ainda que consiga
resultados brilhantes aos olhos
humanos e se destaque pela sua
perfeição técnica nalguns aspectos.
São Josemaria ensinou sempre a pôr
em prática a fé – a encarná-la! – no
trabalho profissional, com unidade
de vida. E isto consegue-se mediante
as virtudes humanas informadas pela
caridade.

Sem a caridade, o esforço humano
não basta para santificar o trabalho,
porque a caridade – o amor
sobrenatural a Deus e às almas – é a
essência da santidade. Um cristão
que seja muito eficaz, se falta à



caridade não santifica o seu trabalho.
Na realidade nem sequer se pode
dizer que trabalhe muito bem,
porque a caridade vai dentro das
virtudes e a falta dela manifesta-se
antes ou depois da não vivência
destas: em injustiças, em ódios, na
ira, na inveja...

O amor a Deus não é um sentimento
inoperante. É o acto da virtude
teologal da caridade que, juntamente
com a fé e a esperança, deve
governar a realidade concreta da
vida de um filho de Deus mediante o
exercício das virtudes humanas. Só
assim podemos identificar-nos com
Cristo, perfeito Deus e perfeito
Homem.

PEQUENAS COISAS

As virtudes cristãs manifestam-se e
desenvolvem-se na actividade
profissional ordinariamente através
de pequenas coisas. A própria
laboriosidade, que de algum modo é



a condição das demais virtudes no
trabalho, não consiste apenas em
trabalhar muito, porque não se pode
esquecer que à força de descuidar
pormenores, se podem tornar
compatíveis trabalhar sem
descanso e viver como um perfeito
comodista[14].

Esta virtude pode perder o seu
genuíno valor se se descuida a luta
naqueles detalhes de ordem para os
quais quiçá não se sente inclinação,
ou de pontualidade ao começar e
terminar o trabalho, ou se posterga a
atenção à família, ou se desatendem
as iniciativas apostólicas com a
desculpa de que o trabalho absorve
quase todas as energias. O cuidado
das pequenas coisas protege deste
perigo porque resguarda a rectidão
de intenção, já que muitos detalhes
só brilham diante de Deus.

A santidade não consiste em fazer
coisas cada dia mais difíceis, dizia



São Josemaria, mas em fazê-las cada
dia com mais amor. O segredo para
realizar cada dia melhor o trabalho
são as pequenas coisas: detalhes que
estão ao alcance de um filho de Deus
e que dão um remate de perfeição à
nossa actividade.

Outra coisa diferente é o
"perfeccionismo", o defeito de
procurar como fim a perfeição pela
perfeição no resultado exterior do
trabalho. Este defeito encerra uma
deformação das virtudes humanas,
mostra que se perdeu a visão de
conjunto, o sentido da prudência que
dita às vezes que o melhor é inimigo
do bom, porque pretender o melhor
levaria a descuidar outras exigências
do trabalho bem feito, como acabá-lo
no prazo devido. O perfeccionismo é
um sucedâneo da perfeição, que
revela amor-próprio e complacência
vã e é preciso combatê-lo com o
realismo da humildade cristã que



sabe reconhecer as próprias
limitações e confiar em Deus.

Ele criou tudo por amor e as Suas
obras são perfeitas: Dei perfecta sunt
opera[15]. O nosso trabalho é uma 
participação na obra criadora[16] e
há-de ser também perfeito, no que
dependa das nossas forças, com a
graça de Deus.

O cuidado das pequenas coisas
caracteriza o modo divino de
trabalhar de um filho de Deus,
porque manifesta a perfeição do
amor. E é fundamental chegar a ser
contemplativos no trabalho, porque
assim como Deus criou e viu que era
bom[17] – contemplou o reflexo do
Seu Amor e Verdade no que tinha
criado – analogamente, com a
infinita distância que comporta aqui
a analogia, o nosso trabalho será bom
e meio de contemplação se é uma
tarefa não só acabada até ao detalhe,
mas levada a cabo com rectidão



moral. Assim o trabalho será oração.
Oração contemplativa, pois um
trabalho realizado com perfeição,
pondo amor nas pequenas coisas,
permite descobrir esse quê divino
que está encerrado nos
pormenores[18]. Por isso, concluía o
nosso Padre, quando um cristão
realiza com amor a mais
intranscendente das acções
diárias, ela transborda da
transcendência de Deus[19].

APRENDER A TRABALHAR BEM

O panorama maravilhoso que se abre
diante dos nossos olhos há-de ser
posto em prática na nossa vida. Não
basta querer fazer o bem; é preciso
saber fazê-lo[20]. Servir a Deus e
aos outros com o nosso trabalho,
requer preparação, competência, não
só técnica mas moral, humana e
cristã.

Para servir, servir, são umas
palavras que São Josemaria queria



gravar nos nossos corações com o
fim de que não esquecêssemos que
não basta a "boa vontade" para ser
um bom médico ou uma boa dona de
casa, mas são precisos
conhecimentos e virtudes. Não
acredito na rectidão da intenção
de quem não se esforça por
conseguir a competência
necessária para cumprir bem os
trabalhos de que está
encarregado[21].

A "formação profissional" para
santificar o trabalho não consiste
apenas nuns conhecimentos teóricos
prévios. É necessário muito mais,
como se disse antes: são precisas
virtudes humanas informadas pela
caridade. Por este motivo,
principalmente, a formação
profissional dura toda a vida e
melhora-se todos os dias pondo
empenho em crescer nas virtudes
cristãs. Não é suficiente o desejo de
possuir essas virtudes: é preciso



aprender a praticá-las. Discite
benefacere (Is 1, 17), aprendei a
fazer o bem. Temos de nos
exercitar habitualmente nos actos
correspondentes – actos de
sinceridade, de equanimidade, de
serenidade, de paciência – porque
amores são obras e não se pode
amar a Deus só de palavra, mas 
com obras e de verdade (1 Jo 3, 18)
[22].

Canal estupendo para esta formação
é a direcção espiritual pessoal. Se
sabemos abrir a alma de par em par,
poderemos receber conselhos
certeiros – às vezes indicações sobre
deveres morais ou de consciência –
porque o Espírito Santo dá a Sua luz
e Sua graça através desse meio.
Também temos de estar dispostos a
receber esta formação no próprio
local de trabalho, sabendo aproveitar
as observações dos que nos rodeiam.
Requer-se para isso humildade,
simplicidade para admitir as



próprias limitações e para se deixar
ajudar evitando a suficiência, a
presunção e a vaidade.

ENTUSIASMO PROFISSIONAL

Uma disposição interior muito
conveniente para aprender a
trabalhar é o entusiasmo
profissional. Mas é importante ter
uma ideia correcta, elevada, do que
deve ser esse entusiasmo num
cristão, para não a reduzir a uma
simples inclinação natural.

Em rigor é o anelo de servir a Deus e
aos outros com o nosso trabalho, o
desejo de contribuir com a própria
actividade profissional para o
progresso humano orientando-o com
sentido cristão e para empapar,
assim, a sociedade com o espírito de
Cristo. Este é o cerne do entusiasmo
profissional de um filho de Deus, que
desperta o interesse humano pela
tarefa que se realiza e o alimenta a
partir da raiz com uma seiva de



esperança sobrenatural, que mantém
vivo o empenho de converter a
prosa diária em decassílabos, em
verso heróico[23].

As actividades mais correntes não
são já uma monótona sucessão de
acções que se repetem, como não o
foram na vida de Jesus, Maria e José
em Nazaré. Descobre-se uma nova
dimensão nas nossas tarefas e
desfruta-se com a presença de Deus
que as aprova, acolhendo a oferenda
do trabalho bem feito.

Para um filho de Deus, o entusiasmo
profissional não é um gosto ou um
capricho. É o entusiasmo de realizar
o trabalho que Deus quer para que se
santifique e dê fruto. Por isso há uma
vocação profissional, que é parte
importante da vocação divina. Mas
esse querer de Deus descobre-se não
só pelas inclinações e aptidões – que
certamente contam – mas também
pelas circunstâncias em que cada um



se encontra pela Providência divina e
concretamente pelos deveres que há-
de cumprir e os serviços que de facto
pode prestar.

Todo este conjunto de factores
configura a vocação profissional e
chama-se "vocação" porque
efectivamente representa uma
chamada de Deus a eleger, de acordo
com as circunstâncias pessoais, a
actividade profissional mais
conveniente como matéria de
santificação e de apostolado.

Nesta linha se vê quão longe do
entusiasmo profissional está essa
patologia que costuma chamar-se 
profissionalite. Em primeiro lugar é o
amor ao trabalho como meio de
santificação e de apostolado; depois é
a escravidão a um ídolo que se pôs
como fim. E, neste caso, isso pode
acontecer sem se ter pretendido
expressamente, por se ter
descuidado a rectidão de intenção e



se ter movido na prática por metas
terrenas, pondo no triunfo a própria
complacência.

São Josemaria adverte para esse
perigo: coloca os afazeres
profissionais no seu lugar:
constituem apenas meios para
chegar ao fim; nunca podem
tomar-se, de modo nenhum, como
o fundamental. Quantas
"professionalites" impedem a
uniãocomDeus![24]. Aprender a
trabalhar bem é também aprender a
pôr o trabalho no seu lugar, um lugar
tão importante como o do eixo da
santificação na vida corrente, mas
sempre um meio.

* * *

Os bons profissionais conhecem-se
pelo seu trabalho. A São José todos o
conheciam como o artesão e a Jesus
como o filho do artesão, fabri
filius[25], e Ele próprio por
artesão[26]. Não nos ficou o



resultado do seu trabalho, nenhum
dos móveis que fabricaram, com
qualidade, com a perfeição que
permitiam as ferramentas,
trabalhando com esforço, ordem,
alegria..., enquanto Santa Maria se
ocupava com o mesmo espírito das
tarefas do lar. Ficou-nos, no entanto,
o amor redentor de Jesus nesses
afazeres e o de Maria e de José
unidos ao Seu, com um só coração. É
esta a essência da santificação do
trabalho.

[1] Forja, n. 698.

[2] Cfr. Caminho, n. 359.

[3] Amigos de Deus, n. 55.

[4] Sulco, n. 527.

[5] Amigos de Deus, n. 72.



[6] Ibidem, n. 81.

[7] Mt 25, 26.

[8] Amigos de Deus, n. 81.

[9] Sulco, n. 505. Cfr. Catecismo da
Igreja Católica, n. 1866.

[10] São Tomás de Aquino, S.Th., II-II,
q. 54, a. 2, ad 1.

[11] Caminho, n. 15.

[12] Amigos de Deus, n. 62.

[13] Ibidem.

[14] Sulco, n. 494.

[15] Dt 32, 4 (Vg).

[16] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2427.

[17] Gn 1, 10 ss.

[18] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 116.



[19] Ibidem, n. 116.

[20] Cristo que passa, n. 50.

[21] Ibidem.

[22] Amigos de Deus, n. 91.

[23] Cristo que passa, n. 50.

[24] Sulco, n. 502.

[25] Mt 13, 55.

[26] Cfr. Mc 6, 3.

Foto: fundacionfadei

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/trabalhar-com-
consciencia/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/trabalhar-com-consciencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/trabalhar-com-consciencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/trabalhar-com-consciencia/

	Trabalhar bem, trabalhar por amor (2): Trabalhar com consciência

