
opusdei.org

"Totus tuus!"

O mês de maio começou com a
beatificação de João Paulo II,
que se abandonava na Virgem
com estas palavras "Totus tuus
ego sum!" (sou todo teu).
Publicam-se algumas palavras
do novo Beato sobre a Mãe de
Deus.

08/05/2011

Maria, a Mãe, está em contacto com a
verdade do seu Filho unicamente na
fé e pela fé. É, portanto, bem-
aventurada, porque «acreditou» e
acredita cada dia no meio de todas as



provas e contrariedades, no período
da infância de Jesus e depois durante
os anos da Sua vida oculta em
Nazaré. (Redemptoris Mater, 17)

Antes de ninguém, o próprio Deus, o
eterno Pai, entregou-se à Virgem de
Nazaré, dando-lhe o Seu próprio
Filho no mistério da Encarnação
(RM, 39)

Maria aceitou a escolha para Mãe do
Filho de Deus, guiada pelo amor
esponsal, que «consagra» totalmente
uma pessoa humana a Deus. Em
virtude deste amor, Maria desejava
estar sempre, e em tudo, «entregue a
Deus», vivendo a virgindade. As
palavras «eis aqui a escrava do
Senhor» expressam o facto de que,
desde o princípio, ela acolheu e
entendeu a própria maternidade
como doação total de si, da sua
pessoa, ao serviço dos desígnios
salvíficos do Altíssimo. (RM, 39)



A maternidade de Maria, que se
converte em herança do homem, é
um dom; um dom que o próprio
Cristo faz pessoalmente a cada
homem. O Redentor confia Maria a
João, na medida em que confia João a
Maria. Aos pés da Cruz começa
aquela entrega especial do homem à
Mãe de Cristo, que na história da
Igreja se exerceu e expressou
posteriormente de modos diversos.
(RM, 45)

A figura de Maria de Nazaré projeta
luz sobre a mulher, enquanto tal,
pelo próprio facto de que Deus, no
sublime acontecimento da
Encarnação do Filho, Se entregou ao
ministério livre e ativo de uma
mulher. Portanto, pode afirmar-se
que a mulher, ao olhar para Maria,
encontra nela o segredo para viver
dignamente a sua feminilidade e
para levar a cabo a sua verdadeira
promoção. À luz de Maria, a Igreja lê
no rosto da mulher os reflexos de



uma beleza, que é espelho dos mais
elevados sentimentos de que o
coração humano é capaz: a oblação
total do amor, a força que sabe
resistir às maiores dores, a fidelidade
sem limites, a laboriosidade
infatigável e a capacidade de
conjugar a intuição penetrante com a
palavra de apoio e de estímulo. (RM,
46)

O Rosário ainda que se distinga pelo
seu caráter mariano, é uma oração
centrada na cristologia. Na
sobriedade das suas partes,
concentra em si a profundidade de
toda a mensagem evangélica, da qual
é como que um compêndio.[2] Nele
ressoa a oração de Maria, o seu
perene Magnificat pela obra da
Encarnação redentora no seu seio
virginal (Rosarium Virginis Marie, 1).

[O Rosário] teve um lugar importante
na minha vida espiritual desde tenra
idade. Acompanhou-me nos



momentos de alegria e nos de
tribulação. A ele confiei tantas
preocupações e nele sempre
encontrei consolo. (...) Recitar o
Rosário, com efeito, é na realidade
contemplar com Maria o rosto de
Cristo. (RVM, 2-3).

A contemplação de Cristo tem em
Maria o seu modelo insuperável. O
rosto do Filho pertence-lhe de um
modo especial. Foi no seu ventre que
se formou, tomando também d’Ela
uma semelhança humana que evoca
uma intimidade espiritual
certamente ainda maior. Ninguém se
dedicou com a assiduidade de Maria
à contemplação do rosto de Cristo.
(RVM, 10)

Cristo é o Mestre por excelência, o
revelador e a revelação. Não se trata
apenas de compreender as coisas
que Ele ensinou, mas de 'O
compreender a Ele'. Mas nisto, que
mestra mais perita que Maria? Se no



âmbito divino o Espírito é o Mestre
interior que nos leva à plena verdade
de Cristo (cf. Jo 14, 26; 15, 26; 16, 13),
entre as criaturas ninguém melhor
do que Ela conhece Cristo, ninguém
como a Sua Mãe nos pode introduzir
num conhecimento profundo do Seu
mistério (RVM, 14).

A história do Rosário mostra como
esta oração foi utilizada
especialmente pelos Dominicanos,
num momento difícil para a Igreja
por causa da difusão da heresia. Hoje
estamos perante novos desafios. Por
que não voltar a tomar na mão as
contas do Rosário com a fé dos que
nos precederam? O Rosário conserva
toda a sua força e continua a ser um
recurso importante na bagagem
pastoral de todo o bom
evangelizador (RVM, 17).

«A plenitude dos tempos» manifesta
a dignidade extraordinária da
«mulher». (...) A «mulher» é a



representante e arquétipo de todo o
género humano, quer dizer,
representa a humanidade que é
própria de todos os seres humanos,
sejam homens ou mulheres. Por
outro lado, o acontecimento de
Nazaré põe em evidência um modo
de união com o Deus vivo, que é
próprio apenas da «mulher», de
Maria, isto é, a união entre mãe e
filho. Com efeito, a Virgem de Nazaré
converte-se na Mãe de Deus (Mulieris
dignitatem, 4).

Cristo está sempre consciente de ser
o «Servo do Senhor», segundo a
profecia de Isaías (cf. 42, 1; 49, 3. 6;
52, 13), na qual se encerra o
conteúdo essencial da Sua missão
messiânica: a consciência de ser o
Redentor do mundo. Maria, desde o
primeiro momento da sua
maternidade divina, da sua união
com o Filho que «o Pai enviou ao
mundo, para que o mundo se salve
por Ele» (cf. Jo 3, 17), insere-se no



serviço messiânico de Cristo(20). Este
serviço constitui precisamente o
próprio fundamento daquele Reino,
no qual «servir» (...) quer dizer
«reinar».(21) Cristo, «Servo do
Senhor», manifestará a todos os
homens a dignidade real do serviço,
com o qual se relaciona diretamente
a vocação de cada homem (MD, 5).

«Fez em mim maravilhas»: esta é a
descoberta de toda a riqueza, do dom
pessoal da feminilidade, de toda a
eterna originalidade da «mulher» do
modo que Deus a quis, como pessoa
em si mesma e que ao mesmo tempo
se pode realizar em plenitude «por
meio da entrega sincera de si». (MD,
11)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/totus-tuus/

(17/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/totus-tuus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/totus-tuus/

	"Totus tuus!"

