
opusdei.org

Textos do Beato
Álvaro sobre a
Quaresma e a
Semana Santa

Disponibilizamos vários textos
do Beato Álvaro del Portillo
sobre os domingos da
Quaresma e sobre a Semana
Santa, neste aniversário do seu
nascimento (11 de março de
1914).

11/03/2025

Índice



► Até à Quaresma

► I Domingo da Quaresma

► II Domingo da Quaresma

► III Domingo da Quaresma

► IV Domingo da Quaresma

► V Domingo da Quaresma

► Semana Santa

Até à Quaresma

Pôr em prática a recomendação da
Igreja de crescer num espírito de
penitência e mortificação.

(Texto do dia 2 de fevereiro de 1985
publicado em “Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico”, Madrid:
Ediciones Cristiandad, 2014, p.
109-112).



Dentro em pouco começará a
Quaresma, tempo que a Igreja dedica
à purificação e à penitência,
recordando os quarenta dias de
oração e jejum com que Jesus Cristo
se preparou para o seu ministério
público. Gostaria que, ao longo
destas semanas, seguindo fielmente o
espírito do Evangelho, todos nós – e
as pessoas que se acolhem ao calor
do nosso caminho – nos decidíssemos
verdadeiramente a seguir as
recomendações do Senhor, que a
liturgia recolhe na Missa de Quarta-
feira de Cinzas[1], quando nos convida
a incrementar o jejum, a oração e as
obras de caridade – as três práticas
penitenciais por excelência – com
retidão de intenção e com alegria,
pedindo a Deus que, «ao lutar contra
o espírito do mal, sejamos protegidos
com as armas da austeridade»[2].

A Quaresma é um apelo urgente a
vigiar contra as insídias do Maligno,
empunhando as armas da oração e



da penitência. Com palavras do
nosso Padre [São Josemaria], muitas
vezes vos recordei que «o demónio
não entra de férias», que nunca
abranda no seu empenho de afastar
as almas de Deus. (...) Temos que dar
– entre os nossos colegas, amigos e
familiares – um testemunho decidido
e generoso de retidão e de
temperança, de austeridade no uso
dos bens da terra e de sobriedade nas
refeições e nas bebidas. Está em jogo
a autenticidade da nossa vocação e a
realidade do nosso serviço à Igreja,
porque uma pessoa, se se deixa
prender pelos atrativos das coisas
materiais, perde a eficácia apostólica
nesta batalha que estamos a travar
pela glória de Deus e a salvação das
almas (...).

[Os aniversários da história do Opus
Dei] têm o denominador comum do
espírito de oração e de penitência do
nosso amadíssimo Padre. O Espírito
Santo conduziu-o – nos primeiros



anos e sempre – a práticas heroicas
de penitência, porque tinha que ser o
fundamento desta divina construção,
que há de durar séculos. Quantas
vezes, ao falar da expansão da Obra,
afirmava que se tinha ido difundindo
por todas as partes ao passo de Deus,
com a sua oração e mortificação e a
de muitas outras pessoas! Comentava
também que, marcando esse passo
de Deus, ia o som das suas
disciplinas..., e – acrescento eu – a
heroica sobriedade do nosso
Fundador, que soube mortificar-se
de forma indizível na comida, na
bebida, no descanso, sempre com um
sorriso, para ser instrumento idóneo
nas mãos de Deus e assim fazer o
Opus Dei na terra.

Também agora reina a mesma lei,
minhas filhas e meus filhos. Também
agora a mortificação e a penitência, a
austeridade de vida, são necessárias
para que a Obra se desenvolva ao
passo de Deus. E cabe-nos a nós – a ti



e a mim, a cada uma e a cada um –
seguir os passos do nosso Padre, do
modo mais adequado às
circunstâncias pessoais. (...) Desejo
que considereis, concretamente,
como estais a viver as indicações
sobre temperança que vos venho
dando desde há algum tempo, para
vos ajudar a viver delicadamente
esta virtude. Não as considereis,
filhos, como algo negativo. Pelo
contrário, vede-as como disposições
que – se se vivem com generosidade
e alegria – aligeiram o peso da nossa
alma e tornam-na mais capaz de se
elevar – «como essas aves de voo
majestoso, que parecem olhar o sol
de frente» – às alturas da vida
interior e do apostolado.

Examina-te com valentia e
sinceridade: cultivo a temperança em
todos os momentos da minha vida?
Mortifico a vista com naturalidade,
sem coisas estranhas, mas realmente,
quando vou pelas ruas ou leio o



jornal? Luto contra a tendência para
a comodidade? Evito criar
necessidades? Sei pôr «entre os
ingredientes da comida, "o
riquíssimo" ingrediente da
mortificação»[3], e mortifico-me
voluntariamente na bebida? Deixo-
me levar pela desculpa de que essa
conduta chamaria a atenção no meu
ambiente, no meu círculo de amigos,
nas minhas relações sociais? (...)

Não percais de vista, além disso, que
o exemplo de uma vida sóbria
constitui o «bonus odor Christi» (2Cor
2, 15) [o bom aroma de Cristo] que
atrai outras almas. Muitas pessoas,
jovens e menos jovens, estão
cansadas de levar uma vida fácil,
mole, sem relevo humano nem
sobrenatural. O testemunho da nossa
vida entregue, o ambiente dos nossos
Centros, dos nossos lares – um
ambiente de austeridade alegre, de
exigência e de compreensão, ao
mesmo tempo, sem concessões ao 



facilitismo – vem a ser como que um
íman que atrai os mais nobres, os
mais sinceros, os mais desejosos de
coisas grandes. E estas são as pessoas
de que o Senhor quer necessitar,
para chegar à massa da humanidade
– interessam-nos todas as almas –
com a nossa atuação, a modo de
fermento.

[1] cf. Missal Romano, Quarta-feira
de Cinzas (Evangelho: Mt 6, 1-6.
16-18).

[2] Missal Romano, Quarta-feira de
Cinzas (Oração Coleta).

[3] São Josemaria, Forja, n. 783.

I Domingo da Quaresma

Incrementar a luta ascética
pessoal e a prática das obras de



misericórdia, especialmente a de
difundir a boa doutrina

(Texto do dia 1 de fevereiro de 1989
publicado em “Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico”, Ed.
Cristiandad, Madrid 2014, p. 126-130).

«Eis o tempo favorável, eis o dia da
salvação»[1], [lemos] (…) na liturgia da
Missa, no início da Quaresma.
Embora não haja época do ano que
não seja rica em dons divinos, este
tempo é-o de modo particular, por
servir de preparação imediata para a
Páscoa, a maior solenidade do ano
litúrgico. Nos dias da Semana Santa,
com efeito, a Igreja recorda e revive
a Paixão, Morte e Ressurreição de
Jesus Cristo, pelas quais o demónio
foi vencido, o mundo redimido dos
pecados e os homens feitos filhos de
Deus.

«Entramos na Quaresma, quer dizer,
numa época de fidelidade maior ao
serviço do Senhor. Vem a ser –



escreve o Papa São Leão Magno –
como se entrássemos num combate
de santidade»[2]. Que familiares soam
estas palavras, claro reflexo da
Tradição viva da Igreja, nos ouvidos
dos filhos de Deus no Opus Dei! São
exortações a não abrandar na luta
interior, a não concedermos tréguas
na luta contra os inimigos da nossa
santificação.

Esta luta, bem o sabemos, é dever de
todos os cristãos. Ao receber as águas
do Batismo, prometemos – e
ratificámo-lo depois no Sacramento
da Confirmação – renunciar a
Satanás e a todas as suas obras, para
servir somente a Jesus Cristo. Um
compromisso que exige um combate
perene. «Este é o nosso destino na
terra: lutar, por amor, até ao último
instante. Deo gratias!»[3], escreveu o
nosso Padre no último dia de 1971,
sintetizando os seus propósitos e os
seus desejos depois de muitos anos
de luta pessoal constante (…).



Sendo a Quaresma, como antes vos
recordava, uma época de maior rigor
na luta, desejo convidar-vos a
renovar o vosso combate com a
ajuda do Senhor, nestas semanas de
preparação para a Páscoa. Como o
faremos? Cada um de vós, minhas
filhas e meus filhos, responsável e
livremente, procurará concretizar o
que vos indico – «fazer um fato à
medida», diria o nosso queridíssimo
Padre – de acordo com as
necessidades da sua alma, à luz dos
conselhos que receba na Confissão
sacramental, na conversa fraterna
[direção espiritual pessoal] e nos
Círculos.

A ascética cristã reconheceu sempre,
como especialmente próprios deste
tempo litúrgico, a oração, o jejum e a
esmola; quer dizer, o amor a Deus –
manifestado na oração da mente e na
oração dos sentidos, que isso é a
mortificação – e o amor a todas as
almas, mediante a prática generosa



das obras de misericórdia e de
apostolado.

Gostaria, pois, que todos à uma, com
os nossos corações em uníssono, nos
propuséssemos seriamente nesta
Quaresma viver com maior
intensidade, cada dia, a oração
mental e vocal; ser generosos na
mortificação dos sentidos, olhando
para a Cruz de Cristo; e praticar com
mais assiduidade as obras espirituais
e corporais de misericórdia. Escrevi 
com mais assiduidade, porque todos
os dias, com diferentes matizes, se
nos apresentarão muitas ocasiões de
levar Cristo a outras almas, ou de O
encontrar e servir nas pessoas que
nos rodeiam no convívio habitual.

Nestas linhas, minhas filhas e meus
filhos, desejo recordar-vos uma das
principais manifestações de
misericórdia com as almas: ensinar o
ignorante. A necessidade de realizar
um generoso apostolado da doutrina,



que se robustece com a formação
que recebemos e é tão querido e
desejado por todos no Opus Dei,
lembra-nos aquilo que tantas vezes o
nosso Padre ensinou: que «o melhor
serviço que podemos fazer à Igreja e
à humanidade é dar doutrina.
Grande parte dos males que afligem
o mundo devem-se à falta de
doutrina cristã (...). Todo o nosso
trabalho tem, portanto, realidade e
função de catequese. Temos de dar
doutrina em todos os ambientes»[4].

Para isso é preciso, em primeiro
lugar, que tenhamos doutrina clara,
abundante, segura: cuidai-me os
meios de formação que a Prelatura
dispensa às mãos cheias! Ide às aulas
e aos Círculos, às meditações e
palestras, aos retiros... com «o
entusiasmo da primeira vez», ainda
que tenham decorrido muitos anos, e
com desejos sinceros de lhes retirar o
proveito que encerram. Só assim
estareis em condições de ajudar



tantas pessoas que a Divina
Providência põe diariamente ao
vosso lado para que ilumineis a sua
inteligência e a sua conduta com a
luz da doutrina católica.

É urgente e necessário realizar uma
sementeira generosa de doutrina, em
todos os campos da atividade
humana. Cada cristão deveria sentir-
se pessoalmente responsável por
fazer chegar ao meio em que se
move, ao seu ambiente, os
ensinamentos que Jesus Cristo
entregou à sua Esposa para que os
conserve intactos e as transmita de
geração em geração. Todos, com
efeito, em virtude do Batismo
recebido, estamos chamados a
colaborar na missão evangelizadora
da Igreja. Pensa agora por tua conta,
minha filha, meu filho, como estás a
contribuir para o cumprimento desse
divino encargo: «ide por todo o
mundo e pregai o Evangelho a toda a
criatura» (Mc 16, 15), em todas as



circunstâncias do teu trabalho
profissional, do teu caminhar junto
das outras pessoas nesta etapa da
história.

[1] Missal Romano, Quarta-feira de
Cinzas (Segunda leitura: 2Cor 6, 2).

[2] São Leão Magno, Homilia 39, 3.

[3] São Josemaria, Nota manuscrita
de 31/12/1971.

[4] São Josemaria, Carta 9-I-1932, n.
27-28.

II Domingo da Quaresma

Os detalhes de caridade fraterna e
de serviço aos demais ajudam a
melhorar o espírito de penitência

(Texto do dia 1 de fevereiro de 1993,
publicado em “Caminar con Jesús al



compás del año litúrgico”, Ed.
Cristiandad, Madrid 2014, p. 120-121).

O serviço aos outros, concretizado na
preocupação pelas suas necessidades
espirituais e materiais, constitui uma
das tradicionais práticas de piedade
cristã que a Igreja põe em primeiro
plano especialmente durante a
Quaresma. Nas portas deste tempo
litúrgico, desejo que cuideis de modo
particular – junto com uma maior
exigência na oração e na
mortificação – os detalhes concretos
de caridade fraterna, como nos
ensinou nosso santo e amadíssimo
Fundador, «para que as nossas
conversas não girem ao redor de nós
mesmos, para receber sempre com
um sorriso os detalhes irritantes,
para tornar a vida agradável aos
outros»[1].

Mas ainda peço – pede-nos a
Trindade Beatíssima – que
procuremos ocasiões para melhorar



o nosso espírito de penitência
precisamente no serviço àqueles que
estão ao nosso redor, por qualquer
motivo, até mesmo por poucos
momentos: na nossa vida familiar,
no seio das famílias das minhas
filhas e filhos agregados ou
supranumerários, na convivência
diária com os colegas e
companheiros de trabalho... Numa
palavra, colocar em prática o
conselho do Apóstolo: «Carregai os
fardos uns dos outros; assim
cumprireis a lei de Cristo»[2]. O nosso
Padre comentava: «Deveis ter uma
determinação, um esforço especial
para tornar a vida agradável aos
demais, sem nunca mortificar os
outros. Dizendo: ‘vou sacrificar-me
um pouco, para tornar mais amável
o caminho dos outros’»[3]. E
acrescentava: «que saibais sacrificar-
vos alegre e silenciosamente para
tornar a vida agradável aos outros,
para tornar o caminho de Deus na
terra amável. Este modo de atuar é a



verdadeira caridade de Jesus
Cristo»[4].

Exigi-vos neste campo, filhas e filhos
meus, dando muita importância às
pequenas mortificações que fazem
mais alegre e amável o caminho dos
outros, vendo sempre neles a Cristo,
sem esquecer que «um sorriso pode
ser a melhor prova do espírito de
penitência»[5]. Deste modo, os vossos
pequenos sacrifícios subirão ao Céu
«in odorem suavitatis» (Ef 5, 2), como
o incenso que se queima em honra
ao Senhor, e aumentará a força das
vossas orações pela Igreja, pela Obra,
pelas minhas intenções.

[1] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 13/04/1954 (AGP,
biblioteca, P01, IV-1963, p. 10).

[2] Gal 6, 2.

[3] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 13/04/1954 (AGP,
biblioteca, P01, IV-1963, p. 12).



[4] Ibid., p. 11.

[5] São Josemaria, Forja, n. 149.

III Domingo da Quaresma

A confissão dos pecados no
sacramento da Penitência é fonte
de alegria

(Texto do dia 16 de janeiro de 1984,
publicado em “Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico”, Ed.
Cristiandad, Madrid 2014, p. 122-124).

Desejo, meus filhos, que a vossa alma
transborde sempre de alegria, e que
a transmitais aos que estão por perto.
Não esqueçais, no entanto, que a
alegria é consequência da paz
interior (e, portanto, da luta de cada
um consigo mesmo), e que nessa
batalha pessoal, a verdadeira paz é
inseparável da compunção, da dor



humilde pelas nossas faltas e
pecados, que Deus perdoa no Santo
Sacramento da Penitência, dando-nos
também a sua força para lutar com
mais empenho.

Filhas e filhos meus, cuidai com
esmero a Confissão sacramental [...],
que é uma das Normas do nosso
plano de vida; esforçai-vos
efetivamente por afastar deste
Sacramento Santo a rotina ou a
habituação; sede exigentes na
pontualidade; preparai-a com amor,
pedindo luz ao Espírito Santo para
chegar à raiz das vossas faltas;
fomentai a contrição, sem a dar
nunca por suposta; fazei os vossos
propósitos e lutai por pô-los em
prática, contando sempre com a
graça sacramental que produzirá
maravilhas na nossa alma, se não
pusermos obstáculos à sua ação.

Com esta determinação renovada de
vos confessardes melhor, lançai-vos



sem tréguas ao apostolado da
Confissão, que é tão urgente neste
período da vida do mundo e da
Igreja. Com que força o pregava o
nosso Padre! «O Senhor está à espera
de muitos para um bom banho no
Sacramento da Penitência! Preparou-
lhes um grande banquete, o de
bodas, o da Eucaristia; o anel da
aliança, da fidelidade e da amizade
para sempre. Que se vão confessar!
(…) Que sejam muitos os que se
aproximem do perdão de Deus!»[1].

O regresso à amizade com Deus,
interrompida pelo pecado, é a raiz da
autêntica e mais profunda alegria,
que tantos homens e mulheres
procuram esforçadamente, sem a
encontrarem. Recordai-o com santa
audácia, filhas e filhos, aos vossos
familiares, amigos, colegas de
trabalho, a todas as pessoas com
quem vos derdes, convencidos que as
graças abundantes [destes dias] [...],
que estamos a celebrar em união



com toda a Igreja, podem despertar
as consciências, mover os corações
ao arrependimento, e a vontade, a
propósitos de conversão. Não corteis,
por falsas prudências ou por
respeitos humanos, com aquele 
carisma da Confissão que, em frase
do Santo Padre João Paulo II,
distingue os membros do Opus Dei.
Meditai com frequência que a
amizade com Deus (e, portanto, a
receção piedosa do Sacramento da
Penitência) é o ponto de partida
indispensável para que o vosso
apostolado produza frutos sólidos
[…].

Aos meus filhos sacerdotes, a todos,
quero insistir em que dediquem
muito tempo (todo o que puderem) a
administrar o perdão de Deus nesse
Sacramento de reconciliação e de
alegria. Estai sempre disponíveis
para atender as almas. Procurai com
paixão (a administração do Santo
Sacramento da Penitência e a direção



espiritual são uma das nossas
“paixões dominantes") a possibilidade
de aumentar o vosso trabalho de
confessionário. Assim,
experimentareis a alegria do Bom
Pastor, que vai à procura da ovelha
perdida, e, «quando a encontra, a põe
aos ombros cheio de
contentamento» (Lc 15, 5). Tornai
muitos irmãos vossos no sacerdócio
participantes nesta alegria, de modo
a que sejam cada vez mais os que
administrem a misericórdia divina
neste Sacramento do perdão.

[1] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 06/07/1974 (AGP,
biblioteca, P04, 1974 vol. II, p. 214).

IV Domingo da Quaresma

A festa de São José convida a
renovar a entrega a Deus e a
recomeçar a luta ascética



(Texto do dia 1 de março de 1984,
publicado em “Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico”, Ed.
Cristiandad, Madrid 2014, p. 116-120).

Crescer em vida interior é uma
exigência da nossa vocação divina.
Crescer significa renovar-se,
abandonar o que ficou velho – com a
velhice da habituação, da rotina, da
tibieza – e reencontrar a juventude
de espírito, que unicamente brota de
um coração enamorado. Assim no-lo
repetiu o nosso Fundador, que cada
dia sabia encontrar na Santa Missa –
esse «encontro pessoalíssimo com o
Amor da minha alma»[1], dizia – o
impulso para renovar e aumentar
constantemente a sua entrega,
porque – acrescentava – «sou jovem,
e sê-lo-ei sempre, já que a minha
juventude é a de Deus, que é eterno.
Com este amor nunca me poderei
sentir velho»[2].



Também nós, minhas filhas e meus
filhos, temos de manter jovem e
vibrante a nossa resposta à chamada
que recebemos, a nossa entrega, sem
reservarmos nada para nós: projetos,
afetos, recordações, entusiasmos...
tudo há de estar bem abandonado no
Senhor – «relictis omnibus!»[3] –, se
verdadeiramente desejamos ser fiéis
a esta vocação divina. Examinai-vos
com valentia, com sinceridade, com
profundidade: como vivi este ano as
obrigações – gostosas obrigações! –
do meu compromisso de amor?
Esmerei-me com o Senhor em
delicadezas de pessoa apaixonada
ou, pelo contrário, passei ao lado de
alguma das consequências concretas
da entrega? Lutei decididamente
contra tudo aquilo que podia causar-
lhe tibieza? Fomentai no vosso
exame a dor de amor, porque todos
podíamos ter posto mais carinho e
mais exigência no nosso convívio
com Deus. E se descobris algo que
vos ate a coisas que não sejam as



suas (…), reagi com energia, porque
fomos escolhidos para ser santos a
sério, para perseguir o Amor que não
tem fim; esse Amor que nos inflama
cada dia, que nos mantém sempre
jovens – com uma juventude de alma
e de espírito – ainda que passe o
tempo e no corpo se perceba o
desgaste dos anos.

Ao renovar a vossa entrega no
próximo dia 19[4], considerai a
fidelidade de São José à sua vocação
específica, tendo diante dos olhos o
exemplo heroico do nosso Padre.
Levai à vossa meditação pessoal –
como já tereis feito ao longo destas
semanas – a vida do santo Patriarca,
que não regateou esforços para dar
cumprimento à missão que lhe tinha
sido confiada. «Reparai, indicava o
nosso Fundador, o que faz José, com
Maria e com Jesus, para seguir o
mandato do Pai, a moção do Espírito
Santo? Entregar-Lhe o seu ser
inteiro, pôr ao Seu serviço a sua vida



de trabalhador. José, que é uma
criatura, alimenta o Criador; ele, que
é um pobre artesão, santifica o seu
trabalho profissional (...). dá-Lhe a
sua vida, entrega-Lhe o amor do seu
coração e a ternura dos seus
cuidados, empresta-Lhe a fortaleza
dos seus braços, dá-Lhe... tudo o que
é e pode»[5] (…).

Quando a luta é fácil e quando se
apresente difícil, quando o
entusiasmo acompanha e quando
falta o entusiasmo humano, quando
se recolhem vitórias e quando parece
que só colhemos fracassos...,
mantende vivo o sentido do dever:
sejamos leais! O Senhor nunca se
cansa de nós, perdoa-nos uma e
outra vez, chama-nos em cada dia,
com uma sucessão ininterrupta de
moções que nos transformam – se
procuramos corresponder a essas
graças – em instrumentos aptos,
mesmo que não nos apercebamos
(…).



Peço-vos também uma constância
diária nesse apostolado da Confissão,
que a Igreja espera de nós e que é o
requisito indispensável para realizar
um profundo trabalho de almas.
Tende muita paciência com as
pessoas que tratais, sem
desanimardes quando não
respondam. Dedicai-lhes tempo,
amai-as de verdade e acabarão por
se render ao Amor de Deus que
descobrirão na vossa conduta.

[1] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 15/03/1969 (AGP,
biblioteca, P01, 1969, p. 403).

[2] Ibid., p. 405-406.

[3] Lc 5, 11.

[4] N. ed.: na festa de São José, os fiéis
do Opus Dei renovam pessoalmente,
sem qualquer formalidade, os
compromissos que livremente
assumiram ao incorporar-se à Obra.
É um bom momento para que os



cristãos renovem os seus
compromissos batismais.

[5] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 19/03/1968 (AGP,
biblioteca, P09, p. 99).

V Domingo da Quaresma

A verdadeira felicidade só se
encontra na Cruz. Dar-se aos
outros, por amor a Deus, é a
receita para ser ditosos também na
terra

(Texto do dia 1 de abril de 1993,
publicado em “Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico”, Ed.
Cristiandad, Madrid 2014, p. 164-168).

Chegámos aos umbrais da Semana
Santa. Dentro de poucos dias, ao
assistir às cerimónias litúrgicas do
solene Tríduo Pascal, participaremos



nas últimas horas da vida terrena de
Nosso Senhor Jesus Cristo, quando se
ofereceu ao Eterno Pai como
Sacerdote e Vítima da Nova Aliança,
selando com o Seu Sangue a
reconciliação de todos os homens
com Deus. Apesar da sua carga
dramática, a que não devemos nem
podemos acostumar-nos – o Inocente
carregado com as culpas dos
pecadores, o Justo que morre em
lugar dos injustos! – a tragédia da
Semana Santa é fonte da mais pura
alegria para os cristãos. «Feliz a
culpa que mereceu tal Redentor!»[1],
canta a Igreja no Precónio pascal, a
propósito do pecado dos nossos
primeiros pais, e também nós
queremos dizer o mesmo dos nossos
erros pessoais diários, se nos servem
para retificar cheios de dor de amor
e crescer em espírito de compunção.

Aconselho-vos, minhas filhas e meus
filhos, que nestes dias santos que se
avizinham procureis fomentar nas



vossas almas muitos atos de
reparação e de dor – dor de amor –
pedindo ao Senhor perdão pelas
vossas faltas pessoais e pelas da
humanidade inteira. Colocai-vos com
o pensamento e o desejo junto de
Cristo, naquelas provas amargas da
Paixão, e procurai consolá-l'O com as
vossas palavras cheias de carinho,
com as vossas obras fiéis, com a
vossa mortificação e a vossa
penitência generosas, sobretudo no
cumprimento dos deveres de cada
momento. Se assim fizerdes, estai
seguros de que ajudareis Jesus a
levar a Cruz – essa Cruz que pesa e
pesará sobre o Corpo místico de
Cristo até ao final dos séculos – sendo
com Ele co-redentores. Participareis
da glória da Sua Ressurreição,
porque tereis padecido com Ele[2], e
ficareis cheios de alegria, de uma
alegria que nada nem ninguém vos
poderá tirar[3].



Não esqueçamos nunca, filhas e
filhos da minha alma, que o gaudium
cum pace, a alegria e a paz que o
Senhor nos prometeu se somos fiéis,
não depende do bem-estar material,
nem de que as coisas saiam à medida
dos nossos desejos. Não se
fundamenta em motivos de saúde,
nem no êxito humano. Essa seria, em
todo o caso, uma felicidade efémera,
perecedoura, enquanto que nós
aspiramos a uma bem-aventurança
eterna. A alegria profunda, que
enche completamente a alma, tem a
sua origem na união com Nosso
Senhor. Recordai aquelas palavras
que o nosso amadíssimo Fundador
nos repetiu numa das suas últimas
tertúlias: «Se queres ser feliz, sê
santo; se queres ser mais feliz, sê
mais santo; se queres ser muito feliz
– já na terra! – sê muito santo»[4].

Minha filha, meu filho: a receita está
muito experimentada, porque o
nosso santo Fundador, que tanto



sofreu pelo Senhor, foi felicíssimo na
terra. Melhor dito: precisamente por
se ter unido intimamente a Jesus
Cristo na Santa Cruz – nisto consiste
a santidade, em nos identificarmos
com Cristo crucificado – recebeu o
prémio da alegria e da paz.

Escutai o que nos confiava em 1960,
pregando uma meditação na Sexta-
feira Santa. Rememorava na sua
oração pessoal essa forja de
sofrimentos que foi a sua vida, e
animava-nos a não ter «medo à dor,
nem à desonra, sem pontos de
soberba. O Senhor, quando chama
uma pessoa para que seja sua, fá-la
sentir o peso da Cruz. Sem me pôr
como exemplo, posso-vos dizer que
ao longo da minha vida sofri dor,
amargura. Mas no meio de tudo
estava sempre feliz, Senhor, porque
Tu foste o meu Cireneu.

»Afasta o medo à Cruz, meu filho! Vês
Cristo cravado nela e, no entanto,



procuras apenas o agradável? Assim
não! Não te lembras de que o
discípulo não é mais do que o seu
Mestre? (cf. Mt 10, 24).

»Senhor, renovamos uma vez mais a
aceitação de tudo aquilo que em
ascética se chama tribulação, embora
não me agrade esta palavra. Eu não
tinha nada: nem anos, nem
experiência, nem dinheiro;
encontrava-me humilhado, não era...
nada, nada! E dessa dor chegavam
salpicos aos que se encontravam ao
meu lado. Foram anos tremendos,
em que no entanto nunca me senti
infeliz. Senhor, que os meus filhos
aprendam da minha pobre
experiência. Sendo miserável, nunca
estive amargurado. Caminhei sempre
feliz! Feliz, chorando; feliz, com
dores. Obrigado, Jesus! E perdoa por
não ter sabido aproveitar melhor a
lição»[5].



Ao meditar estas palavras do nosso
Padre, a conclusão que temos de tirar
é clara: nunca devemos perder, em
circunstância alguma, a alegria
sobrenatural que deriva da nossa
condição de filhos de Deus. Se
alguma vez nos falta, recorreremos
imediatamente à oração e à direção
espiritual, ao exame de consciência
bem feito, para descobrir a causa e
aplicar o remédio oportuno.

É certo que, por vezes, essa ausência
de alegria pode nascer de doença ou
de cansaço; é então obrigação grave
dos Diretores facilitar a esses seus
irmãos o descanso e os cuidados
oportunos, vigiando para que
ninguém – por excessivo trabalho,
por falta de sono, por esgotamento
ou pela razão que for – chegue a
colocar-se numa situação que cause
dano à sua resposta interior.

Noutros momentos, como nos
indicava o nosso Padre, a perda da



alegria esconde raízes ascéticas.
Sabeis qual é a mais frequente? A
preocupação excessiva pela própria
pessoa, o dar voltas e mais voltas em
torno de si mesmo. Com a pouca
coisa que somos cada um, como se te
ocorre às vezes, meu filho, minha
filha, girar à volta do teu próprio eu?
«Se nos amamos a nós mesmos de
um modo desordenado – escreve o
nosso Padre – motivo há para estar
tristes: quanto fracasso, quanta
pequenez! A posse dessa nossa
miséria há de causar tristeza,
desalento. Mas se amamos a Deus
sobre todas as coisas e os outros e a
nós mesmos em Deus e por Deus,
quanto motivo de alegria!»[6].

Este foi o exemplo do Mestre, que
entregou a sua vida por nós. Vamos,
pois, corresponder de modo igual por
Ele e pelos outros. Vamos afastar do
nosso horizonte quotidiano qualquer
preocupação pessoal; e se nos assalta
alguma, abandoná-la-emos com



plena confiança no Sagrado Coração
de Jesus, no Coração Dulcíssimo de
Maria, nossa Mãe e ficaremos
tranquilos. Nós, minhas filhas e meus
filhos, temos de nos preocupar –
melhor dito, temos de nos ocupar –
apenas com as coisas de Deus, que
são as coisas da Igreja, da Obra, das
almas. Não vos apercebeis de que até
humanamente ficamos a ganhar? E,
além disso, só assim estaremos
sempre cheios do gaudium cum pace
e atrairemos muitas outras pessoas
para o nosso caminho.

[1] Missal Romano, Vigília Pascal
(Precónio pascal).

[2] cf. Rm 8, 18.

[3] cf. Jo 16, 22.

[4] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 07/06/1975 (AGP,
biblioteca, P01, VII-1975, p. 219).



[5] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 15/04/1960.

[6] São Josemaria, Carta 24-III-1931,
n. 25.

Semana Santa

Acompanhar Cristo na paixão

(Texto do dia 1 de abril de 1987,
publicado em “Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico”, Ed.
Cristiandad, Madrid 2014, p. 152-157).

Aproximam-se os dias da Semana
Santa, nos quais a Igreja celebra, de
modo solene, o adorável mistério da
Paixão, Morte e Ressurreição de
Nosso Senhor Jesus Cristo; e estas
datas são especialmente apropriadas
para pôr em prática aquele conselho
do nosso Padre: «Queres
acompanhar de perto, muito de



perto, a Jesus?... Abre o Santo
Evangelho e lê a Paixão do Senhor.
Mas ler apenas, não: viver. A
diferença é grande. Ler é recordar
uma coisa que passou; viver é estar
presente num acontecimento que
está a suceder agora mesmo, ser um
mais naquelas cenas»[1].

Sim, minhas filhas e meus filhos.
Temos que procurar ser um mais,
vivendo em intimidade de entrega e
de sentimentos, os diversos passos do
Mestre durante a Paixão;
acompanhar com o coração e a
cabeça Nosso Senhor e a Santíssima
Virgem naqueles acontecimentos
tremendos, de que não estivemos
ausentes quando sucederam, porque
o Senhor sofreu e morreu pelos
pecados de cada uma e de cada um
de nós. Pedi à Trindade Santíssima
que nos conceda a graça de entrar
mais a fundo na dor que cada um
causou a Jesus Cristo, para adquirir o
hábito da contrição, que foi tão



profundo na vida do nosso santo
Fundador e o levou a graus heroicos
de Amor.

Meditemos a fundo e devagar as
cenas destes dias. Contemplemos
Jesus no Horto das Oliveiras,
olhemos como procura na oração a
força para enfrentar os terríveis
padecimentos, que Ele sabe tão
próximos. Naqueles momentos, a sua
Humanidade Santíssima necessitava
da proximidade física e espiritual dos
seus amigos; e os Apóstolos deixam-
no só: «Simão! Dormes? Não pudeste
velar uma hora?»[2]. Di-lo também a ti
e a mim, que tantas vezes
assegurámos, como Pedro, que
estávamos dispostos a segui-l'O até à
morte e que, no entanto,
frequentemente O deixamos só,
adormecemos. Temos de ter dor por
estas deserções pessoais, e pelas dos
outros, e temos de considerar que
abandonamos o Senhor, talvez
diariamente quando descuidamos o



cumprimento do nosso dever
profissional, apostólico; quando a
nossa piedade é superficial,
descuidada; quando nos justificamos
porque humanamente sentimos o
peso e o cansaço; quando nos falta o
divino entusiasmo para secundar a
Vontade de Deus, mesmo que a alma
e o corpo resistam.

Pelo contrário – empapemo-nos desta
realidade atual, então como agora –
os inimigos de Deus estão de vela:
Judas, o traidor, e a chusma não se
concederam repouso, e chegam em
plena noite para entregar o Filho do
homem com um beijo. Continua a
martelar na minha alma a impressão
que me produziu, no México, a
imagem de Cristo crucificado com
uma chaga tremenda na face – o beijo
de Judas – imaginada pela piedade do
povo cristão, para simbolizar a ferida
que causou no seu Coração a
deserção de um dos que Ele tinha
elegido pessoalmente.



Filhos da minha alma, que nunca nos
separemos do Senhor! Deixai-me que
insista, vamos procurar segui-l'O
muito de perto, para que não se
repita – no que dependa de nós – a
indiferença, o abandono, os beijos
traidores... Nestes dias, e sempre,
«deixa que o teu coração se dilate,
que se ponha junto do Senhor. E
quando notes que se escapa – que és
cobarde, como os outros – pede
perdão pelas tuas cobardias e pelas
minhas»[3], agarrado pela mão à tua
Mãe santa Maria, para que Ela
infunda na tua alma um desejo
decidido e sincero, operativo! de
fidelidade a esse Cristo que se
entrega por nós.

Depois da prisão em Getsemani,
acompanhamos Jesus a casa de
Caifás e presenciamos o julgamento –
paródia blasfema – diante do
Sinédrio. Abundam os insultos dos
fariseus e levitas, as calúnias das
falsas testemunhas, bofetadas como



aquela, cobarde, do servo do
Pontífice, e soam de forma
aterradora as negações de Pedro: que
dor a do nosso Jesus e que lições para
cada um de nós! Depois, o processo
diante de Pilatos; aquele homem é
cobarde; não encontra culpa em
Cristo, mas não se atreve a arcar com
as consequências de um
comportamento honrado. Primeiro
procura um estratagema: quem
libertamos, Barrabás ou Jesus?[4]; e
quando este expediente lhe falha,
ordena que os seus soldados
torturem o Senhor, com a flagelação
e a coroação de espinhos. Diante do
corpo destroçado do Salvador, far-
nos-á muito bem seguir aquele
conselho do nosso Padre: «Olha para
Ele, olha para Ele… devagar»[5]; e
perguntar-nos: «Tu e eu, não O
teremos voltado a coroar de espinhos
e a esbofetear e a cuspir?»[6]. Por
último, a crucifixão. «Uma Cruz. Um
corpo cosido com cravos ao madeiro.
O lado aberto... Com Jesus fica só a



sua Mãe, umas mulheres e um
adolescente. Os apóstolos, onde
estão? E os que foram curados das
suas doenças: os coxos, os cegos, os
leprosos?... E os que O aclamaram?...
Ninguém responde!»[7].

Ajudou-me a fazer oração a descrição
dos sofrimentos de Nosso Senhor,
que São Tomás de Aquino faz[8], com
estilo literário sóbrio. Explica o
Doutor Angélico que Jesus padeceu
por causa de todo tipo de homens,
pois foi ultrajado por gentios e
judeus, homens e mulheres,
sacerdotes e populaça,
desconhecidos e amigos, como Judas
que O entregou e Pedro que O negou.
Padeceu também na fama, pelas
blasfémias que lhe disseram; na
honra, ao ser objeto de ludíbrio pelos
soldados e com os insultos que lhe
dirigiram; nas coisas exteriores, pois
foi despojado das suas vestes e
açoitado e maltratado; e na alma,
pelo medo e a angústia. Sofreu o



martírio em todos os membros do
corpo: na cabeça, a coroa de
espinhos; nas mãos e pés, as feridas
dos cravos; na cara, bofetadas e
escarros; no resto do corpo, a
flagelação. E os sofrimentos
estenderam-se a todos os sentidos: no
tato, as feridas; no gosto, o fel e o
vinagre; no ouvido, as blasfémias e
insultos; no olfato, pois crucificaram-
n'O num lugar hediondo; na vista, ao
ver chorar a sua Mãe... e – acrescento
eu – a nossa pouca colaboração, a
nossa indiferença.

Minhas filhas e meus filhos, ao
meditar na Paixão surge espontâneo
na alma um desejo de reparar, de dar
consolo ao Senhor, de lhe aliviar as
suas dores. Jesus sofre pelos pecados
de todos e, neste nosso tempo, os
homens empenham-se, com uma
triste tenacidade, em ofender muito o
seu Criador. Decidamo-nos a
desagravar! Não é verdade que todos
sentis o desejo de oferecer muitas



alegrias ao nosso Amor? Não é
verdade que compreendeis que uma
falta nossa – por pequena que seja –
tem que supor uma grande dor para
Jesus? Por isso insisto em que
valorizeis em muito o pouco, em que
afineis nos detalhes, em que tenhais
autêntico pavor a cair na rotina:
Deus concedeu-nos tanto, e Amor
com amor se paga! Dirijo-me a Jesus,
contemplando-O no patíbulo da
Santa Cruz, e rogo-Lhe que nos
consiga o dom de que as nossas
confissões sacramentais sejam mais
contritas, porque – como nos
ensinava o nosso Padre – continua
nesse Madeiro, desde há vinte
séculos, e é hora de que aí nos
coloquemos nós. Suplico-Lhe
também que nos aumente o
imperioso desejo de levar mais almas
à Confissão.

Na Cruz, Jesus exclama: «sitio!»[9];
tenho sede; e o nosso Padre recorda-
nos que «agora tem sede... de amor,



de almas»[10]. A redenção está a fazer-
se e nós recebemos uma vocação
divina que nos capacita e nos obriga
a participar na missão co-redentora
da Igreja, de acordo com o modo
específico – querido por Deus para a
sua Obra – que o nosso Padre nos
transmitiu.

O Senhor e a Igreja esperam que
sejamos leais a esta missão, que nos
gastemos totalmente no nosso
empenho por ser apóstolos de Jesus
Cristo. Esperam que carreguemos
sobre os nossos ombros, com alegria,
a Cruz de Jesus, e que a abracemos
«com a força do Amor, levando-a em
triunfo por todos os caminhos da
terra»[11].

As almas necessitam que realizemos
um trabalho muito mais extenso e
intenso de apostolado e proselitismo:
urge muito! E as dificuldades do
ambiente? Sabeis que o facto de que
exista um ambiente mais ou menos



hostil ao sacrifício, à entrega, não é
motivo para diminuir o nosso afã
apostólico, pelo contrário!: «montes
sicut cera fluxerunt a facie
Domini» (Sl 96, 5); os obstáculos
derretem-se como cera diante do
fogo da graça divina. Nunca
esqueçais que a obra de Cristo não
termina na Cruz e no sepulcro, que
não são um fracasso; culmina na
Ressurreição e na Ascensão ao Céu, e
no envio do Paráclito: o Pentecostes
abundante de frutos, que também há
de repetir-se, necessariamente, na
vida dos cristãos, «pois se morremos
com Cristo, acreditamos que também
viveremos com Ele» (Rm 6, 8); e com
ele, e por Ele, e n'Ele levaremos a
inumeráveis homens e mulheres, nos
mais diversos confins do mundo, o
alegre anúncio da Redenção, o gozo e
a paz que o Espírito Santo derrama
nos corações fiéis.

[1] São Josemaria, Via-sacra, IX
estação, ponto 3.



[2] Mc 14, 37.

[3] São Josemaria, Via-sacra, IX
estação, ponto 3.

[4] cf. Mt 17, 17.

[5] São Josemaria, Santo Rosário, II
mistério doloroso.

[6] Ibid., III mistério doloroso.

[7] São Josemaria, Via-sacra, XII
estação, ponto 2.

[8] cf. São Tomás de Aquino, S.Th., III,
q. 46, a. 5 c.

[9] Jo 19, 28.

[10] São Josemaria, Santo Rosário, V
mistério doloroso.

[11] São Josemaria, Via-sacra, IV
estação.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/textos-do-

beato-alvaro-sobre-a-quaresma-e-a-
semana-santa/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/textos-do-beato-alvaro-sobre-a-quaresma-e-a-semana-santa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/textos-do-beato-alvaro-sobre-a-quaresma-e-a-semana-santa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/textos-do-beato-alvaro-sobre-a-quaresma-e-a-semana-santa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/textos-do-beato-alvaro-sobre-a-quaresma-e-a-semana-santa/

	Textos do Beato Álvaro sobre a Quaresma e a Semana Santa

