
opusdei.org

Teologia e
Magistério: o espaço
da Consciência

Publicamos um artigo do
Professor Arturo Bellocq,
Professor da Universidade
Pontifícia da Santa Cruz
(Roma), em que enquadra o
papel da consciência na
Teologia Moral. Para este
professor de Teologia Moral, é
importante refletir sobre deixar
espaço à consciência dos fiéis,
sem pretender substituí-la, e
ajudá-los ao mesmo tempo na
sua formação.



25/06/2018

Parte importante da conversão
pastoral à qual nos chama o Papa
Francisco consiste em “formar as
consciências” em vez de “pretender
substituí-las”, em “deixar espaço à
consciência dos fiéis” (cf. Amoris
Laetitia, 37). É uma indicação valiosa
para a Teologia Moral, que quer dar
razão da experiência cristã.

Com efeito, a moral cristã não é
somente uma moral da verdade, pela
qual sabemos o que temos de fazer
para sermos felizes. É também uma 
moral da liberdade: o bom cristão
avança pelo caminho indicado por
Jesus Cristo no Evangelho porque
quer, porque está pessoalmente
convencido de que esse programa de
vida responde plenamente aos seus
desejos de felicidade, mesmo que no
início não entenda completamente as



razões por que dá cada um dos
passos que o Senhor lhe pede.

Por este motivo, é lógico que o Papa
também tenha pedido para integrar
melhor a consciência das pessoas no
acompanhamento pastoral das
situações de fragilidade que não
respondem objetivamente à proposta
do Evangelho (cf. ibidem, 303).

Estas indicações propiciaram que o
tema da consciência moral e a sua
formação se encontrem de novo
muito presentes no âmbito da
pastoral e da teologia moral. Dar
mais espaço à consciência das
pessoas é sem dúvida o caminho –
mais árduo, mas mais autêntico –
para formar na verdadeira liberdade
interior. Mas, se for utilizado como
pretexto para conceder à consciência
pessoal um poder de justificação
definitivo, como se fosse a norma
suprema e inapelável da moralidade,
que poderia dispensar-nos de ter de



viver como Jesus nos ensinou, então
correr-se-ia o risco de deixar de
anunciar a verdade que salva.

A consciência: janela ou carapaça?

Este era precisamente o tema da
famosa conferência Consciência e
verdade que o Cardeal Ratzinger
proferiu em 1991. Começa com um
episódio de quando era jovem
professor universitário na
Alemanha. Numa reunião com
outros professores, ouviu um dos
mais velhos comentar que “era de
dar graças a Deus por ter concedido a
tantos homens a possibilidade de
serem não-crentes em boa
consciência. Se lhes tivesse aberto os
olhos e se tornassem crentes, não
teriam sido capazes, num mundo
como o nosso, carregar no peso da fé
e dos seus deveres morais. Contudo,
e uma vez que percorrem um
caminho diferente em boa



consciência, podem igualmente
alcançar a salvação”.

Duas coisas o surpreenderam nesse
raciocínio: em primeiro lugar, a ideia
de que a fé cristã fosse um peso que
tornasse mais difícil a salvação –
como um castigo ou uma maldição
de Deus –, enquanto a consciência
errónea seria a verdadeira graça,
porque liberta das exigências da
verdade e nos oferece a possibilidade
de viver uma vida mais “humana”; e,
em segundo lugar, a ideia de
consciência que o seu interlocutor
pressupunha, que não era a de uma 
janela aberta ao verdadeiro conteúdo
da felicidade, mas a de uma carapaça
na qual o homem pode refugiar-se
para fugir da realidade, uma
justificação da subjetividade, que o
dispensaria de procurar a verdade
do seu próprio ser e da sua própria
felicidade. Quem não é capaz de
perceber a culpa está
espiritualmente enfermo. Não é



possível transformar a consciência
num mecanismo de autojustificação, é
necessário recuperar a sua dimensão
de transparência do sujeito para o
divino, para perceber a grandeza da
vocação do homem.

Em teologia moral, são bem
conhecidas as causas históricas desta
confusão da consciência moral com
um mecanismo de autojustificação.
Da tendência ao legalismo da moral
nos manuais neo-escolásticos – nos
quais se apresentava a lei moral
como um limite à liberdade pessoal:
bom e razoável, mas em todo o caso
limite –, um movimento pendular
desembocou na tendência ao
subjetivismo, onde o valor da lei
moral era relativizado e
transformado numa série de 
imperativos formais – de coerência,
benevolência, abertura a toda a
realidade, etc. –, com os quais a
consciência se legislava a si mesma e



determinava autonomamente a
obrigação moral em cada situação.

Legalismo e subjetivismo são dois
extremos do mesmo problema:
pensar que a liberdade e a lei moral
são realidades extrínsecas, como dois
oponentes que disputam o mesmo
terreno, onde o que um possui é
perdido pelo outro. A forma mentis
que está subjacente a estas atitudes
continua presente em formas mais
mitigadas, sem superar
completamente a conceção
normativista da lei moral e da
consciência.

Como se vê, os problemas são
fundamentalmente dois. Em
primeiro lugar, no que se refere à lei
moral, é necessário mostrar que a
moral cristã – e antes disso, a moral
humana – não se reduz à coerência
consigo mesmo, mas exige viver de
um certo modo e não de outro. Jesus
mostrou-nos um caminho concreto, a



sua vida e os seus ensinamentos não
podem reduzir-se a imperativos
formais, têm um conteúdo, exigente e
atraente: um cristão ama a Deus
sobre todas as coisas, perdoa ao seu
próximo, honra os seus pais, não
rouba, não comete atos impuros, não
deposita a sua confiança nas
riquezas, sofre com bom ânimo a dor
e a perseguição, etc. Quem vai por
este caminho, mesmo que tropece de
vez em quando, encontra a
felicidade; quem vai por outros
caminhos, dificilmente a encontrará.

Em segundo lugar, no que se refere à
consciência, é necessário explicar
donde procede essa capacidade de
perceber a verdade moral, essa “voz
interior” que aprova ou desaprova as
minhas ações e é, ao mesmo tempo,
“minha” e “não completamente
minha”. Conhecendo a sua natureza,
poderemos avaliar em que medida
sou responsável pelo que diz essa voz
ou posso afirmar que se trata da voz



de Deus, e ver até que ponto um erro
de consciência me justifica. O tema é
importante nos nossos dias. É cada
vez mais frequente encontrar
pessoas cristãs que não só não vivem
de acordo com a sua fé, como têm
sérias dificuldades para aceitar na
sua consciência a proposta cristã
com todas as suas implicações.
Aprofundar o fenómeno da
consciência – dos seus recursos e das
suas fragilidades – pode lançar luz
sobre como projetar formas de
acompanhamento e de integração
que sejam eficazes.

A consciência e a sua “voz”: o juízo
da consciência

O Concílio Vaticano II apresenta a
consciência como um lugar ou
instância íntima da pessoa onde
ressoa uma voz que dá a conhecer
uma lei que o homem não se deu a si
mesmo, mas que está escrita no seu
coração, e que, portanto, ele deve



seguir se quiser ser feliz: é a sua lei, a
lei da sua felicidade. Em suma, é uma
capacidade para reconhecer a
verdade moral, uma verdade que nós
não inventamos, mas que de algum
modo está em nós. Esta capacidade
torna-se efetiva através de uma voz
que adverte com indicações
concretas, que julga os
comportamentos concretos: “faz isto,
evita aquilo” (cf. Gaudium et spes, n.
16).

Para explicar donde vem essa voz,
necessitamos de recorrer à filosofia
e, concretamente, à distinção que
estabelece entre o exercício direto da
razão prática e o seu exercício
reflexo. A razão prática é a razão
humana quando guia o agir. Tem um
modo de exercício direto pelo qual, a
partir do desejo de determinados fins
– que a pessoa possui segundo as
virtudes que tenha cultivado –,
escolhe os meios para realizá-los em
cada situação que se apresente. Este



modo de exercício termina na 
decisão: guiar o agir significa propor-
se os fins e realizá-los mediante
ações concretas.

Mas, além de tomar decisões, a nossa
razão está constantemente refletindo
sobre a sua própria atividade: é o 
exercício reflexo, graças ao qual
tentamos compreender, melhorar e,
se for o caso, corrigir o exercício
direto. Assim, tiramos conclusões
sobre como decidimos, porquê, onde
estão o bem e o mal, qual é a nossa
ideia da felicidade, o que deveríamos
fazer ou não fazer nestas
circunstâncias ou naquelas outras,
etc. Esta reflexão enriquece-se
também com o estudo, com os
conselhos que recebemos, etc. Como
resultado deste exercício reflexo, a
pessoa constrói a sua ciência moral:
como um manual pessoal, onde estão
todas as suas convicções sobre o bem
e o mal, os motivos, a sua ideia de
felicidade, etc., muitas vezes



formuladas sinteticamente como 
normas morais. Quando vou tomar
uma decisão (exercício direto)
“consulto” a minha ciência moral, e
então escuto um juízo sobre a
bondade ou maldade da ação que
estou para realizar ou que já realizei.
Não são as normas que guiam a
minha vida, mas as minhas virtudes;
as normas exprimem-nas, ensinam-
mas e lembram-mas quando me
esqueço.

Este juízo de consciência apresenta-
se como mais “objetivo”, porque na
ciência moral não influem tanto as
paixões do momento: é um
conhecimento mais “teórico” sobre o
bem e o mal, aquilo que “no fundo”
sei que é bom ou mau, para além do
que me apetece ou dos sentimentos
desse momento concreto, os quais,
sim, influem na decisão final que
tomarei. É por isso que sinto esse
juízo como uma voz diferente ou 
exterior, mas ao mesmo tempo 



própria, porque foi gerada na minha
ciência moral. Se amanhã tenho um
exame, mas tenho pouca vontade de
estudar e o meu clube de futebol joga
nessa tarde, sei que tenho de ir
estudar, mas começo a procurar
outros motivos: estou cansado, posso
estudar depois, o meu caso é
diferente, etc. O que me apetece mais
fazer procura outros motivos, mas no
fundo sei que, embora tenha razões,
não tenho razão.

A diferença entre o juízo de
consciência e a decisão é o espaço
para a moralidade subjetiva: se a
minha decisão obedece ao juízo da
consciência, faço bem; se lhe
desobedeço, cometo uma falta. A
diferença entre o juízo de
consciência e a verdade moral ou
reta razão é o espaço do erro moral.
São problemas diferentes, mas
ambos são problemas importantes:
em qualquer caso, estaríamos a
andar na direção errada.



A ciência moral e a formação da
consciência

Embora a ciência moral seja um
saber mais “objetivo”, em parte
desligado das paixões do momento,
não podemos pensar que se trata
apenas de “informação teórica”
sobre o bem e o mal: trata-se das
minhas convicções profundas acerca
do que é bom e do que é mau, da
minha identidade moral. Não basta
ter ouvido numa aula de catequese
que não é bom roubar ou mentir ou
dormir com a namorada; é
necessário que essas ideias teóricas
se convertam em convicções, naquilo
que eu verdadeiramente penso que
contribui para a minha felicidade:
até esse momento, essas ideias
propriamente não fazem parte da
minha ciência moral. Vê-se, pois,
claramente como, na formação da
ciência moral, existem:



- Fatores externos: tudo o que recebo,
como a educação na família, na
escola, na catequese, mas também o
exemplo de outras pessoas próximas,
a cultura da sociedade e os costumes
dos ambientes em que ando, que
transmitem as suas ideias como por
osmose.

- Fatores internos: tudo o que eu faço
com aquilo que recebo. Aqui entram
as nossas disposições pessoais: se
somos reflexivos ou superficiais; se
sabemos escutar e se somos dóceis
aos conselhos de pessoas sábias e aos
ensinamentos da Igreja ou, pelo
contrário, se nos agarramos às
nossas opiniões e não deixamos que
ninguém as questione; se
aproveitamos as dúvidas que
surgirem para tentar esclarecer a
consciência pedindo ajuda, ou se as
desprezamos e seguimos com
negligência. Como se vê, a boa
vontade da pessoa tem um peso
muito importante na formação da



consciência. A virtude da humildade é
particularmente importante neste
sentido: é a virtude de quem
compreendeu que a consciência é
uma janela aberta à luz da verdade
moral – uma verdade que me
transcende – e não uma carapaça
para justificar as minhas opiniões
pessoais.

Fatores externos e internos
combinam-se de modo muito variado
em cada pessoa, pois cada um tem
uma história particular, com
experiências de diferente tipo,
pecados e virtudes. Até que ponto os
erros de consciência que provêm de
uma formação defeituosa da ciência
moral se devem a culpas da pessoa
(fatores internos) e até que pontosão
produto de fatores externos é muito
difícil de determinar: é melhor
deixar o juízo a Deus, a não ser que
haja elementos claros de culpa. No
entanto, na ótica de propor caminhos
de acompanhamento e integração, 



essa não é a pergunta mais
importante: a moral cristã não se
centra na determinação do grau da
culpa subjetiva, mas em como
caminhar na verdade para a
santidade.

O erro de consciência e a ajuda
para superá-lo

O Magistério da Igreja sempre teve
presente que existe a “ignorância
invencível... um juízo erróneo, sem
responsabilidade por parte do
sujeito” (Catecismo da Igreja Católica,
1793). Se a nossa consciência julga
erroneamente a moralidade de um
comportamento porque se encontra
em ignorância invencível, “não perde
a sua dignidade”, pois “não deixa de
falar em nome da verdade do
bem” (Veritatis splendor, 62), embora
involuntariamente não alcance a
verdade do bem nesse momento.

A Veritatis splendor define a 
consciência invencivelmente errónea



como a que está dominada por uma
“ignorância da qual o sujeito não é
consciente e da qual não pode sair por
si mesmo”, e a seguir acrescenta que
essa situação a que chegou “não é
culpável”. Tradicionalmente, tem-se
afirmado que uma consciência
invencivelmente errónea é sempre
uma consciência certa, isto é, um
juízo que não oferece dúvidas, ou
porque nem sequer se imagina a
possibilidade oposta, ou porque se
estudou com honestidade e
profundidade o tema em questão e se
chegou a uma conclusão errónea de
boa fé. A consciência certa não pode
ser identificada simplesmente com a
nossa opinião pessoal: é a convicção
profunda e honesta de que um certo
comportamento é verdadeiramente
bom, que me conduz à santidade.
Com estas definições, penso que
dificilmente se poderia falar
propriamente de “ignorância
invencível” quando um cristão
discorda positivamente de um



ensinamento constante do Magistério
moral da Igreja, embora ainda não
compreenda em profundidade os
motivos.

Depois de falar da existência da
consciência invencivelmente
errónea, o Catecismo faz um
importante esclarecimento: “O mal
cometido pela pessoa não lhe pode ser
imputado. Mas não deixa de ser um
mal, uma privação, uma desordem.
Portanto, é preciso trabalhar para
corrigir a consciência moral dos seus
erros” (n. 1793). O erro de
consciência é sempre um mal que me
afasta da minha verdadeira
felicidade. Por isso, nada mais
cristão, nada mais pastoral do que
ajudar um irmão que está no erro a
sair dele, iluminando-o com a luz da
razão e da fé, para que possa andar
pelo caminho da santidade.
Evidentemente, isto não quer dizer
que em todos os casos seja suficiente
“informar” esse irmão acerca da



moralidade de uma ação para lhe
exigir imediatamente o seu
cumprimento. A experiência da
Igreja conhece bem os casos em que
é lícito deixar o penitente na
ignorância de boa-fé em relação a
um pecado material, ou apelar para a
lei da gradualidade, etc.

Para ajudar os outros na formação
da consciência, é preciso procurar
que tanto os fatores externos como
os internos estejam o mais bem
orientados possível. Com muitos dos
externos, não poderemos fazer muito
a curto prazo (leis, cultura, escola,
etc.); com outros, sim (uma catequese
e um acompanhamento pessoal que
expliquem bem as coisas, criar
ambientes e atividades onde as
pessoas tenham bons exemplos e
saboreiem a beleza da vida cristã,
etc.). No que diz respeito aos fatores
internos, é preciso sobretudo ajudar
as pessoas a serem humildes e a
deixarem-se ajudar, ao mesmo



tempo que se procura que cresçam
em virtudes e na vida cristã: muitos
dos comportamentos que exige a
moral cristã só se entendem quando
se vai adquirindo uma vida cristã
mais sólida, e não necessariamente
com mais argumentos. Por isso é tão
importante transmitir vida cristã:
ensinar a rezar, a ver Deus como Pai,
tornar os fiéis conscientes da sua
vocação, procurar que participem
numa vida comunitária que lhes
transmita a beleza da vida de fé, etc.

O caminho de acompanhamento na
formação da consciência tem como
meta identificar as minhas convicções
profundas com a moral do Evangelho,
pelo menos nas questões mais
importantes. Então, poderei
reconhecer os meus erros e decidir-
me a mudar, ainda que se prevejam
futuras quedas ou haja situações –
mesmo permanentes – de falta
importante de liberdade nas quais se
estime que não será capaz de se



comportar assim a curto prazo. Não
vamos falar aqui deste problema
complexo, que infelizmente é cada
vez menos raro. Gostaríamos apenas
de dizer que, no caminho da
formação da consciência, é
importante não “queimar etapas”.
Penso, por exemplo, na plena
integração sacramental de pessoas
que ainda não são capazes de
reconhecer sinceramente erros
graves e manifestos e decidirem-se a
mudar.

Não há dúvida de que as situações
podem ser variadas e complexas, e
que uma receita não pode ser
aplicada a todos igualmente. Mas a
Igreja não pode render-se à cultura
atual e admitir que não é possível
formar bem as consciências dos seus
filhos. Ela fez isso em épocas talvez
mais desumanas do que a atual. A
experiência de tantos bons pastores
mostra como, contando com o tempo
e com a humildade necessária, é



possível ajudar os irmãos que erram
a encontrar novamente a senda da
verdade que os faz felizes.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/teologia-e-
magisterio-o-espaco-da-consciencia/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/teologia-e-magisterio-o-espaco-da-consciencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/teologia-e-magisterio-o-espaco-da-consciencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/teologia-e-magisterio-o-espaco-da-consciencia/

	Teologia e Magistério: o espaço da Consciência

