opusdei.org

Teologia e
Magistério: o espaco
da Consciéncia

Publicamos um artigo do
Professor Arturo Bellocq,
Professor da Universidade
Pontificia da Santa Cruz
(Roma), em que enquadra o
papel da consciéncia na
Teologia Moral. Para este
professor de Teologia Moral, é
importante refletir sobre deixar
espaco a consciéncia dos fiéis,
sem pretender substitui-la, e
ajuda-los ao mesmo tempo na
sua formacao.



25/06/2018

Parte importante da conversdo
pastoral a qual nos chama o Papa
Francisco consiste em “formar as
consciéncias” em vez de “pretender
substitui-las”, em “deixar espago a
consciéncia dos fiéis” (cf. Amoris
Laetitia, 37). E uma indicacéo valiosa
para a Teologia Moral, que quer dar
razdo da experiéncia crista.

Com efeito, a moral crista ndo é
somente uma moral da verdade, pela
qual sabemos o que temos de fazer
para sermos felizes. £ também uma
moral da liberdade: o bom cristdo
avanca pelo caminho indicado por
Jesus Cristo no Evangelho porque
quer, porque esta pessoalmente
convencido de que esse programa de
vida responde plenamente aos seus
desejos de felicidade, mesmo que no
inicio ndo entenda completamente as



razdes por que da cada um dos
passos que o Senhor lhe pede.

Por este motivo, é 16gico que o Papa
também tenha pedido para integrar
melhor a consciéncia das pessoas no
acompanhamento pastoral das
situacoes de fragilidade que nao
respondem objetivamente a proposta
do Evangelho (cf. ibidem, 303).

Estas indicag0es propiciaram que o
tema da consciéncia moral e a sua
formacdo se encontrem de novo
muito presentes no &mbito da
pastoral e da teologia moral. Dar
mais espago a consciéncia das
pessoas é sem duvida o caminho -
mais arduo, mas mais auténtico —
para formar na verdadeira liberdade
interior. Mas, se for utilizado como
pretexto para conceder a consciéncia
pessoal um poder de justificacdo
definitivo, como se fosse a norma
suprema e inapelavel da moralidade,
que poderia dispensar-nos de ter de



viver como Jesus nos ensinou, entao
correr-se-ia o risco de deixar de
anunciar a verdade que salva.

A consciéncia: janela ou carapaca?

Este era precisamente o tema da
famosa conferéncia Consciéncia e
verdade que o Cardeal Ratzinger
proferiu em 1991. Comeca com um
episodio de quando era jovem
professor universitario na
Alemanha. Numa reunido com
outros professores, ouviu um dos
mais velhos comentar que “era de
dar gracas a Deus por ter concedido a
tantos homens a possibilidade de
serem ndo-crentes em boa
consciéncia. Se lhes tivesse aberto os
olhos e se tornassem crentes, nao
teriam sido capazes, num mundo
como 0 Nnosso, carregar no peso da fé
e dos seus deveres morais. Contudo,
e uma vez (ue percorrem um
caminho diferente em boa



consciéncia, podem igualmente
alcancar a salvacido”.

Duas coisas o surpreenderam nesse
raciocinio: em primeiro lugar, a ideia
de que a fé crista fosse um peso que
tornasse mais dificil a salvacdo -
como um castigo ou uma maldicado
de Deus —, enquanto a consciéncia
erronea seria a verdadeira graga,
porque liberta das exigéncias da
verdade e nos oferece a possibilidade
de viver uma vida mais “humana”; e,
em segundo lugar, a ideia de
consciéncia que o seu interlocutor
pressupunha, que ndo era a de uma
janela aberta ao verdadeiro conteudo
da felicidade, mas a de uma carapa¢a
na qual o homem pode refugiar-se
para fugir da realidade, uma
justificacdo da subjetividade, que o
dispensaria de procurar a verdade
do seu proprio ser e da sua propria
felicidade. Quem ndo é capaz de
perceber a culpa esta
espiritualmente enfermo. Nao é



possivel transformar a consciéncia
num mecanismo de autojustificagdo, é
necessario recuperar a sua dimensao
de transparéncia do sujeito para o
divino, para perceber a grandeza da
vocacdo do homem.

Em teologia moral, sdo bem
conhecidas as causas historicas desta
confusdo da consciéncia moral com
um mecanismo de autojustificacdo.
Da tendéncia ao legalismo da moral
nos manuais neo-escolasticos — nos
quais se apresentava a lei moral
como um limite a liberdade pessoal:
bom e razoavel, mas em todo o caso
limite —, um movimento pendular
desembocou na tendéncia ao
subjetivismo, onde o valor da lei
moral era relativizado e
transformado numa série de
imperativos formais — de coeréncia,
benevoléncia, abertura a toda a
realidade, etc. —, com o0s quais a
consciéncia se legislava a si mesma e



determinava autonomamente a
obrigacdo moral em cada situacao.

Legalismo e subjetivismo sdo dois
extremos do mesmo problema:
pensar que a liberdade e a lei moral
sdo realidades extrinsecas, como dois
oponentes que disputam o mesmo
terreno, onde o que um possui €
perdido pelo outro. A forma mentis
que esta subjacente a estas atitudes
continua presente em formas mais
mitigadas, sem superar
completamente a concecdo
normativista da lei moral e da
consciéncia.

Como se vé, os problemas sao
fundamentalmente dois. Em
primeiro lugar, no que se refere a lei
moral, é necessario mostrar que a
moral crista — e antes disso, a moral
humana - nao se reduz a coeréncia
consigo mesmo, mas exige viver de
um certo modo e ndo de outro. Jesus
mostrou-nos um caminho concreto, a



sua vida e 0s seus ensinamentos nao
podem reduzir-se a imperativos
formais, tém um contetido, exigente e
atraente: um cristdo ama a Deus
sobre todas as coisas, perdoa ao seu
proximo, honra os seus pais, ndo
rouba, ndo comete atos impuros, ndo
deposita a sua confianca nas
riquezas, sofre com bom animo a dor
e a perseguicdo, etc. Quem vai por
este caminho, mesmo que tropece de
vez em quando, encontra a
felicidade; quem vai por outros
caminhos, dificilmente a encontrara.

Em segundo lugar, no que se refere a
consciéncia, é necessario explicar
donde procede essa capacidade de
perceber a verdade moral, essa “voz
interior” que aprova ou desaprova as
minhas acdes e é, a0 mesmo tempo,
“minha” e “ndo completamente
minha”. Conhecendo a sua natureza,
poderemos avaliar em que medida
sou responsavel pelo que diz essa voz
ou posso afirmar que se trata da voz



de Deus, e ver até que ponto um erro
de consciéncia me justifica. O tema é
importante nos nossos dias. E cada
vez mais frequente encontrar
pessoas cristas que ndo s6 ndo vivem
de acordo com a sua fé, como tém
sérias dificuldades para aceitar na
sua consciéncia a proposta crista
com todas as suas implicacdes.
Aprofundar o fenémeno da
consciéncia — dos seus recursos e das
suas fragilidades — pode lancar luz
sobre como projetar formas de
acompanhamento e de integracdo
que sejam eficazes.

A consciéncia e a sua “voz”: o juizo
da consciéncia

O Concilio Vaticano II apresenta a
consciéncia como um lugar ou
instancia intima da pessoa onde
ressoa uma voz que da a conhecer
uma lei que o homem ndo se deu a si
mesmo, mas que esta escrita no seu
coracdo, e que, portanto, ele deve



seguir se quiser ser feliz: é a sua lei, a
lei da sua felicidade. Em suma, é uma
capacidade para reconhecer a
verdade moral, uma verdade que nos
ndo inventamos, mas que de algum
modo esta em nos. Esta capacidade
torna-se efetiva através de uma voz
que adverte com indicacoes
concretas, que julga os
comportamentos concretos: “faz isto,
evita aquilo” (cf. Gaudium et spes, n.
16).

Para explicar donde vem essa voz,
necessitamos de recorrer a filosofia
e, concretamente, a distingao que
estabelece entre o exercicio direto da
razao pratica e o seu exercicio
reflexo. A razao pratica é a razao
humana quando guia o agir. Tem um
modo de exercicio direto pelo qual, a
partir do desejo de determinados fins
— (ue a pessoa possui segundo as
virtudes que tenha cultivado —,
escolhe os meios para realiza-los em
cada situacdo que se apresente. Este



modo de exercicio termina na
decisdo: guiar o agir significa propor-
se os fins e realiza-los mediante
acoes concretas.

Mas, além de tomar decisdes, a nossa
razao esta constantemente refletindo
sobre a sua propria atividade: € o
exercicio reflexo, gracas ao qual
tentamos compreender, melhorar e,
se for o caso, corrigir o exercicio
direto. Assim, tiramos conclusdes
sobre como decidimos, porqué, onde
estdo o bem e 0 mal, qual é a nossa
ideia da felicidade, o que deveriamos
fazer ou nao fazer nestas
circunstancias ou naquelas outras,
etc. Esta reflexdo enriquece-se
também com o estudo, com 0s
conselhos que recebemos, etc. Como
resultado deste exercicio reflexo, a
pessoa constroi a sua ciéncia moral:
como um manual pessoal, onde estdo
todas as suas convicg¢des sobre o bem
e 0 mal, os motivos, a sua ideia de
felicidade, etc., muitas vezes



formuladas sinteticamente como
normas morais. Quando vou tomar
uma decisdo (exercicio direto)
“consulto” a minha ciéncia moral, e
entdo escuto um juizo sobre a
bondade ou maldade da acdo que
estou para realizar ou que ja realizei.
Nd&o sdo as normas que guiam a
minha vida, mas as minhas virtudes;
as normas exprimem-nas, ensinam-
mas e lembram-mas quando me
esqueco.

Este juizo de consciéncia apresenta-
se como mais “objetivo”, porque na
ciéncia moral ndo influem tanto as
paixdes do momento: é um
conhecimento mais “tedrico” sobre o
bem e o mal, aquilo que “no fundo”
sei que é bom ou mau, para além do
que me apetece ou dos sentimentos
desse momento concreto, 0s quais,
sim, influem na decisdo final que
tomarei. E por isso que sinto esse
juizo como uma voz diferente ou
exterior, mas ao mesmo tempo



propria, porque foi gerada na minha
ciéncia moral. Se amanhda tenho um
exame, mas tenho pouca vontade de
estudar e o meu clube de futebol joga
nessa tarde, sei que tenho de ir
estudar, mas comego a procurar
outros motivos: estou cansado, posso
estudar depois, 0 meu caso é
diferente, etc. O que me apetece mais
fazer procura outros motivos, mas no
fundo sei que, embora tenha razoes,
ndo tenho razdo.

A diferenca entre o juizo de
consciéncia e a decisdo é o espaco
para a moralidade subjetiva: se a
minha decisdo obedece ao juizo da
consciéncia, fagco bem; se lhe
desobedeco, cometo uma falta. A
diferenca entre o juizo de
consciéncia e a verdade moral ou
reta razao € o espago do erro moral.
Sao problemas diferentes, mas
ambos sdo problemas importantes:
em qualquer caso, estariamos a
andar na direcao errada.



A ciéncia moral e a formacao da
consciéncia

Embora a ciéncia moral seja um
saber mais “objetivo”, em parte
desligado das paix6es do momento,
ndo podemos pensar que se trata
apenas de “informacdo tedrica”
sobre o bem e o mal: trata-se das
minhas convic¢des profundas acerca
do que é bom e do que é mau, da
minha identidade moral. Nao basta
ter ouvido numa aula de catequese
que ndo é bom roubar ou mentir ou
dormir com a namorada; é
necessario que essas ideias teoricas
se convertam em convic¢des, naquilo
que eu verdadeiramente penso que
contribui para a minha felicidade:
até esse momento, essas ideias
propriamente ndo fazem parte da
minha ciéncia moral. Vé-se, pois,
claramente como, na formacao da
ciéncia moral, existem:



- Fatores externos: tudo o que recebo,
como a educacdo na familia, na
escola, na catequese, mas também o
exemplo de outras pessoas proximas,
a cultura da sociedade e os costumes
dos ambientes em que ando, que
transmitem as suas ideias como por
osmose.

- Fatores internos: tudo o que eu faco
com aquilo que recebo. Aqui entram
as nossas disposicoes pessoais: se
somos reflexivos ou superficiais; se
sabemos escutar e se somos doceis
aos conselhos de pessoas sabias e aos
ensinamentos da Igreja ou, pelo
contrario, se nos agarramos as
nossas opinides e ndo deixamos que
ninguém as questione; se
aproveitamos as duvidas que
surgirem para tentar esclarecer a
consciéncia pedindo ajuda, ou se as
desprezamos e seguimos com
negligéncia. Como se vé, a boa
vontade da pessoa tem um peso
muito importante na formacdo da



consciéncia. A virtude da humildade é
particularmente importante neste
sentido: é a virtude de quem
compreendeu que a consciéncia é
uma janela aberta a luz da verdade
moral — uma verdade que me
transcende — e ndo uma carapaga
para justificar as minhas opinides
pessoais.

Fatores externos e internos
combinam-se de modo muito variado
em cada pessoa, pois cada um tem
uma histdria particular, com
experiéncias de diferente tipo,
pecados e virtudes. Até que ponto o0s
erros de consciéncia que provém de
uma formacao defeituosa da ciéncia
moral se devem a culpas da pessoa
(fatores internos) e até que pontosao
produto de fatores externos é muito
dificil de determinar: é melhor
deixar o juizo a Deus, a ndo ser que
haja elementos claros de culpa. No
entanto, na Otica de propor caminhos
de acompanhamento e integracao,



essa ndo é a pergunta mais
importante: a moral cristd néo se
centra na determinacdo do grau da
culpa subjetiva, mas em como
caminhar na verdade para a
santidade.

O erro de consciéncia e a ajuda
para supera-lo

O Magistério da Igreja sempre teve
presente que existe a “ignorancia
invencivel... um juizo erroneo, sem
responsabilidade por parte do
sujeito” (Catecismo da Igreja Catdlica,
1793). Se a nossa consciéncia julga
erroneamente a moralidade de um
comportamento porque se encontra
em ignorancia invencivel, “ndo perde
a sua dignidade”, pois “ndo deixa de
falar em nome da verdade do

bem” (Veritatis splendor, 62), embora
involuntariamente ndo alcance a
verdade do bem nesse momento.

A Veritatis splendor define a
consciéncia invencivelmente erronea



como a que estd dominada por uma
“ignorancia da qual o sujeito ndo é
consciente e da qual ndo pode sair por
Si mesmo”, e a seguir acrescenta que
essa situacao a que chegou “néo €
culpavel”. Tradicionalmente, tem-se
afirmado que uma consciéncia
invencivelmente erronea é sempre
uma consciéncia certa, isto é, um
juizo que nao oferece duvidas, ou
porque nem sequer se imagina a
possibilidade oposta, ou porque se
estudou com honestidade e
profundidade o tema em questao e se
chegou a uma conclusdo erronea de
boa fé. A consciéncia certa nao pode
ser identificada simplesmente com a
nossa opinido pessoal: é a convic¢ao
profunda e honesta de que um certo
comportamento € verdadeiramente
bom, que me conduz a santidade.
Com estas defini¢des, penso que
dificilmente se poderia falar
propriamente de “ignorancia
invencivel” quando um cristdo
discorda positivamente de um



ensinamento constante do Magistério
moral da Igreja, embora ainda néo
compreenda em profundidade os
motivos.

Depois de falar da existéncia da
consciéncia invencivelmente
erronea, o Catecismo faz um
importante esclarecimento: “O mal
cometido pela pessoa ndo lhe pode ser
imputado. Mas ndo deixa de ser um
mal, uma privagdo, uma desordem.
Portanto, é preciso trabalhar para
corrigir a consciéncia moral dos seus
erros” (n. 1793). O erro de
consciéncia é sempre um mal que me
afasta da minha verdadeira
felicidade. Por isso, nada mais
cristdo, nada mais pastoral do que
ajudar um irmdo que estd no erro a
sair dele, iluminando-o com a luz da
razao e da fé, para que possa andar
pelo caminho da santidade.
Evidentemente, isto ndo quer dizer
que em todos os casos seja suficiente
“informar” esse irmao acerca da



moralidade de uma acao para lhe
exigir imediatamente o seu
cumprimento. A experiéncia da
Igreja conhece bem os casos em que
é licito deixar o penitente na
ignorancia de boa-fé em relacdo a
um pecado material, ou apelar para a
lei da gradualidade, etc.

Para ajudar os outros na formacao
da consciéncia, é preciso procurar
que tanto os fatores externos como
os internos estejam o mais bem
orientados possivel. Com muitos dos
externos, ndo poderemos fazer muito
a curto prazo (leis, cultura, escola,
etc.); com outros, sim (uma catequese
e um acompanhamento pessoal que
expliquem bem as coisas, criar
ambientes e atividades onde as
pessoas tenham bons exemplos e
saboreiem a beleza da vida crista,
etc.). No que diz respeito aos fatores
internos, é preciso sobretudo ajudar
as pessoas a serem humildes e a
deixarem-se ajudar, ao mesmo



tempo que se procura que cres¢am
em virtudes e na vida cristd: muitos
dos comportamentos que exige a
moral cristd so se entendem quando
se vai adquirindo uma vida crista
mais solida, e ndo necessariamente
com mais argumentos. Por isso é tdo
importante transmitir vida crista:
ensinar a rezar, a ver Deus como Pai,
tornar os fiéis conscientes da sua
vocagao, procurar que participem
numa vida comunitaria que lhes
transmita a beleza da vida de fé, etc.

O caminho de acompanhamento na
formacdo da consciéncia tem como
meta identificar as minhas convicg¢oes
profundas com a moral do Evangelho,
pelo menos nas questdes mais
importantes. Entdo, poderei
reconhecer os meus erros e decidir-
me a mudar, ainda que se prevejam
futuras quedas ou haja situacoes —
mesmo permanentes — de falta
importante de liberdade nas quais se
estime que ndo sera capaz de se



comportar assim a curto prazo. Nao
vamos falar aqui deste problema
complexo, que infelizmente é cada
vez menos raro. Gostariamos apenas
de dizer que, no caminho da
formacdo da consciéncia, é
importante ndo “queimar etapas”.
Penso, por exemplo, na plena
integracdo sacramental de pessoas
que ainda néo sdo capazes de
reconhecer sinceramente erros
graves e manifestos e decidirem-se a
mudar.

Ndao ha duvida de que as situagdes
podem ser variadas e complexas, e
que uma receita ndo pode ser
aplicada a todos igualmente. Mas a
Igreja ndo pode render-se a cultura
atual e admitir que ndo € possivel
formar bem as consciéncias dos seus
filhos. Ela fez isso em épocas talvez
mais desumanas do que a atual. A
experiéncia de tantos bons pastores
mostra como, contando com o tempo
e com a humildade necessaria, é



possivel ajudar os irmdos que erram
a encontrar novamente a senda da
verdade que os faz felizes.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/teologia-e-
magisterio-o-espaco-da-consciencia/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/teologia-e-magisterio-o-espaco-da-consciencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/teologia-e-magisterio-o-espaco-da-consciencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/teologia-e-magisterio-o-espaco-da-consciencia/

	Teologia e Magistério: o espaço da Consciência

