
opusdei.org

O tempo de uma
presença (2): Natal, a
luz de Belém

Na série de editoriais sobre o
Ano Litúrgico, publica-se agora
um relativo ao Natal, altura em
que recordamos que Jesus
nasceu “para iluminar o nosso
caminhar sobre a terra”.

24/12/2016

Descarregar livro completo «O
tempo de uma presença»

https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/


Cristo, redentor do mundo, Unigénito
do Pai, nascido inefavelmente do Pai
antes de todos os tempos, «Christe,
redemptor omnium, / ex Patre, Patris
Unice, / solus ante principium / natus
ineffabiliter»[1]. Estas palavras, as
primeiras que a Igreja pronuncia
cada ano no começo do tempo de
Natal, introduzem-nos na vida íntima
de Deus. As celebrações litúrgicas
nestes dias, os tempos de meditação
diante do presépio, a vida familiar
mais intensa, querem-nos ajudar a
contemplar a Palavra que se fez
Menino; a olhar para ela «com as
disposições humildes da alma cristã»
que não quer «reduzir a grandeza de
Deus aos nossos pobres conceitos (...)
mas compreender que o mistério, na
sua obscuridade, é uma luz que guia
a vida dos homens»[2].

Uma luz que nos leva ao Pai

«Deus é luz»[3]: n’Ele não há trevas.
Quando intervém na história dos



homens, a escuridão desaparece. Por
isso, cantamos no dia de Natal: «lux
fulgebit hodie super nos, quia natus
est nobis Dominus»[4]; uma luz nos
rodeará com o seu brilho, porque o
Senhor nasceu para nós.

Jesus Cristo, o Verbo Encarnado,
nasce para iluminar o nosso caminho
na terra; nasce para nos mostrar o
rosto amável do Pai e revelar o
mistério de um Deus que não é um
ser solitário, mas sim Pai, Filho e
Espírito Santo. O Pai gera o Filho na
eternidade, num acto perfeitíssimo
de Amor que faz do Verbo o Filho
Amado. Do «Pai das luzes»[5] procede
Aquele que é «Luz de Luz, Deus
verdadeiro de Deus verdadeiro»[6].
Mesmo que na terra os nossos olhos
não possam perceber aquela inefável
geração de Luz, o Senhor não nos
deixou nas trevas: deixou-nos um
sinal para intuirmos alguma parte do
mistério. Esse sinal é o nascimento
virginal de Jesus na noite de Belém.



«A virgindade de Maria manifesta a
iniciativa absoluta de Deus na
Encarnação. Jesus só tem Deus por
Pai»[7]. O único Filho de Maria é o
Unigénito do Pai; o nascido
inefavelmente do Pai antes de todos
os tempos, nasce também de modo
inefável de uma Mãe Virgem. Por
isso, a Igreja canta «talis partus decet
Deus»[8], convinha à dignidade de
Deus um nascimento tão admirável.
Trata-se de um mistério que revela o
resplendor da glória divina aos que
são humildes[9]. Se nos
aproximarmos do Menino com a
simplicidade dos pastores que
acorrem à gruta pressurosos[10], ou
como a dos Reis Magos que
«prostrando-se, O adoraram»[11],
poderemos reconhecer o reflexo da
sua geração eterna na luz que irradia
da face do Menino.

O início do caminho para a Páscoa



«Ora, estando ali aconteceu
completarem-se os dias em que devia
dar à luz, e deu à luz o seu filho
primogénito, e o enfaixou, e o
reclinou numa manjedoura, porque
não havia lugar para eles na
hospedaria»[12]. É fácil imaginar a
alegria que Maria sentia desde o
momento da Anunciação. Uma
alegria que iria crescendo à medida
que passavam os dias e o Filho de
Deus se formava no seu seio.
Todavia, a Nossa Senhora e a S. José
não lhes foram poupadas todas as
penalidades. A noite santa do
nascimento do Redentor está
marcada pela dureza e a frieza do
coração humano: «Veio para o que
era Seu e os Seus não O
receberam»[13]. Deste modo, se o
nascimento sem dor antecipava a
glória do Reino, antecipava também
a “hora” de Jesus, em que daria a sua
vida por amor às criaturas: «os seus
braços são de menino, mas são os



mesmos que se abrirão na Cruz,
atraindo todos os homens»[14].

Na liturgia do tempo do Natal, a
Igreja convida-nos a recordar o
começo daquela paixão de Amor de
Deus pelos homens que culmina com
a celebração anual da Páscoa. De
facto, a festa do Natal do Senhor, de
modo diferente da Páscoa anual, não
começou a celebrar-se liturgicamente
até bem entrado o século IV, à
medida que o calendário refletia
mais cada vez a unidade de todo o
mistério de Cristo. Por isso, ao
celebrarmos o nascimento de Jesus e
deixar-nos tocar pela sua ternura de
Menino, o sentido da sua vinda à
terra actualiza-se, como conta o
cântico de Natal que tantas
recordações trazia a S. Josemaria:
«Eu desci à terra para padecer». O
Natal e a Páscoa estão unidos não
apenas pela luz, mas também pela
potência da Cruz gloriosa.



«Dum medium silentium... Quando
um silêncio profundo envolvia todas
as coisas e a noite ia a meio do seu
curso, então, a Tua palavra
omnipotente desceu do céu e do
trono real»[15]. São palavras do livro
da Sabedoria, que fazem referência
imediata à Páscoa antiga, ao Êxodo
em foram libertados os israelitas. A
liturgia utiliza-as frequentemente no
tempo do Natal para nos apresentar,
por meio de contrastes, a figura do
Verbo que vem à terra. Quem é
inabarcável circunscreve-se no
tempo; o Dono do mundo não
encontra lugar no seu mundo; o
Príncipe da Paz desce como
«implacável guerreiro» do seu trono
real. Deste modo, podemos
compreender que o nascimento de
Jesus é o fim da tirania do pecado, o
começo da libertação dos filhos de
Deus. Jesus libertou-nos do pecado
através do seu mistério Pascal. É a
“hora” que percorre e guia toda a
história humana.



Jesus assume uma natureza como a
nossa, com as suas debilidades, para
libertar-nos do pecado através da sua
morte. Isto só se compreende do
ponto de vista do amor, pois o amor
pede união, pede partilhar a mesma
sorte que a pessoa amada: «A única
norma ou medida que nos permite
compreender de algum modo essa
maneira de actuar de Deus é reparar
que não tem medida, ver que nasce
de uma loucura de amor, que O leva
a tomar a nossa carne e a carregar
com o peso dos nossos pecados»[16].

O Senhor quis ter um coração de
carne como o nosso, para traduzir
em linguagem humana a loucura do
amor de Deus por cada pessoa. Por
isso, a Igreja alegra-se quando
exclama «Puer natus est nobis»[17],
nasceu-nos um Menino. Porque Ele é
o Messias esperado pelo povo de
Israel e a sua missão abrange o
universo. Jesus nasce para todos,
«uniu-se de certo modo a cada



homem»[18], não se envergonha de
chamar-nos “irmãos” e quer louvar a
bondade do Pai connosco. É lógico
que nos dias do Natal vivamos de um
modo especial a fraternidade cristã,
que amemos todas as pessoas sem
fazer distinções da sua origem ou das
suas capacidades. Temos de acolher
o amor libertador de Jesus, que nos
tira da escravidão das nossas más
inclinações e derruba os muros que
há entre os homens, para fazer-nos
finalmente «filhos no Filho»[19].

Um mistério que ilumina a família

«As festas em torno do mistério da
Encarnação (Anunciação, Natal,
Epifania) comemoram o princípio da
nossa salvação e comunicam-nos as
primícias do mistério da Páscoa»[20].
Estas primícias provêm sempre do
contacto com Jesus, das relações que
se criam em torno do Menino que,
como qualquer criança que vem ao
mundo, são primeiramente relações



familiares. A luz do Menino estende-
se, portanto, antes de mais nada, a
Maria e José, e a partir deles a todas
as famílias.

No tempo de Natal, a festa da
Sagrada Família lembra-nos que as
famílias cristãs estão chamadas a
refletir a luz do lar de Nazaré. São
um dom do Pai celestial, que quer
que haja oásis no mundo em que o
amor seja libertado da escravidão do
egoísmo. As leituras desta festa
propõem alguns conselhos para
tornar santa a vida familiar: «revesti-
vos de sentimentos de misericórdia,
de bondade, humildade, mansidão e
paciência. Suportai-vos uns aos
outros e perdoai-vos mutuamente se
alguém tiver razão de queixa contra
outro. Tal como o Senhor vos
perdoou, assim deveis fazer vós
também»[21]. Tratam-se de atitudes
concretas para tornar realidade o
grande paradoxo do Evangelho: só a



renúncia e o sacrifício conduzem ao
verdadeiro amor.

A oitava do Natal acaba com a
solenidade de Santa Maria Mãe de
Deus. Esta festa começou a celebrar-
se em Roma, possivelmente
relacionada com a dedicação da
igreja de Santa Maria ad martyres,
situada no Panteão. A celebração faz-
nos recordar que o Filho de Deus é
também Filho daquela que acreditou
nas promessas de Deus[22] e que Ele se
fez carne para nos redimir. Assim,
poucos dias depois festejamos o
Nome de Jesus, nome no qual
encontramos consolação na nossa
oração, já que nos lembra que o
Menino que adoramos chama-se
Jesus porque nos salva dos nossos
pecados[23].

A salvação para todos os homens

Os últimos dias do ciclo de Natal
comemoram a força expansiva da
Luz de Deus, que quer reunir todos



os homens na grande família de
Deus. O rito romano antigamente
comemorava também, junto com a
festa do Batismo do Senhor, a
“manifestação” aos Magos do Oriente
– primícias entre os gentios – e as
bodas de Caná, primeira
manifestação da glória de Jesus aos
seus discípulos. Mesmo que a liturgia
romana celebre hoje estas
“epifanias” em dias diferentes, ficam
alguns ecos dessa tradição que
conservaram as liturgias orientais.
Um destes ecos é uma antífona do dia
6 de janeiro: «Hoje a Igreja uniu-se
ao seu esposo celeste, porque, no
Jordão, Cristo a lavou dos seus
pecados; os Magos, com presentes,
correm às festas das núpcias reais; e
os convivas alegram-se com a água
transformada em vinho»[24].

Na solenidade da Epifania, a Igreja
convida a seguir o exemplo dos
Magos, que perseveram na procura
da Verdade, não temem perguntar



quando perdem a luz da estrela e
encontram a sua própria grandeza
adorando o Menino recém nascido.
Como eles, também nós queremos
dar-Lhe tudo o que há de melhor,
cientes de que dar é próprio de
enamorados e que ao Senhor «não
lhe interessam riquezas, nem frutos,
nem animais da terra, do mar ou do
ar, porque tudo isso lhe pertence.
Quer algo de íntimo, que havemos de
lhe entregar com liberdade: dá-me,
meu filho, o teu coração (Pr 23,
26)»[25].

Festejar o Baptismo

A Festa do Batismo do Senhor
encerra o tempo de Natal. Convida-
nos a contemplar Jesus que se inclina
humildemente para santificar as
águas, para que no sacramento do
Batismo possamos unir-nos à sua
Páscoa: «Nós, com o Batismo, somos
imergidos naquela fonte inesgotável
de vida que é a morte de Jesus, o



maior ato de amor de toda a
história»[26]. Por isso, como diz o Papa
Francisco, é natural que recordemos
com alegria a data em que
recebemos este sacramento:
«Conhecer a data do nosso Batismo
significa conhecer uma data feliz.
Mas o risco de não o conhecer
significa perder a memória daquilo
que o Senhor fez em nós, a memória
do dom que recebemos»[27]. Assim
fazia S. Josemaria, pois cada dia 13
de janeiro lembrava-se com
agradecimento dos seus padrinhos e
do próprio sacerdote que o
batizou[28]. Num dos seus últimos
aniversários na terra, quando saía do
oratório de Santa Maria da Paz,
depois de celebrar a Missa, deteve-se
um momento diante da pia batismal,
beijou-a e acrescentou: «Dá-me muita
alegria beijá-la. Aqui fizeram-me
cristão».

Cada três anos, no primeiro domingo
depois do Batismo do Senhor



proclama-se o evangelho das bodas
de Caná. No começo do Tempo
Ordinário, lembram-nos que a luz
que resplandeceu em Belém e no
Jordão não é um parêntesis na nossa
vida, mas uma força transformadora
que pretende chegar a toda a
sociedade a partir do seu núcleo, que
são as relações familiares. A
transformação da água em vinho
sugere-nos que as realidades
humanas, incluíndo o trabalho de
cada dia bem feito, podem-se
transformar numa coisa divina. Jesus
pede-nos para enchermos as bilhas
«usque ad summum»[29] que, com a
ajuda da sua graça, atestemos até à
borda os nossos esforços, para que a
nossa vida adquira valor
sobrenatural. Nesta tarefa de
santificar o trabalho quotidiano
encontramos novamente Santa
Maria: a mesma que nos mostrou o
Menino em Belém, dirige-nos para o
Mestre com aquele conselho seguro:
«Fazei tudo o que Ele vos disser!»[30].



Juan Rego

[1] Hino Christe, redemptor omnium, I
Vésperas de Natal.

[2] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
13.

[3] 1Jo 1, 5.

[4] cf. Missal Romano, Natal do
Senhor, Ad Missam in aurora,
Antífona de entrada (cf. Is 9, 2.6).

[5] Tg 1, 17.

[6] Símbolo Niceno-
Constantinopolitano.

[7] Catecismo da Igreja Católica, n.
503.

[8] Hino Veni, Redemptor Gentium.

[9] cf. Heb 1, 3.



[10] cf. Lc 2, 16.

[11] Mt 2, 11.

[12] Lc 2, 6-7.

[13] Jo 1, 11.

[14] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
38.

[15] Sb 18, 14-15.

[16] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
144.

[17] cf. Missal Romano, Natal do
Senhor, Ad Missam in die, Antífona
de entrada (Cfr. Is 9, 6).

[18] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 22.

[19] Ibid.

[20] Catecismo da Igreja Católica, n.
1171.



[21] Col 3, 12-13 (2ª leitura da festa da
Sagrada Família).

[22] cf. Lc 1, 45

[23] Mt 1, 21.

[24] Antífona ad Benedictus, Laudes
de 6 de janeiro.

[25] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
35.

[26] Francisco, Audiência geral,
08/01/2014.

[27] Ibid.

[28] cf. Andrés Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol. I,
Editorial Verbo, Lisboa, 2002, pp.
16-17.

[29] Jo 2, 7.

[30] Jo 2, 5.

Juan Rego



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tempo-de-
natal-a-luz-de-belem/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tempo-de-natal-a-luz-de-belem/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tempo-de-natal-a-luz-de-belem/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tempo-de-natal-a-luz-de-belem/

	O tempo de uma presença (2): Natal, a luz de Belém

