
opusdei.org

O tempo de uma
presença (1):
Advento, preparar a
vinda do Senhor

O Senhor não se afastou do
mundo, não nos deixou
sozinhos. O Advento é um
tempo em que a Igreja chama
os seus filhos a vigiar, a estar
acordados para receberem
Cristo que passa, Cristo que
vem. Editorial sobre este tempo
do ano litúrgico.

24/11/2019



Descarregar livro completo «O
tempo de uma presença»

«Deus todo-poderoso, despertai nos
vossos fiéis, a vontade firme de se
prepararem, pela prática das boas
obras, para ir ao encontro de Cristo,
de modo que, chamados um dia à sua
direita, mereçam alcançar o reino
dos Céus». Estas palavras da oração
colecta do primeiro domingo do
Advento iluminam com grande
eficácia o carácter peculiar deste
tempo, com que inicia o Ano
litúrgico. Ecoando a atitude das
virgens prudentes da parábola
evangélica, que souberam ter o
azeite pronto para as bodas do
Esposo[1], a Igreja chama os seus
filhos a vigiar, a estar despertos para
receber Cristo que passa, Cristo que
vem.

https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/


Tempo de presença

O desejo de ir ao encontro, de
preparar a vinda do Senhor[2], situa-
nos perante o termo grego parusia,
que o latim traduz por adventus,
donde deriva a palavra Advento. De
facto, adventus pode-se traduzir por
“presença”, “chegada”, “vinda”. Não
se trata, de resto, de uma palavra
criada pelos cristãos. Na Antiguidade
utilizava-se, em ambientes profanos,
para designar a primeira visita
oficial de um personagem
importante – o rei, o imperador ou
algum dos seus representantes – com
motivo da sua tomada de posse.
Também podia indicar a chegada da
divindade, que sai do seu segredo
para se manifestar com força, ou
para receber culto. Os cristãos
adotaram o termo para expressar a
sua relação com Jesus Cristo: Jesus é
o Rei que entrou nesta pobre
“província”, a nossa terra, para nos
visitar a todos; um Rei que convida a



participar na festa do seu Advento
todos os que acreditam n’Ele, todos
os que estão convictos da sua
presença entre nós.

Ao dizer adventus, os cristãos
afirmavam, simplesmente, que Deus
está aqui: o Senhor não se retirou do
mundo, não nos deixou sós. Mesmo
que não possamos vê-lo ou tocá-lo,
como acontece com as realidades
sensíveis, Ele está aqui e vem visitar-
nos de muitos modos: na leitura da
Sagrada Escritura; nos sacramentos,
especialmente na Eucaristia; no ano
litúrgico; na vida dos santos; em
tantos episódios mais ou menos
prosaicos, da vida quotidiana; na
beleza da criação... Deus ama-nos,
conhece o nosso nome, interessam-
Lhe todos os nossos assuntos e está
sempre presente junto a nós. Esta
certeza da sua presença, que a
liturgia do Advento nos sugere
discretamente, mas com constância
ao longo destas semanas, não esboça



uma nova imagem do mundo ante os
nossos olhos? “Esta certeza que a Fé
nos dá faz-nos olhar o que nos cerca
a uma luz nova e, permanecendo
tudo igual, leva-nos a ver que tudo é
diferente, porque tudo é expressão
do amor de Deus”[3].

Uma memória agradecida

O Advento convida-nos a parar, em
silêncio, para captar a presença de
Deus. São dias para tornar a
considerar, com palavras de S.
Josemaria, que “Deus está junto de
nós continuamente. - Vivemos como
se o Senhor estivesse lá longe, onde
brilham as estrelas, e não
consideramos que também está
sempre ao nosso lado. E está como
um pai amoroso - quer mais a cada
um de nós do que todas as mães do
mundo podem querer a seus filhos -
ajudando-nos, inspirando-nos,
abençoando... e perdoando”[4].



Se nos embebermos desta realidade,
se a considerarmos frequentemente
no tempo do Advento, sentir-nos-
emos animados a dirigir-Lhe a
palavra com confiança na oração, e
muitas vezes durante o dia;
apresentar-Lhe-emos os sofrimentos
que nos entristecem, a impaciência e
as perguntas que surgem do nosso
coração. É este um momento
oportuno para crescer em nós a
certeza de que Ele sempre nos ouve.
«Para Vós, Senhor, elevo a minha
alma. Meu Deus, em Vós confio. Não
seja confundido»[5].

Compreenderemos também como os
matizes às vezes inesperados de cada
dia são sinais pessoalíssimos que nos
dirige Deus, sinais do seu olhar
atento sobre cada um de nós.
Acontece que costumamos estar
muito atentos aos problemas, às
dificuldades, e, às vezes, mal nos
ficam forças para perceber tantas
coisas belas e boas que vêm do



Senhor. O Advento é um tempo para
considerar, com mais frequência,
como Ele nos protegeu, guiou e
ajudou nas vicissitudes da nossa
vida; para louvá-Lo por tudo o que
fez e continua a fazer por nós.

O facto de estarmos vigilantes e
atentos aos pormenores do nosso Pai
do céu, termina em ações de graças.
Cria-se assim em nós uma memória
do muito que nos ajuda, também nas
horas obscuras das dificuldades, dos
problemas, da doença, da dor. «A
alegria evangelizadora - escreve o
Papa - refulge sempre sobre o
horizonte da memória agradecida: é
uma graça que precisamos de
pedir»[6]. O Advento convida-nos a
escrever, por assim dizer, um diário
interior deste amor de Deus por nós.
«Julgo que vós, tal como eu, ao
pensar nas circunstâncias que
acompanharam a vossa decisão de
vos esforçardes por viver
integralmente a fé, dareis muitas



graças ao Senhor e tereis a convicção
sincera – sem falsas humildades – de
que não há mérito algum da vossa
parte»[7].

Deus vem

Dominus veniet![8]. Deus vem! Esta
breve exclamação abre o tempo do
Advento e ressoa especialmente ao
longo destas semanas, e depois,
durante todo o ano litúrgico. Deus
vem! Não significa apenas que Deus
tenha vindo em tempos, como uma
coisa do passado; também não é um
simples anúncio de que Deus virá,
num futuro que poderia não ter
excessiva transcendência para o
nosso hoje e agora. Deus vem: trata-
se de uma ação sempre em
andamento, está a acontecer,
acontece agora e continuará a
acontecer com o transcurso do
tempo. Em todo o momento, “Deus
vem”: em cada instante da história, o
Senhor continua a dizer: «Meu Pai



não cessa de trabalhar, e Eu também
trabalho»[9].

O Advento convida-nos a tomar
consciência desta verdade e actuar
em consequência. «Chegou a hora de
nos levantarmos do sono»; «Vigiai,
pois, orando sem cessar»; «O que vos
digo a vós, digo a todos: Vigiai!»[10].
São chamadas da Sagrada Escritura,
nas leituras do primeiro domingo do
Advento, que nos lembram as
constantes vindas, adventus, do
Senhor. Nem ontem, nem amanhã,
mas hoje, agora. Deus não está
apenas no Céu, desinteressado de nós
e da nossa história; na realidade, Ele
é o Deus que vem. A meditação
atenta dos textos da liturgia do
Advento ajuda-nos a preparar-nos,
para que a sua presença não nos
passe despercebida.

Para os Padres da Igreja, a “vinda” de
Deus – contínua e, por assim dizer,
conatural com o seu próprio ser –



concentra-se nas duas principais
vindas de Cristo: a da sua encarnação
e a da sua vinda gloriosa no fim da
história[11]. O tempo do Advento
desenvolve-se entre estes dois pólos.
Nos primeiros dias sublinha-se a
espera da última vinda do Senhor no
fim dos tempos. E, à medida que se
aproxima o Natal, vai abrindo
caminho a memória do
acontecimento de Belém, onde se
reconhece a plenitude dos tempos.
«Por este duplo motivo, o Tempo do
Advento apresenta-se como um
tempo de piedosa e alegre
expectativa»[12].

O prefácio I do Advento sintetiza este
duplo motivo: «Ele veio pela
primeira vez, na humildade da sua
natureza humana, para realizar o
eterno desígnio do Vosso amor e
abrir-nos o caminho da salvação; de
novo há-de vir, no esplendor da sua
glória, para nos dar em plenitude os



bens prometidos que, entretanto,
vigilantes na fé, ousamos esperar»[13].

Dias de espera e esperança

A espera é, portanto, uma nota
fundamental do Advento; mas uma
espera que o Senhor vem tornar
esperança. A experiência mostra-nos
que passamos a vida à espera:
quando somos crianças, queremos
crescer; na juventude aspiramos a
um amor grande, que nos satisfaça
plenamente; quando adultos,
procuramos realizar-nos na
profissão, o sucesso determinante
para o resto da nossa vida; quando
atingimos uma idade avançada
aspiramos ao merecido descanso.
Todavia, quando estas esperanças se
realizam, ou também quanto
fracassam, percebemos que isto, na
realidade, não era tudo. Precisamos
de uma esperança que vá para além
do que pudemos imaginar, que nos
surpreenda. Por isso, mesmo que



haja esperanças mais ou menos
pequenas que, dia após dia, nos
mantêm no caminho, na realidade,
sem a grande esperança – a que
nasce do Amor que o Espírito Santo
colocou no nosso coração[14] e aspira
a esse Amor – todas as outras não
bastam.

O Advento anima-nos a perguntar-
nos, que esperamos? Qual é a nossa
esperança? Ou, com mais
profundidade, que sentido tem o
meu presente, o meu hoje e agora?
«Se o tempo não foi preenchido por
um presente dotado de sentido, –
dizia Bento XVI – a espera corre o
risco de se tornar insuportável; se se
espera algo, mas neste momento não
há nada, ou seja se o presente
permanece vazio, cada instante que
passa parece exageradamente longo,
e a expectativa transforma-se num
peso demasiado grave, porque o
futuro permanece totalmente
incerto. Ao contrário, quando o



tempo é dotado de sentido, e em cada
instante compreendemos algo de
específico e de válido, então a alegria
da espera torna o presente mais
precioso»[15].

Um presépio para o nosso Deus

O nosso tempo presente tem um
sentido porque o Messias, esperado
durante séculos, nasce em Belém.
Esperamo-lo com renovado
entusiasmo na companhia de Maria e
José, com a assistência dos nossos
Anjos da guarda. Vindo Cristo para
estar connosco, oferece-nos o dom do
seu amor e da sua salvação. Para os
cristãos, a esperança está animada
por uma certeza: o Senhor está
presente ao longo de toda a nossa
vida, no trabalho e nos problemas
quotidianos; acompanha-nos e um
dia enxugará também as nossas
lágrimas. Um dia, não muito
longínquo, tudo chegará a realizar-se
no reino de Deus, reino de justiça e



de paz. «O tempo do Advento (...)
restitui-nos o horizonte da
esperança, uma esperança que não
desilude porque está fundada na
Palavra de Deus. Uma esperança que
não decepciona, simplesmente
porque o Senhor nunca desilude»[16].

O Advento é um tempo de presença e
de espera da eternidade; um tempo
de alegria, de uma alegria íntima que
nada pode eliminar: «hei de ver-vos
de novo – promete Jesus aos seus
discípulos – e o vosso coração se
alegrará, e ninguém vos tirará a
vossa alegria»[17]. A alegria no
momento da espera é uma atitude
profundamente cristã que vemos
realizada em Nossa Senhora: Ela,
desde o momento da Anunciação,
«esperou com inefável amor de
mãe»[18] a vinda do seu Filho, Jesus
Cristo. Por isso, também Ela nos
ensina a esperar sem angústia a
chegada do Senhor, ao mesmo tempo
que nos preparamos interiormente



para esse encontro, com o
entusiasmo de “construir com o
coração um presépio para o nosso
Deus»[19].

Juan José Silvestre

[1] cf. Mt 25, 1ss.

[2] cf. Ts 5, 23.

[3] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
144.

[4] S. Josemaria, Caminho, n. 267.

[5] Missal Romano, I Domingo de
Advento, Antífona da entrada; cf. Sl
24, 1-2.

[6] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
13.

[7] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
1.



[8] cf. Missal Romano, Féria III das
semanas I-III do Advento, Antífona
da entrada; cf. Za 14, 5.

[9] Jo 5, 17.

[10] Rm 13, 11; Lc 21, 36; Mc 13, 37.

[11] cf. S. Cirilo de Jerusalém, 
Catequeses 15, 1: PG 33, 870 (II
Leitura do Oficio de Leituras do I
Domingo de Advento).

[12] Calendário Romano, Normas
universais sobre o ano litúrgico e
sobre o calendário, n. 39.

[13] Missal Romano, Prefácio I de
Advento.

[14] cf. Rm 5, 5

[15] Bento XVI, Homilia I Vésperas do
I Domingo do Advento, 28/11/2009.

[16] Francisco, Angelus, 01/12/2013.

[17] Jo 16, 22.



[18] Missal Romano, Prefácio II do
Advento.

[19] Notas de uma meditação, 25-
XII-1973 (AGP, biblioteca, P09, p. 199).
Publicado em Álvaro del Portillo, 
Caminar con Jesús. Al compás del año
litúrgico, Ed. Cristiandad, Madrid
2014, p. 21.

Juan José Silvestre

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tempo-de-

advento-preparar-a-vinda-do-senhor/
(05/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tempo-de-advento-preparar-a-vinda-do-senhor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tempo-de-advento-preparar-a-vinda-do-senhor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tempo-de-advento-preparar-a-vinda-do-senhor/

	O tempo de uma presença (1): Advento, preparar a vinda do Senhor

