opusdei.org

Temperanca

O texto que se segue baseia-se
nas consideracoes do capitulo
“Temperanca”, do livro “Pasé
haciendo el bien” de F.
Fernandez Carvajal, editado em
2016 pelas Ed. Palabra.

25/02/2020

A temperanca consiste numa
harmonia interior que leva a pessoa
a escolher o bem. £ uma virtude
cardeal que nos ajuda a desfrutar
dos bens com liberdade, sem
permitir que nos dominem ou
escravizem. O Papa Francisco diz que



“temperanca é sentido da medida”

[1].

A temperanca permite-nos nao
perder na vida o Norte que aponta
para Deus. Trata-se de realizar as
accoes corretas, tendo claro o
objetivo da nossa vida, que é
alcancar o Céu, ser feliz. Se os vicios
ou a ganancia do dinheiro
monopolizam a vida das pessoas,
estas perdem de vista o fim para que
nasceram, que € amar: amar a Deus
sobre todas as coisas e aos outros por
Deus, fazer o bem.

Ndao podemos ocultar que o
equilibrio e a harmonia interior sdo
dificeis de conseguir, devido a ferida
causada pelo pecado original. As
inclinacdes para os bens criados
podem acabar por ser muito fortes.
As pessoas que sdo arrastadas por
tentagdes ficam encolhidas e sentem-
se atraidas por metas que, uma vez
alcancadas, ndo proporcionam a



felicidade esperada. Deste modo, o
homem fica cego, ndo consegue ver o
seu horizonte e ndo caminha, nao
cresce, ndo alcancga o fim a que Deus
o chama.

A temperanca é essa protecdo, esse
amparo que nos permite manter o
equilibrio necessario para ajudar os
outros e ser felizes. Ha algumas
atividades, alguns costumes ou
passatempos que em si sdo bons mas
que se convertem em coisas
indispensaveis e dedicamos-lhes
tempo e atencdo a mais; é como se
eles nos atassem e nos impedissem
de nos dedicarmos a deveres mais
importantes.

Temos um coracao inquieto

Para sabermos escolher o bem, seja
em que altura for, precisamos de
aceitar a acdo de Deus na nossa vida.
“Um homem que esta distante de
Deus esta também afastado de si
proprio, alienado de si proprio, e sO



pode reencontrar-se encontrando-se
com Deus. Assim chega também a si,
ao seu verdadeiro “eu”, a sua
verdadeira identidade”[2]. Procurar
Deus através de decisdes e escolhas
proprias € a mais clara
demonstracdo de estarmos a optar
por Ele, e 0o meio adequado para
permitir que Ele aja em nos e a sua
graca nos transforme.

A experiéncia de Santo Agostinho é
deveras eloquente, quando faz
aquela famosa afirmacéao do inicio
das Confissdes (autobiografia
espiritual escrita em louvor a Deus):
"Criastes-nos para Vos, e 0 n0sso
coracao esta inquieto, enquanto nao
descansa em Vos" (I, 1,1). Escolher o
bem, exercitar a temperanca, baseia-
se no plano que Deus inscreveu nos
nossos coragoes.

Depois de o jovem rico se negar a
deixar os seus bens, Jesus disse aos
discipulos:” Dificilmente um rico



entrara no Reino dos Céus “(Mt
19,23). Eles ficam surpreendidos;
talvez nos também fiquemos
espantados com uma tal negativa a
chamada de Deus. O mal comeca
quando surge a cobica ou o amor
desmesurado ao dinheiro, quando se
deseja ter sempre mais, sempre mais,
para fins pessoais, para luxos e
caprichos. A ansia de possuir muitos
celeiros perverte o coracdo do
homem. O lugar que devia ser
ocupado por Deus fica cheio com o
dinheiro, com os bens materiais, que
se converteram entdo em coisas mas.
E uma espécie de epidemia que a
todos afeta: grandes e pequenos,
homens e mulheres, quem ja possui
muito e quem carece de tudo.

O amor as riquezas parece-se com a
agua salgada; quanto mais se bebe,
mais sede se tem. A ansia desmedida
de possuir mais nunca tem fim,
nunca se satisfaz e leva a
infelicidade. Estamos a tentar fazer



uma coisa impossivel: encher com
bens materiais um vazio interior.
Ora o nosso coracdo foi feito para
Deus e s0 Deus o pode encher.

O bom uso das riquezas

E extremamente facil que a
abundancia de bens nos leve a
esquecer que a vida é caminho.
Assim o diz o poeta castelhano: “Este
mundo ameno €/ se bem usassemos
dele/ qual devemos,/ pois segundo
nossa fé/ somente ganhar aquele/
pretendemos”[3]. Recordar com
frequéncia qual o objetivo da nossa
vida, para ndo nos esquecermos do
sentido que ela tem, ajudar-nos-a a
saber acertar no momento de
escolher.

No mundo dos negocios, nem sempre
é facil discernir qual a escolha mais
adequada. A tal respeito escreveu D.
Javier Echevarria: “Quem dirige uma
empresa terd naturalmente de tentar
obter razodaveis lucros econdmicos,



que sdo a justa retribuicdo dos seus
esforgos e do servigo que presta a
sociedade. Mas devera evitar a
tentacdo de buscar acima de tudo o
dinheiro, o poder ou o éxito
profissional. (...) O dinheiro — bem
como o poder ou o prestigio — ndo
passa de um instrumento; ndo se
deve converter num fim. S6 Deus, so
procurar a sua gloria é na verdade
um fim - o inico Fim, com maiuscula
—digno do homem. E por isso que, e
nao seria bom silencia-lo, o mesmo
Jesus que louva o uso honesto das
riquezas reprova a atitude de um
homem néscio que, ao receber
alguns haveres de monta, ndo pensa
nem nos outros nem na sua propria
alma”[4].

“O supérfluo dos ricos é o necessario
dos pobres. Possuem bens alheios os
que possuem bens supérfluos”[5]. As
grandes diferencas sociais e
econdmicas existentes reclamam a
generosidade dos que tém mais. SO



assim a injustica pode ir
desaparecendo. Fechar os olhos a
miséria que sofrem tantas familias, a
fome de milhares de criancgas, as
caréncias que experimentam pessoas
proximas ou longinquas € uma
injustica tdo grande que nao se pode
medir.

A dificuldade em entrar no Reino dos
Céus a que Jesus se refere s6 diminui
e se resolve através da solidariedade
para com os pobres.

Comer e beber com peso e medida

O Senhor deu de presente a Adao e
Eva “todas as ervas com semente que
existem a superficie da terra, assim
como todas as arvores de fruto com
semente,” para lhes servirem de
alimento[6]. Com toda a
simplicidade, Deus apontou-lhes a
necessidade de todos os seres vivos
se alimentarem, tanto pessoas como
animais. “Jesus ndo fica indiferente
perante a fome dos homens, diante



das suas necessidades materiais, mas
coloca-as no seu justo contexto e
situa-as na reta ordem” [7].

Deus mandou o homem cultivar a
terra para dela tirar o alimento e,
como tudo o mais na criagao, isso €
algo querido por Deus e bom em si
mesmo. No entanto, a Historia e o
tempo presente oferecem
espectaculos e acontecimentos que
parecem desmentir esta afirmacao
tdo natural. Porque, ao idolatrar a
comida, pode-se chegar ao cumulo do
excesso: comer e beber até a
saciedade plena, sem dizer ‘basta’,
apesar dos danos que causa a saude.

A Sagrada Escritura refere que o
vinho alegra o cora¢do do homem
[8], e sabemos que é verdade. No
entanto, ao cometer excessos na
comida e na bebida o homem age
contra si proprio, ndo so porque
causa dano a saude, mas também
pelos efeitos da embriaguez: embota



os sentidos, impede a relacdo com os
outros, gera violéncia, degrada e, se
se converte em vicio, impede o
trabalho e a preocupacéo pelos
outros. A pessoa acaba por ndo poder
passar sem a bebida e essa
dependéncia causa-lhe um profundo
desprezo por si prépria.

E este o conselho de S. Paulo: “Como
quem vive em pleno dia,
comportemo-nos honestamente:
nada de comezainas e bebedeiras,
nada de devassiddo e libertinagens,
nada de discdrdias e invejas. Pelo
contrario, revesti-vos do Senhor
Jesus Cristo e ndo vos entregueis as
coisas da carne, satisfazendo os seus
desejos.” (Rm 13,13-14).

Fazer compras por capricho

“Contenta-te com o que basta para
passar a vida sdbria e
temperadamente” [9]. E um conselho
para os cristaos de qualquer época e
para todos, valido muito



especialmente para a nossa
sociedade de consumao.

E facil deixarmo-nos fascinar pela
multiplicidade de produtos
anunciados; mercados e montras
oferecem e apresentam como
necessarios alguns produtos ou
servicos nos quais muita gente vé a
imagem da felicidade.

E preciso viver e ensinar os filhos a
prescindir de coisas supérfluas, a ndo
criar necessidades, a ficar contentes
com o que tém: tem mais valor
partilhar com eles o tempo de
descanso, estar proximos e
acessiveis, brincar com os mais
pequenos, ouvir e compreender 0S
mais velhos.

“Reparai nos lirios... Eu digo-vos:
nem Salomao, em toda a sua gloria,
se vestiu como um deles... Ndo vos
inquieteis com o que haveis de
comer ou beber, nem andeis
ansiosos, pois as pessoas do mundo €



que andam a procura de todas estas
coisas; mas o vosso Pai sabe que
tendes necessidade delas” (L.c
12,27-29).”

Aprender a ndo se zangar; criar
empatia

A ira também vai contra a
temperanca - € uma reagao
descontrolada. As pessoas que se
tornam violentas quando se zangam
prejudicam e amarguram quem 0S
rodeia; e essas suas reacgoes surgem
por vezes por questdes banais.
Bastar-lhes-ia olhar em volta e ser
um pouco mais razoaveis, mais
inteligentes, para criarem empatia e
compreenderem que 0 seu
comportamento esta deslocado e
destoa.

A ira pode também permanecer
soterrada: ndo aparece, mas
interiormente converte-se em
rancor. Por isso ha tantas pessoas



que conservam durante largo tempo
a lembranca da injuria recebida.

Por vezes, a ansia de conforto leva-
nos a reagir mal ante um pequeno
esforco. Mas acabamos por ver que a
ira ndo serve para nada e que era
melhor ndo nos termos aborrecido.

Um sabio da Antiguidade faz estas
perguntas a respeito de zangas tolas:
«Qual a verdadeira causa desses
acessos de ira se alguém tosse ou
espirra, se ndo enxotaram logo uma
mosca, se encontramos um cao no
caminho ou se um escravo deixa sem
querer cair uma chave? Suportara
calmamente os gritos da populaca ou
o0s sarcasmos do forum e da curia um
homem que sente os ouvidos
irritados por uma cadeira arrastada?
Suportara o homem que vai a guerra
no Verdo a fome ou a sede, se se
irrita com o escravo que lhe
dissolveu mal o gelo no vinho?» [10].



Tudo consiste em refletir, tirar
importancia ao que incomoda, deixar
de pensar no que nos irritou e
procurar esquecé-lo depressa.

De Jesus aprendemos que também ha
causas que justificam a colera:
quando entrou no Templo e se
deparou com o mercado fraudulento
ali instalado derrubou as mesas e
expulsou com violéncia os cambistas
e os vendedores [11]. E Ele mesmo é
o Deus afavel e cheio de bondade,
que acolhe as criancas que brincam a
sua volta.

A temperanca pode servir de
exemplo

O exercicio da temperanca entra-nos
pelos olhos: o trato intimo com
pessoas que vivem esta virtude leva
a descoberta de que se trata de
homens e mulheres muito livres,
pessoas que ndo estdo presas as
riquezas, aos prazeres, ao
comodismo ou a fama.



“Procurai as coisas do alto, onde esta
Cristo, sentado a direita de Deus.
Aspirai as coisas do alto e ndo as
coisas da terra” (Col 3, 1-2). Quem p0os
0 seu coracdo no verdadeiro tesouro
goza de uma alegria e de uma paz
que as coisas da terra ndo podem
dar. Sdo por isso pessoas atraentes,
que convencem: sem alardes e sem
chamar a atencao, os seus atos
mostram que ha mais felicidade em
dar que em receber, em viver
desprendidos em vez de empenhados
em entesourar, em superar a
inclinacdo para o prazer em vez de
ser escravos das tendéncias
inferiores.

A temperanca é uma virtude que da
muito nas vistas, os atos de
temperanca sdo muito evidentes,
mesmo quando ndo sdo chamativos;
a sobriedade é o espelho onde se
descobre uma vida cheia e livre: por
detras dela divisa-se alguém que
escolheu ndo viver como ave de



capoeira, mas sim voar como as
aguias [12], perto de Deus.

Neste contexto, podem o0s cristaos —
Deus quer que o facam — ser reflexo
vivo de Cristo, que nasceu e viveu
pobre, usava uma tunica de boa
qualidade, comia e bebia com gente
de todas as condic¢des, por vezes ndo
tinha um teto para se abrigar nem
tempo para comer, ndo andou a
cavalo mas de burro e percorreu a pé
os caminhos da Palestina, de Norte a
Sul. Ao falar de felicidade e de bem-
aventuranca referiu os pobres, os
pacificos, os puros de coracao, os que
choram, os misericordiosos...
“Exultai e alegrai-vos, porque grande
serd a vossa recompensa no Céu (Mt
5,12).

[1] Francisco, Discurso, 31-111-2014.

[2] Bento XVI, Audiéncia, 30-1-2008.



[3]Jorge Manrique, Coplas pela morte
de seu pai e coplas postumas 6;
introducdo, traducdo e notas de
Rubem Amaral Jr; S. Paulo, 1984.

[4] Javier Echevarria, Dirigir
empresas con sentido cristiano, p. 49.

[5] Santo Agostinho, Patristica,
Comentdrio ao salmo 147; Paulus ed.

[6] Gn 1,29.
[7] Bento XVI, Jesus de Nazaré I, p. 63.
[8] S1104,14.

[9] S. Josemaria Escriva, Caminho, n.
631.

[10] Séneca, Sobre a ira, II, XXV.
[11] Cf. Jo 2, 13-25.

[12] Cf. S. Josemaria Escriva,
Caminho, n. 7.




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/temperanca/
(07/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/temperanca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/temperanca/

	Temperança

