
opusdei.org

Temperança

O texto que se segue baseia-se
nas considerações do capítulo
“Temperança”, do livro “Pasó
haciendo el bien” de F.
Fernández Carvajal, editado em
2016 pelas Ed. Palabra.

25/02/2020

A temperança consiste numa
harmonia interior que leva a pessoa
a escolher o bem. É uma virtude
cardeal que nos ajuda a desfrutar
dos bens com liberdade, sem
permitir que nos dominem ou
escravizem. O Papa Francisco diz que



“temperança é sentido da medida” 
[1].

A temperança permite-nos não
perder na vida o Norte que aponta
para Deus. Trata-se de realizar as
acções corretas, tendo claro o
objetivo da nossa vida, que é
alcançar o Céu, ser feliz. Se os vícios
ou a ganância do dinheiro
monopolizam a vida das pessoas,
estas perdem de vista o fim para que
nasceram, que é amar: amar a Deus
sobre todas as coisas e aos outros por
Deus, fazer o bem.

Não podemos ocultar que o
equilíbrio e a harmonia interior são
difíceis de conseguir, devido à ferida
causada pelo pecado original. As
inclinações para os bens criados
podem acabar por ser muito fortes.
As pessoas que são arrastadas por
tentações ficam encolhidas e sentem-
se atraídas por metas que, uma vez
alcançadas, não proporcionam a



felicidade esperada. Deste modo, o
homem fica cego, não consegue ver o
seu horizonte e não caminha, não
cresce, não alcança o fim a que Deus
o chama.

A temperança é essa proteção, esse
amparo que nos permite manter o
equilíbrio necessário para ajudar os
outros e ser felizes. Há algumas
atividades, alguns costumes ou
passatempos que em si são bons mas
que se convertem em coisas
indispensáveis e dedicamos-lhes
tempo e atenção a mais; é como se
eles nos atassem e nos impedissem
de nos dedicarmos a deveres mais
importantes.

Temos um coração inquieto

Para sabermos escolher o bem, seja
em que altura for, precisamos de
aceitar a ação de Deus na nossa vida.
“Um homem que está distante de
Deus está também afastado de si
próprio, alienado de si próprio, e só



pode reencontrar-se encontrando-se
com Deus. Assim chega também a si,
ao seu verdadeiro “eu”, à sua
verdadeira identidade”[2]2. Procurar
Deus através de decisões e escolhas
próprias é a mais clara
demonstração de estarmos a optar
por Ele, e o meio adequado para
permitir que Ele aja em nós e a sua
graça nos transforme.

A experiência de Santo Agostinho é
deveras eloquente, quando faz
aquela famosa afirmação do início
das Confissões (autobiografia
espiritual escrita em louvor a Deus):
"Criastes-nos para Vós, e o nosso
coração está inquieto, enquanto não
descansa em Vós" (I, 1,1). Escolher o
bem, exercitar a temperança, baseia-
se no plano que Deus inscreveu nos
nossos corações.

Depois de o jovem rico se negar a
deixar os seus bens, Jesus disse aos
discípulos:” Dificilmente um rico



entrará no Reino dos Céus “(Mt
19,23). Eles ficam surpreendidos;
talvez nós também fiquemos
espantados com uma tal negativa à
chamada de Deus. O mal começa
quando surge a cobiça ou o amor
desmesurado ao dinheiro, quando se
deseja ter sempre mais, sempre mais,
para fins pessoais, para luxos e
caprichos. A ânsia de possuir muitos
celeiros perverte o coração do
homem. O lugar que devia ser
ocupado por Deus fica cheio com o
dinheiro, com os bens materiais, que
se converteram então em coisas más.
É uma espécie de epidemia que a
todos afeta: grandes e pequenos,
homens e mulheres, quem já possui
muito e quem carece de tudo.

O amor às riquezas parece-se com a
água salgada; quanto mais se bebe,
mais sede se tem. A ânsia desmedida
de possuir mais nunca tem fim,
nunca se satisfaz e leva à
infelicidade. Estamos a tentar fazer



uma coisa impossível: encher com
bens materiais um vazio interior.
Ora o nosso coração foi feito para
Deus e só Deus o pode encher.

O bom uso das riquezas

É extremamente fácil que a
abundância de bens nos leve a
esquecer que a vida é caminho.
Assim o diz o poeta castelhano: “Este
mundo ameno é/ se bem usássemos
dele/ qual devemos,/ pois segundo
nossa fé/ somente ganhar aquele/
pretendemos”[3]. Recordar com
frequência qual o objetivo da nossa
vida, para não nos esquecermos do
sentido que ela tem, ajudar-nos-á a
saber acertar no momento de
escolher.

No mundo dos negócios, nem sempre
é fácil discernir qual a escolha mais
adequada. A tal respeito escreveu D.
Javier Echevarría: “Quem dirige uma
empresa terá naturalmente de tentar
obter razoáveis lucros económicos,



que são a justa retribuição dos seus
esforços e do serviço que presta à
sociedade. Mas deverá evitar a
tentação de buscar acima de tudo o
dinheiro, o poder ou o êxito
profissional. (…) O dinheiro – bem
como o poder ou o prestígio – não
passa de um instrumento; não se
deve converter num fim. Só Deus, só
procurar a sua glória é na verdade
um fim – o único Fim, com maiúscula
– digno do homem. É por isso que, e
não seria bom silenciá-lo, o mesmo
Jesus que louva o uso honesto das
riquezas reprova a atitude de um
homem néscio que, ao receber
alguns haveres de monta, não pensa
nem nos outros nem na sua própria
alma”[4].

“O supérfluo dos ricos é o necessário
dos pobres. Possuem bens alheios os
que possuem bens supérfluos”[5]. As
grandes diferenças sociais e
económicas existentes reclamam a
generosidade dos que têm mais. Só



assim a injustiça pode ir
desaparecendo. Fechar os olhos à
miséria que sofrem tantas famílias, à
fome de milhares de crianças, às
carências que experimentam pessoas
próximas ou longínquas é uma
injustiça tão grande que não se pode
medir.

A dificuldade em entrar no Reino dos
Céus a que Jesus se refere só diminui
e se resolve através da solidariedade
para com os pobres.

Comer e beber com peso e medida

O Senhor deu de presente a Adão e
Eva “todas as ervas com semente que
existem à superfície da terra, assim
como todas as árvores de fruto com
semente,” para lhes servirem de
alimento[6]. Com toda a
simplicidade, Deus apontou-lhes a
necessidade de todos os seres vivos
se alimentarem, tanto pessoas como
animais. “Jesus não fica indiferente
perante a fome dos homens, diante



das suas necessidades materiais, mas
coloca-as no seu justo contexto e
situa-as na reta ordem” [7].

Deus mandou o homem cultivar a
terra para dela tirar o alimento e,
como tudo o mais na criação, isso é
algo querido por Deus e bom em si
mesmo. No entanto, a História e o
tempo presente oferecem
espectáculos e acontecimentos que
parecem desmentir esta afirmação
tão natural. Porque, ao idolatrar a
comida, pode-se chegar ao cúmulo do
excesso: comer e beber até à
saciedade plena, sem dizer ‘basta’,
apesar dos danos que causa à saúde.

A Sagrada Escritura refere que o
vinho alegra o coração do homem 
[8], e sabemos que é verdade. No
entanto, ao cometer excessos na
comida e na bebida o homem age
contra si próprio, não só porque
causa dano à saúde, mas também
pelos efeitos da embriaguez: embota



os sentidos, impede a relação com os
outros, gera violência, degrada e, se
se converte em vício, impede o
trabalho e a preocupação pelos
outros. A pessoa acaba por não poder
passar sem a bebida e essa
dependência causa-lhe um profundo
desprezo por si própria.

É este o conselho de S. Paulo: “Como
quem vive em pleno dia,
comportemo-nos honestamente:
nada de comezainas e bebedeiras,
nada de devassidão e libertinagens,
nada de discórdias e invejas. Pelo
contrário, revesti-vos do Senhor
Jesus Cristo e não vos entregueis às
coisas da carne, satisfazendo os seus
desejos.” (Rm 13,13-14).

Fazer compras por capricho

“Contenta-te com o que basta para
passar a vida sóbria e
temperadamente” [9]. É um conselho
para os cristãos de qualquer época e
para todos, válido muito



especialmente para a nossa
sociedade de consumo.

É fácil deixarmo-nos fascinar pela
multiplicidade de produtos
anunciados; mercados e montras
oferecem e apresentam como
necessários alguns produtos ou
serviços nos quais muita gente vê a
imagem da felicidade.

É preciso viver e ensinar os filhos a
prescindir de coisas supérfluas, a não
criar necessidades, a ficar contentes
com o que têm: tem mais valor
partilhar com eles o tempo de
descanso, estar próximos e
acessíveis, brincar com os mais
pequenos, ouvir e compreender os
mais velhos.

“Reparai nos lírios… Eu digo-vos:
nem Salomão, em toda a sua glória,
se vestiu como um deles… Não vos
inquieteis com o que haveis de
comer ou beber, nem andeis
ansiosos, pois as pessoas do mundo é



que andam à procura de todas estas
coisas; mas o vosso Pai sabe que
tendes necessidade delas” (Lc
12,27-29).”

Aprender a não se zangar; criar
empatia

A ira também vai contra a
temperança - é uma reação
descontrolada. As pessoas que se
tornam violentas quando se zangam
prejudicam e amarguram quem os
rodeia; e essas suas reações surgem
por vezes por questões banais.
Bastar-lhes-ia olhar em volta e ser
um pouco mais razoáveis, mais
inteligentes, para criarem empatia e
compreenderem que o seu
comportamento está deslocado e
destoa.

A ira pode também permanecer
soterrada: não aparece, mas
interiormente converte-se em
rancor. Por isso há tantas pessoas



que conservam durante largo tempo
a lembrança da injúria recebida.

Por vezes, a ânsia de conforto leva-
nos a reagir mal ante um pequeno
esforço. Mas acabamos por ver que a
ira não serve para nada e que era
melhor não nos termos aborrecido.

Um sábio da Antiguidade faz estas
perguntas a respeito de zangas tolas:
«Qual a verdadeira causa desses
acessos de ira se alguém tosse ou
espirra, se não enxotaram logo uma
mosca, se encontramos um cão no
caminho ou se um escravo deixa sem
querer cair uma chave? Suportará
calmamente os gritos da populaça ou
os sarcasmos do forum e da cúria um
homem que sente os ouvidos
irritados por uma cadeira arrastada?
Suportará o homem que vai à guerra
no Verão a fome ou a sede, se se
irrita com o escravo que lhe
dissolveu mal o gelo no vinho?» [10].



Tudo consiste em refletir, tirar
importância ao que incomoda, deixar
de pensar no que nos irritou e
procurar esquecê-lo depressa.

De Jesus aprendemos que também há
causas que justificam a cólera:
quando entrou no Templo e se
deparou com o mercado fraudulento
ali instalado derrubou as mesas e
expulsou com violência os cambistas
e os vendedores [11]. E Ele mesmo é
o Deus afável e cheio de bondade,
que acolhe as crianças que brincam à
sua volta.

A temperança pode servir de
exemplo

O exercício da temperança entra-nos
pelos olhos: o trato íntimo com
pessoas que vivem esta virtude leva
à descoberta de que se trata de
homens e mulheres muito livres,
pessoas que não estão presas às
riquezas, aos prazeres, ao
comodismo ou à fama.



“Procurai as coisas do alto, onde está
Cristo, sentado a direita de Deus.
Aspirai às coisas do alto e não às
coisas da terra” (Col 3, 1-2). Quem pôs
o seu coração no verdadeiro tesouro
goza de uma alegria e de uma paz
que as coisas da terra não podem
dar. São por isso pessoas atraentes,
que convencem: sem alardes e sem
chamar a atenção, os seus atos
mostram que há mais felicidade em
dar que em receber, em viver
desprendidos em vez de empenhados
em entesourar, em superar a
inclinação para o prazer em vez de
ser escravos das tendências
inferiores.

A temperança é uma virtude que dá
muito nas vistas, os atos de
temperança são muito evidentes,
mesmo quando não são chamativos;
a sobriedade é o espelho onde se
descobre uma vida cheia e livre: por
detrás dela divisa-se alguém que
escolheu não viver como ave de



capoeira, mas sim voar como as
águias [12], perto de Deus.

Neste contexto, podem os cristãos –
Deus quer que o façam – ser reflexo
vivo de Cristo, que nasceu e viveu
pobre, usava uma túnica de boa
qualidade, comia e bebia com gente
de todas as condições, por vezes não
tinha um teto para se abrigar nem
tempo para comer, não andou a
cavalo mas de burro e percorreu a pé
os caminhos da Palestina, de Norte a
Sul. Ao falar de felicidade e de bem-
aventurança referiu os pobres, os
pacíficos, os puros de coração, os que
choram, os misericordiosos…
“Exultai e alegrai-vos, porque grande
será a vossa recompensa no Céu (Mt
5, 12).

[1] Francisco, Discurso, 31-III-2014.

[2] Bento XVI, Audiência, 30-I-2008.



[3]Jorge Manrique, Coplas pela morte
de seu pai e coplas póstumas 6;
introdução, tradução e notas de
Rubem Amaral Jr; S. Paulo, 1984.

[4] Javier Echevarría, Dirigir
empresas con sentido cristiano, p. 49.

[5] Santo Agostinho, Patrística,
Comentário ao salmo 147; Paulus ed.

[6] Gn 1,29.

[7] Bento XVI, Jesus de Nazaré I, p. 63.

[8] Sl 104,14.

[9] S. Josemaria Escrivá, Caminho, n.
631.

[10] Séneca, Sobre a ira, II, XXV.

[11] Cf. Jo 2, 13-25.

[12] Cf. S. Josemaria Escrivá, 
Caminho, n. 7.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/temperanca/
(07/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/temperanca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/temperanca/

	Temperança

