
opusdei.org

Tema 9. O ser
humano criado por
Deus como homem e
mulher

O ser humano é pessoa por ser
humano. A igualdade das
pessoas deve exprimir-se no
respeito por cada um e pelas
coletividades. As
discriminações, o racismo e a
xenofobia são injustas. O
casamento é «conjugalidade» e
pressupõe um vínculo de
«copropriedade». A Igreja exige
que as pessoas que apresentam
tendências homossexuais sejam
acolhidas com respeito,
compaixão e delicadeza.



01/10/2022

Sumário:

Introdução
1. Dignidade humana, racismo,
xenofobia e discriminação
2. Dimensão antropológica da
sexualidade
Bibliografia

Introdução

Só Deus é plenitude; só Ele é por Si
próprio. Todos os seres criados dão
glória a Deus com a sua existência e
isso reflete-se na harmonia e beleza
do conjunto. O monte Quilimanjaro,
as estepes da Sibéria, o rio Amazonas
e o oceano Índico, os recifes de corais
da Austrália e a imensidão do cosmos

• 
• 

• 

• 



dão glória a Deus. Os seres vivos
também dão glória a Deus com o
próprio facto da sua vida, por terem
movimento, por se desenvolverem,
por terem uma inclinação necessária
para a sua perfeição própria, desde
as formas mais simples de vida até às
mais complexas.

O ser humano, no entanto, não é
mais um na escala da criação: «De
todas as criaturas visíveis só o
homem é “capaz de conhecer e amar
o seu Criador” (Gaudium et Spes, 12,
3); ele é a única criatura da Terra que
é querida por Deus por si
mesma” (Gaudium et Spes, 24,
3)» (Catecismo da Igreja Católica, n.
356). A diferença que marca a nossa
capacidade de sermos origem dos
nossos atos é uma diferença radical;
não se trata de uma diferença apenas
de grau, mas de uma diferença
essencial.



A estrutura do ser humano
pressupõe uma composição de
matéria e espírito, que conforma um
mesmo e único sujeito. Deste modo, o
ser humano não é uma «justaposição
de dois elementos contrapostos», mas
a união de dois coprincípios numa só
substância, de maneira que «o corpo
do homem participa na dignidade da
“imagem de Deus”: é corpo humano
precisamente por ser animado pela
alma espiritual, e é a pessoa humana
na sua totalidade que está destinada
a tornar-se, no Corpo (Místico) de
Cristo, templo do Espírito (cf. 1Co 6,
19-20; 15, 44-45)» (Catecismo da
Igreja Católica, n. 364).

Esta realidade ontológica – isto é, da
nossa natureza – permite que o ser
humano possa conhecer e amar: é
por isso que podemos dominar o
cosmos, ter consciência de nós
próprios, perceber que os outros
também são um «eu» único,
descobrir Deus, relacionarmo-nos



com Ele e amá-lo, escolhendo-O como
fim, e orientar a nossa vida para Lhe
dar glória, fazendo a sua vontade.

Portanto, «Deus criou tudo para o
homem (cf. Gaudium et Spes, 12, 1;
24, 3; 39, 1), mas o homem foi criado
para servir e amar a Deus e para Lhe
oferecer toda a criação»[1] (Catecismo 
da Igreja Católica, n. 358). Em
resumo, o homem foi criado por
Deus como corpo e espírito para Lhe
dar glória, ordenando para Ele, com
o seu amor, todas as realidades
materiais e espirituais.

1. Dignidade humana, racismo,
xenofobia e discriminação

«Porque é à “imagem de Deus”, o
indivíduo possui a dignidade de 
pessoa: ele não é somente alguma
coisa, é alguém» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 357). Por isso, a relação



do ser humano com o cosmos, com as
outras pessoas e com Deus é muito
particular, e diferente da de todas as
outras criaturas visíveis; tem a
singularidade de um sujeito que é
único e que é capaz de amar
livremente. O fim para que foi criado
– o amor a Deus e aos outros –
explica a grandeza do seu ser e
constitui «a razão fundamental da
sua dignidade» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 356).

Por sua vez, esta dignidade
intrínseca da pessoa humana é o
fundamento em que se apoia a
radical igualdade de todos em termos
do seu ser e da sua liberdade de
atuar. «O respeito pela pessoa
humana implica o respeito pelos
direitos que dimanam da sua
dignidade de criatura» (Catecismo da
Igreja Católica, n. 1930)[2].

Com efeito: a qualidade de pessoa, de
ser alguém, é comum a todos os seres



humanos, tal como é comum a sua
origem, o seu fim e os meios de que
dispõem para o atingir. Pelo
contrário, as suas qualidades
individuais ou sociais, a sua cultura,
a sua idade, a sua saúde, etc. não
podem fazer mudar, nem a sua
qualidade de pessoa nem a dignidade
que ela pressupõe: ser embrião
humano, criança, jovem ou de maior
idade; ter mais ou menos educação,
fortuna, um estatuto social
determinado; ter saúde ou estar
doente; viver num lugar ou noutro
ou numa época histórica ou noutra –
qualquer destas circunstâncias se dá
no sujeito, mas em nada altera a sua
condição de ser pessoal[3]. O ser
humano é pessoa por ser humano.

Além disso, o ser humano é um
sujeito essencialmente relacional,
porque toda a estrutura do seu ser
foi «desenhada» para o amor, e o
amor pressupõe uma inclinação para
uma relação vinculante e positiva



com Deus e com outros seres
pessoais. Esta realidade constitui
mais um fundamento da igualdade
da pessoa, que deve exprimir-se no
respeito por cada um e no respeito
pelas coletividades.

A discriminação, pelo contrário,
define-se como a atitude de
«selecionar excluindo», ou de dar um
tratamento desigual a uma pessoa ou
a um grupo por motivos raciais,
religiosos, políticos, de sexo, de
idade, de condição física ou mental,
etc. Quer dizer, trata-se dum
tratamento desigual que é injusto, e
não apenas de algo «diferencial»[4].
Tratar de modo diferente o que em si
mesmo é igual é tão injusto como
tratar de maneira igual realidades
diferentes. A discriminação, na sua
aceção geral de sentido negativo,
nunca tem justificação.

O racismo é uma forma de exaltação
duma etnia concreta (de idolatria[5]),



que atribui a uma raça específica
qualidades superiores e direitos
exclusivos e considera as outras
raças essencialmente inferiores,
menos dignas e excluídas de
determinados direitos. Também pode
apresentar só uma forma negativa: a
exclusão de alguém ou de algum
grupo do respeito e dos direitos
devidos a todas as pessoas e a todos
os grupos de pessoas (por exemplo, o
antissemitismo, o desprezo pelos
ciganos...; em última análise, a
consideração de qualquer raça como
inferior).

A xenofobia consiste no «ódio,
repugnância ou hostilidade para com
os estrangeiros». Trata-se também
duma seleção negativa e excludente
(da valorização da dignidade devida
a alguém e, neste caso, do
reconhecimento de direitos
fundamentais). É especialmente
grave quando tem como alvo os mais



débeis, como por exemplo os
imigrantes e os refugiados.

Também são discriminações injustas
todas as que eliminam ou limitam o
respeito pela vida, por exemplo,
arrogando-se o direito de decidir
quais são as vidas que valem a pena
e as que não valem, ou de
acrescentar à pessoa qualquer tipo
de exigências para além do próprio
facto de ser pessoa (nos casos de
deficiência física ou psíquica, de
idade ou saúde, etc.). E são
igualmente injustas as
discriminações que impõem deveres
ou diminuem direitos por motivo de
qualquer diferença acidental: «Toda
a forma de discriminação nos
direitos fundamentais da pessoa,
quer seja social ou cultural, por
motivos de sexo, raça, cor, condição
social, língua ou religião, deve ser
vencida e eliminada, por ser
contrária ao plano divino (Gaudium
et spes, 29, 2)»[6].



2. Dimensão antropológica da
sexualidade

«O homem e a mulher foram criados,
quer dizer, foram queridos por Deus:
em perfeita igualdade enquanto
pessoas humanas, por um lado; mas,
por outro, no seu respetivo ser de
homem e de mulher. “Ser homem”,
“ser mulher” é uma realidade boa e
querida por Deus […]. O homem e a
mulher são, com uma mesma
dignidade, “à imagem de Deus”. No
seu “ser homem” e no seu “ser
mulher”, refletem a sabedoria e a
bondade do Criador» (Catecismo da
Igreja Católica, n. 369)[7].

A pessoa tem uma dimensão sexuada
que a abarca e configura
inteiramente: a pessoa «é» mulher ou
«é» varão em todos os aspetos da sua
vida: biológica, psíquica e
espiritual[8]. A igualdade radical



reside no facto de «ser uma pessoa
humana»; a diferença assenta no
«modo» de ser pessoa humana.
Mulher e varão são «apresentações
diferentes» da mesma e única
realidade pessoal, orientada para
uma comunhão peculiar[9].

A afirmação da heterossexualidade
assenta na aceção da diferença
natural entre pessoa feminina e
masculina: proclama a sua igualdade
como pessoas e reconhece ao mesmo
tempo a diferença no modo de serem
pessoas. Além disso, sustenta que
esta base de igualdade e diferença
possibilita uma relação
intersubjetiva peculiar, em que cada
um dá e recebe; daí resulta um
enriquecimento complementar e a
possibilidade de se constituírem em
princípio comum de geração. A
inclinação natural entre varão e
mulher no caso das pessoas humanas
leva a um tipo específico de amor, o
amor conjugal, que pressupõe a



doação e a aceitação de cada um
precisamente no que os diferencia. O
casamento não é uma forma de
coabitação legitimada, é
«conjugalidade»[10], ou seja, um
vínculo de «copropriedade» de cada
um sobre o outro naquilo que ele é,
como varão e como mulher, como
esposo e esposa, como pai e mãe
potencial[11]. Esta união exclusiva e
permanente é, por sua vez, exigida
pela dignidade dos filhos que dela
podem nascer, e para o seu cuidado e
educação.

O tratamento desigual da mulher ou
do varão, em função dessa sua
condição, atenta obviamente contra a
dignidade da pessoa. A diferenciação
positiva da mulher (ou do varão) é
lícita e legítima quando visa ter em
conta uma situação específica ou
quando tem como objetivo reparar
uma situação ou um desnível injusto
em determinadas circunstâncias
sociais; e é lícita porque se tenta



justamente equilibrar um
desequilíbrio anterior, que era
injusto.

Os estudos acerca da diferença de
género e o seu tratamento
progrediram em quantidade e em
qualidade, e proporcionam
considerações com interesse.
Algumas derivações da teoria de
género apontam para uma radical
rutura entre a realidade da natureza
e do comportamento com base na
diferenciação sexual, sustentando
que o sexo, como tal, não existe, mas
foi uma criação cultural. Desta
perspetiva, não é necessário propor a
igualdade entre mulher e varão,
porque a diferença (o sexo) não
existe como tal; existem
simplesmente traços biológicos, mas
estes fazem parte da neutralidade
natural do corpo humano e devem
estar ao serviço da liberdade de cada
um: outra coisa seria discriminação e
artifício. Daí que, ainda deste ponto



de vista, a primeira alienação no
plano pessoal consista em aceitar a
«diferença real» entre mulheres e
varões, da qual derivam, como
consequências necessárias, a
imposição do casamento
heterossexual e da família
monogâmica. Abolindo-se esta
alienação, também se deve eliminar
o nexo entre a união mulher-varão e
a procriação, a própria maternidade
(que castiga a mulher) e as relações
que provêm da origem: maternidade
e paternidade.

Nesta conceção, as características do
corpo estão à livre disposição do que
cada um desejar, sendo portanto
modificáveis em qualquer altura. Eu
sou o que decido ser, em função dos
meus desejos: é esta a única variável.
Posso ter um corpo com
características masculinas e sentir-
me mulher, ou homossexual, ou
bissexual; posso querer ser
transexual, etc. Todas as



possibilidades da própria vontade
estão abertas e são igualmente
legítimas, porque não existe uma
realidade objetiva que as limite.
Tudo isto contrasta com os
ensinamentos da Igreja acerca da
estrutura própria do ser humano: a
unidade de matéria e espírito, o
sentido da corporalidade sexuada, a
complementaridade de mulher e
varão, a liberdade, o compromisso, o
amor conjugal, a realidade acerca da
união matrimonial e da família, etc.

Quanto à homossexualidade
(masculina ou feminina), é uma
atração, exclusiva ou predominante,
por pessoas do mesmo sexo. Pode ser
fruto de muitas variáveis, entre elas
as características psicológicas da
pessoa e a sua biografia[12]. «A
Tradição [da Igreja] declarou sempre
que “os atos homossexuais são
intrinsecamente
desordenados” (CDF, Persona



humana, 8), pois fecham o ato sexual
ao dom da vida».

«Um número não desprezível de
homens e de mulheres apresenta
tendências homossexuais profundas.
Esta propensão, objetivamente
desordenada, constitui, para a maior
parte deles, uma provação. Devem
ser acolhidos com respeito,
compaixão e delicadeza. Evitar-se-á,
em relação a eles, qualquer sinal de
discriminação injusta. Estas pessoas
são chamadas a realizar na sua vida
a vontade de Deus, e, se são cristãs, a
unir ao sacrifício da Cruz do Senhor
as dificuldades que podem encontrar
devido à sua condição» (Catecismo da
Igreja Católica, n. 2358).

A exortação apostólica Amoris
laetitia sublinha o amor
incondicional de Cristo por todas as
pessoas sem exceção, e reitera que
«toda a pessoa, independentemente
da sua tendência sexual, há de ser



respeitada na sua dignidade e
acolhida com respeito, procurando
evitar “qualquer sinal de
discriminação injusta” (Catecismo da
Igreja Católica, n. 2358; cf. Relação
final, 2015, 76) e particularmente
qualquer forma de agressão e
violência» (Francisco, Amoris laetitia,
n. 250). Além disso, pede-se também,
especificamente às famílias, que
procurem «assegurar um
acompanhamento respeitador
[destas pessoas], a fim de que os que
manifestam uma tendência
homossexual possam contar com a
ajuda necessária para compreender
e realizar plenamente a vontade de
Deus na sua vida» (cf. Catecismo da
Igreja Católica, n. 277).

Além disto, a Igreja recorda que «as
pessoas homossexuais são chamadas
à castidade. Pelas virtudes do
autodomínio, educadoras da
liberdade interior, e, às vezes, pelo
apoio duma amizade desinteressada,



pela oração e pela graça sacramental,
podem e devem aproximar-se,
gradual e resolutamente, da
perfeição cristã» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 2359); ou seja, são
abrangidas pelo chamamento à
castidade a que todos os cristãos
estão convidados.

Relativamente à pretensa
equiparação destas uniões com o
casamento, a doutrina da Igreja
recorda que «não existe nenhum
fundamento para assimilar ou
estabelecer analogias, nem sequer
remotas, entre as uniões
homossexuais e o desígnio de Deus
sobre o casamento e a
família» (Francisco, Amoris laetitia,
n. 251). Não se trata duma proibição
da Igreja ou da imposição duma
medida de castigo. Trata-se de fazer
notar que essas uniões não podem
equiparar-se à união conjugal nem é
justo atribuir-lhes os mesmos efeitos,
porque, neste caso, não existe a



conjugalidade (que pressupõe a
relação diferencial dos sexos) nem as
duas pessoas que convivem podem
constituir-se em princípio de
geração.

Bibliografia

– Catecismo da Igreja Católica, n.
356-373; 1930; 2113; 2357-2359.

[1] O texto deste ponto do Catecismo
continua com esta expressiva citação
de S. João Crisóstomo: «Qual é, pois, o
ser que vem à existência rodeado de
semelhante consideração? É o
homem, grande e admirável figura
viva, mais precioso aos olhos de Deus
do que toda a criação; é o homem,
para quem existem o céu e a Terra e
o mar e a totalidade da criação, e



Deus deu tanta importância à sua
salvação que não perdoou o seu Filho
único por ele» (S. João Crisóstomo, 
Sermones in Genesim, 2,1: PG 54,
587d-588a).

[2] «Estes direitos são anteriores à
sociedade e impõem-se a ela. Estão
na base da legitimidade moral de
qualquer autoridade: desprezando-os
ou recusando reconhecê-los na sua
legislação positiva, uma sociedade
atenta contra a sua própria
legitimidade moral» (cf. Pacem in
Terris, 65)» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 1930).

[3] «Maravilhosa visão que nos faz
contemplar o género humano na
unidade da sua origem em Deus (...);
na unidade da sua natureza, em
todos igualmente integrante dum
corpo material e duma alma
espiritual; na unidade do seu fim
imediato e da sua missão no mundo;
na unidade da sua habitação, a Terra,



de cujos bens todos os homens, por
direito natural, podem servir-se para
sustentar e desenvolver a vida; na
unidade do seu fim sobrenatural,
Deus, para o qual todos devem
tender; na unidade dos meios para
atingir este fim; (...) na unidade da
Redenção, para todos levada a cabo
por Cristo (Pio XII, Summi
Pontificatus, n. 3; cf. Concílio
Vaticano II, Nostra aetate, n.
1)» (Catecismo da Igreja Católica, n.
360).

[4] É lícito considerar de modo
diferente o que é diferente; neste
sentido, pode-se falar dum
«tratamento diferencial positivo»
quando o bem comum exige ou
aconselha que se proteja ou se
favoreça especialmente um grupo
determinado, devido à sua
debilidade (idade, saúde...), por ter
necessidades particulares
(imigrantes, etc.), ou pelo bem que
determinada instituição representa



para o bem comum (é o caso, por
exemplo, do casamento e da família,
que são alvo de deduções fiscais, de
baixa por maternidade, etc.). No
âmbito jurídico, este tipo de proteção
especial denomina-se favor iuris, o
favor do direito, e não só não é
injusta, mas tem por base a justiça,
que ordena «dar a cada um o que é
seu», e portanto deve estar atenta às
características diferenciais das
relações intersubjetivas existentes na
sociedade.

[5] «A idolatria não diz respeito
apenas aos falsos cultos do
paganismo, mas é uma tentação
constante para a fé. A idolatria
consiste em divinizar o que não é
Deus. Há idolatria sempre que o
homem honra e reverencia uma
criatura dando-lhe o lugar de Deus,
quer se trate de deuses ou de
demónios (é o caso, por exemplo, do
satanismo), do poder, do prazer, da
raça, dos antepassados, do Estado, do



dinheiro, etc.» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 2113).

[6] Ao mesmo tempo, devemos
aceitar – e amar – os outros com as
suas diferenças e com a sua
liberdade. E devemos amá-los assim,
mesmo que tenham opiniões ou
juízos opostos aos nossos, mesmo
que estejam enganados... mesmo que
atuem mal; se não houver lesão a
terceiros, podemos advertir os outros
do mal que fazem, mas não podemos
impor-lhes o bem que deviam fazer.
Esta tolerância não é relativismo, não
significa admitir que todos os juízos e
comportamentos valem o mesmo
porque a verdade e o bem como tais
não existem. Pelo contrário, esta
tolerância fundamenta-se no respeito
pela liberdade de cada pessoa (e dos
grupos de pessoas) e exige ao mesmo
tempo o empenho em difundir a
verdade e o bem. Mantemos os
nossos juízos acerca dos atos, mas
respeitamos a liberdade da pessoa.



[7] «Deus não é, de modo algum,
imagem do homem. Não é nem
homem nem mulher. Deus é puro
espírito, no qual não há lugar para
diferença de sexos. Mas as
“perfeições” do homem e da mulher
refletem qualquer coisa da infinita
perfeição de Deus: as duma mãe (cf.
Is 49, 14-15; 66, 13; Sl 131, 2-3) e as
dum pai e esposo (cf. Os 11, 1-4; Jr 3,
4-19)» (Catecismo da Igreja Católica,
n. 370).

[8] Na pessoa humana, o sexo não
reside apenas na genitalidade, nem é
só um impulso programado e
necessário para a reprodução da
espécie, como acontece nos outros
seres vivos.

[9] «O corpo, que exprime a
feminilidade “para” a masculinidade,
e vice-versa, manifesta a
reciprocidade e a comunhão das
pessoas» (S. João Paulo II, Audiência
geral, 09/01/1980, n. 4).



[10] A palavra «conjugalidade»
provém do verbo latino «coniugare»,
que significa unir.

[11] S. João Paulo II, comentando o
texto da criação do varão e da
mulher em Gn 2, 24, diz: «O corpo,
que através da própria
masculinidade ou feminilidade ajuda
os dois, desde o princípio, (…) a
encontrarem-se em comunhão de
pessoas, converte-se de modo
especial no elemento constitutivo da
sua união quando se tornam marido
e mulher» (S. João Pualo II, Audiência
geral, 09/01/1980, n. 4).

[12] «Reveste formas muito variáveis
ao longo dos séculos e das culturas. A
sua génese psíquica continua, em
grande parte, por
explicar» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 2357).

Juan Ignacio Bañares



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-o-

homem-criado-por-deus-como-varao-e-
mulher/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-o-homem-criado-por-deus-como-varao-e-mulher/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-o-homem-criado-por-deus-como-varao-e-mulher/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-o-homem-criado-por-deus-como-varao-e-mulher/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-o-homem-criado-por-deus-como-varao-e-mulher/

	Tema 9. O ser humano criado por Deus como homem e mulher

