opusdei.org

TEMA 09. A
Encarnacao

E a demonstracéo, por
exceléncia do Amor de Deus
para com os homens, pois a
Segunda Pessoa da Santissima
Trindade — Deus — torna-se
participante da natureza
humana em unidade de pessoa.

31/03/2010

1. A obra da Encarnacao

A assuncdo da natureza humana de
Cristo pela Pessoa do Verbo é obra
das trés Pessoas divinas. A



Encarnacdo de Deus é a Encarnacao
do Filho, ndo do Pai, nem do Espirito
Santo. Nao obstante, a Encarnacao
foi obra de toda a Trindade. Por isso,
na Sagrada Escritura, por vezes,
atribui-se a Deus Pai ( Hb 10, 5; Gl 4,
4), ou ao proprio Filho (F1 2, 7), ou ao
Espirito Santo ( Lc 1, 35; Mt 1, 20).
Sublinha-se, assim, que a obra da
Encarnacdo foi um unico acto,
comum as trés Pessoas divinas. Santo
Agostinho explicava que «o facto de
que Maria concebesse e desse a luz é
obra da Trindade, ja que as obras da
Trindade sdo inseparaveis» [1].
Trata-se, com efeito, de uma accao
divina ad extra , cujos efeitos estdo
fora de Deus, nas criaturas, pois sdo
obra comum das trés Pessoas
divinas, j4 que uno e unico € o Ser
divino, que é o proprio poder infinito
de Deus (cf. Catecismo , 258).

A Encarnacdo do Verbo ndo afecta a
liberdade divina, pois Deus podia ter
decidido que o Verbo nao



encarnasse, ou que encarnasse outra
Pessoa divina. No entanto, dizer que
Deus é infinitamente livre ndo
significa que as suas decisdes sejam
arbitrarias, nem negar que o amor
seja a razdo do seu agir. Por isso, 0s
tedlogos costumam procurar as
razdes de conveniéncia que se
possam vislumbrar nas diversas
decisoes divinas, tal como se
manifestam na actual economia da
salvacdo. Procuram apenas por em
evidéncia a maravilhosa sabedoria e
coeréncia que existe em toda a obra
divina, ndo uma eventual
necessidade em Deus.

2. A Virgem Maria, Mae de Deus

A Virgem Maria foi predestinada
para ser Mde de Deus, desde toda a
eternidade, com a Encarnacéo do
Verbo: «no mistério de Cristo, Maria
esta presente ja “antes da criacdo do
mundo” como aquela que o Pai
‘elegeu’ como Mde do Seu Filho na



Encarnacdo, e juntamente com o Pai
a elegeu o Filho, confiando-a
eternamente ao Espirito de
santidade» [2]. A eleicdo divina
respeita a liberdade de Santa Maria,
pois «o Pai das misericordias quis
que a aceitacdo, por parte da que Ele
predestinara para Méae, precedesse a
Encarnacdo, para que, assim, como
uma mulher contribuiu para a
morte, também outra mulher
contribuisse para a vida ( LG 56; cf.
61)» ( Catecismo , 488). Por isso,
desde muito cedo, os Padres da Igreja
viram em Maria a Nova Eva.

«Para vir a ser Mae do Salvador,
Maria foi “adornada por Deus com
dons dignos de uma tao grande
missdo” (LG 56)» ( Catecismo , 490).
O arcanjo Gabriel, no momento da
Anunciacdo, sauda-a como «cheia de
graca» (Lc 1, 28). Antes do Verbo
encarnar, Maria era ja, pela sua
correspondéncia aos dons divinos,
cheia de graca. A graga recebida por



Maria fa-la grata a Deus e prepara-a
para ser a Mde virginal do Salvador.
Totalmente possuida pela graca de
Deus, pode dar o seu livre
assentimento ao anuncio da sua
vocacao (cf. Catecismo , 490). Assim,
«dando o seu consentimento a
palavra de Deus, Maria tornou-se
Mae de Jesus. E aceitando de todo o
coracdo, sem que nenhum pecado a
retivesse, a vontade divina da
salvacdo, entregou-se totalmente a
pessoa e a obra do seu Filho para
servir, na dependéncia d’Ele e com
Ele, pela graca de Deus, o Mistério da
Redencao (cf. LG 56)» ( Catecismo ,
494). Os Padres da tradicdo oriental
chamam a Mae de Deus «a Toda
Santa», «celebram-na como “imune
de toda a mancha de pecado, visto
que o proprio Espirito Santo a
modelou e fez dela uma nova
criatura” ( LG 56). Pela graca de Deus
Maria manteve-se pura de todo o
pecado pessoal ao longo de toda a
vida» ( Catecismo , 493).



Maria foi redimida desde a sua
concepgao: «é o que professa o
dogma da Imaculada Conceicdo,
proclamado em 1854 pelo Papa Pio
IX: “...por uma graca e favor singular
de Deus omnipotente e em previsdo
dos meéritos de Jesus Cristo Salvador
do género humano, a hem-
aventurada Virgem Maria foi
preservada intacta de toda a mancha
do pecado original no primeiro
instante da sua Conceicdo” (DS
2803)» ( Catecismo , 491). A
Imaculada Concei¢do manifesta o
amor gratuito de Deus, pois foi
iniciativa divina e ndo mérito de
Maria, mas de Cristo. Com efeito,
«este resplendor de uma “santidade
de todo singular” com que foi
“enriquecida desde o primeiro
instante da sua Conceicdo” ( LG 56),
vem-lhe totalmente de Cristo: foi
“redimida da maneira mais sublime
em atencdo aos méritos do seu
Filho” ( LG 53)» ( Catecismo , 492).



Santa Maria é Mae de Deus: «com
efeito, Aquele que Ela concebeu
como homem por obra do Espirito
Santo, e que se tornou
verdadeiramente seu Filho segundo
a carne, nao é outro senao o Filho
eterno do Pai, a segunda pessoa da
Santissima Trindade. A Igreja
confessa que Maria é
verdadeiramente Mde de Deus (cf. DS
252)» ( Catecismo , 495). Certamente
ndo gerou a divindade, mas o corpo
humano do Verbo, a que se uniu
imediatamente a sua alma racional,
criada por Deus como todas as
outras, dando assim origem a
natureza humana que nesse mesmo
instante foi assumida pelo Verbo.

Maria foi sempre Virgem. Desde
muito cedo, a Igreja confessa no
Credo e celebra na sua liturgia
«Maria como a (...) “sempre-

virgem” (cf. LG 52)» ( Catecismo , 499;
cf. Catecismo , 496-507). Esta fé da
Igreja reflecte-se na antiquissima



formula: «Virgem antes do parto, no
parto e depois do parto». Desde as
primeiras formulacdes da fé, «a
Igreja confessou que Jesus foi
concebido unicamente pelo poder do
Espirito Santo no seio da Virgem
Maria, afirmando igualmente o
aspecto corporal desse
acontecimento: Jesus foi concebido “
absque semine ex Spiritu Sancto ” (cc.
Latrdo, ano 649; DS 503), isto é, por
obra do Espirito Santo, sem sémen
[de homem]» ( Catecismo , 496).
Maria foi também virgem no parto,
pois «deu-o0 a luz sem detrimento da
sua virgindade, como sem perder a
sua virgindade tinha concebido (...);
Jesus Cristo nasceu de um seio
virginal com um nascimento
admiravel» [3]. Com efeito, «o
nascimento de Cristo “longe de
diminuir, antes consagrou a
integridade virginal” da Sua mae (
LG 57)» ( Catecismo , 499). Maria
permaneceu perpetuamente virgem
depois do parto. Os Padres da Igreja,



nas explicaces dos Evangelhos e nas
respostas as diversas objeccdes,
afirmaram sempre esta realidade,
que manifesta a sua total
disponibilidade e a entrega absoluta
ao designio salvifico de Deus. Sdo
Basilio resumia-o quando escreveu
que «0s que amam Cristo ndo
admitem escutar que a Mdae de Deus
tivesse deixado de ser virgem
nalgum momento» [4].

Maria foi elevada ao Céu. «A Virgem
Imaculada, preservada imune de
toda a mancha da culpa original,
terminado o curso da vida terrena,
foi elevada ao céu em corpo e alma e
exaltada pelo Senhor como Rainha,
para assim se conformar mais
plenamente com o seu Filho, Senhor
de senhores e vencedor do pecado e
da morte» [5]. A Assuncdo da
Santissima Virgem é uma singular
participacdo na ressurreicdo do seu
Filho e uma antecipacéo da
ressurreicdo dos outros cristaos (cf.



Catecismo , 966). A realeza de Maria
fundamenta-se na sua maternidade
divina e na sua associacdo a obra da
Redencdo [6]. Em 1 de Novembro de
1954, Pio XII instituiu a festa de Santa
Maria Rainha [7].

Maria é a Mae do Redentor. Por isso
a sua maternidade divina comporta
também a sua cooperacdo na
salvacdo dos homens: «Maria, filha
de Adao, aceitando a palavra divina,
foi feita Mde de Jesus, e abracando a
vontade salvifica de Deus com
generoso coragao e sem o
impedimento de qualquer pecado,
consagrou-se totalmente a si mesma,
qual escrava do Senhor, a pessoa e a
obra do seu Filho, servindo o
mistério da Redencdo com Ele e sob
Ele, por graca de Deus omnipotente.
Com razao, pois, os Santos Padres
estimam Maria, ndo como um mero
instrumento passivo, mas como uma
cooperadora na salvacdo humana
pela fé livre e obediéncia» [8]. Esta



cooperac¢ao manifesta-se também na
sua maternidade espiritual. Maria,
nova Eva, é verdadeira mae dos
homens na ordem da graca, pois
coopera no nascimento para a vida
da graca e para o desenvolvimento
espiritual dos fiéis: Maria «cooperou
de modo inteiramente singular, com
a sua fé, a sua esperanca e ardente
caridade, na obra do Salvador, para
restaurar nas almas a vida
sobrenatural. E, por essa razdo, nossa
Mae, na ordem da graca» [9] (cf.
Catecismo , 968). Maria é também
mediadora e a sua mediacdo
materna, subordinada sempre a
unica mediacgdo de Cristo, comecou
com o fiat da Anunciagao e perdura
no céu, ja que «depois de elevada ao
céu, ndo abandonou esta missao
salvadora, mas com a sua multiforme
intercessdo, continua a alcancar-nos
os dons da salvacdo eterna... Por isso,
a Virgem é invocada na Igreja com o0s
titulos de advogada, auxiliadora,



socorro, mediadora» [10] (cf.
Catecismo , 969).

Maria é exemplo e modelo da Igreja:
«A Virgem Maria € para a Igreja o
modelo da fé e da caridade. Por isso é
“membro eminente e inteiramente
singular da Igreja” (LG 53), e
constitui mesmo “a realizacao
exemplar” (...) da Igreja (LG 63)» (
Catecismo , 967). Paulo VI, em 21-
XI1-1964, nomeou solenemente Maria
Maée da Igreja, para sublinhar, de
modo explicito, a fung¢do maternal
que a Virgem exerce no povo cristao
[11].

Compreende-se, face ao que
acabamos de expor, que a piedade da
Igreja para com Nossa Senhora
pertenca a propria natureza do culto
cristdo [12]. A Santissima Virgem
Maria «é com razdo venerada pela
Igreja com um culto especial. E, na
verdade, a Santissima Virgem é,
desde os tempos mais antigos,



honrada com o titulo de “Mae de
Deus”, e sob cuja proteccdo se
acolhem os fiéis implorando-a em
todos os perigos e necessidades...
Este culto... embora inteiramente
singular, difere essencialmente do
culto de adoragao que se presta por
igual ao Verbo Encarnado, ao Pai e ao
Espirito Santo, e favorece-o
poderosamente» [13]. O culto a Santa
Maria «encontra a sua expressao nas
festas liturgicas dedicadas a Mae de
Deus (cf. SC 103), na oracdo mariana,
como o Santo Rosario» ( Catecismo ,
971).

3. Figuras e profecias da Encarnacao

Vimos no tema anterior como, depois
do pecado de Addo e Eva, nossos
primeiros pais, Deus ndo abandonou
0 homem, antes lhe prometeu um
Salvador (cf. Gn 3, 15; Catecismo ,
410).

Depois do pecado original e da
promessa do Redentor, o proprio



Deus volta a tomar a iniciativa e
estabeleceu uma Aliang¢a com os
homens: com Noé depois do diluvio
(cf. Gn 9-10) e depois, sobretudo com
Abrado (cf. Gn 15-17), a quem
prometeu uma grande descendéncia
e fazer dela um grande povo, dando-
lhe uma nova terra na qual um dia
seriam abengoadas todas as nacoes.
A Alianca renovou-se depois com
Isaac (cf. Gn 26, 2-5) e com Jacob (cf.
Gn 28, 12-15; 35, 9-12). No Antigo
Testamento, a Alianca alcanca a sua
expressdo mais completa com Moisés
(cf. Ex 6, 2-8; Ex 19-34).

Momento importante na historia das
relacdes entre Deus e Israel foi a
profecia de Natan (cf. 2 Sm 7, 7-15),
que anuncia que o Messias sera da
descendéncia de David e que reinara
sobre todos os povos, ndo so sobre
Israel. Do Messias dir-se-a noutros
textos proféticos que o seu
nascimento teria lugar em Belém (cf.
Mgq 5, 1), que pertenceria a linhagem



de David (cf. Is 11, 1; Jr 23, 5); que se
lhe poria o nome de «Emanuel», isto
é, Deus connosco (cf. Is 7, 14); que se
lhe chamara «Deus forte, Pai eterno,
Principe da Paz» (Is 9, 5), etc. Para
além destes textos que descrevem o
Messias como rei e descendente de
David, ha outros que relatam,
também de modo profético, a missdo
redentora do Messias, chamando-lhe
Servo de Yahvé, servo de dores, que
assumira no seu corpo a
reconciliacdo e a paz (cf. Ef 2,14-18):
Is 42, 1-7; 49, 1-9; 50, 4-9; 52, 13-53, 12.
Neste contexto € importante o texto
de Dn 7, 13-14 sobre o Filho do
homem que, misteriosamente,
através da humildade e do
aniquilamento, supera a condic¢ado
humana e restaura o reino
messianico na sua fase definitiva (cf.
Catecismo , 440).

As principais figuras do Redentor no
Antigo Testamento sdo o inocente
Abel, o sumo sacerdote Melquisedec,



o sacrificio de Isaac, José vendido
pelos seus irmaos, o cordeiro pascal,
a serpente de bronze levantada por
Moisés no deserto e o profeta Jonas.

4. Os nomes de Cristo

S0 muitos os nomes e titulos
atribuidos a Cristo por tedlogos e
autores espirituais ao longo dos
séculos. Uns foram tomados do
Antigo Testamento; outros, do Novo.
Alguns sdo utilizados ou aceites pelo
proprio Jesus; outros foram-lhe
aplicados pela Igreja ao longo dos
séculos. Veremos, a seguir, 0s nomes
mais importantes e habituais.

Jesus (cf. Catecismo , 430-435), que
em hebreu significa «Deus salva»:
«quando na anunciacao, o anjo
Gabriel da-Lhe como nome proprio o
nome de Jesus, o qual exprime, ao
mesmo tempo, a sua identidade e a
sua missdo» ( Catecismo , 430), quer
dizer, Ele é o Filho de Deus feito
homem para salvar «o Seu povo dos



seus pecados» ( Mt 1, 21). O nome de
Jesus «significa que o proprio Nome
de Deus esta presente na pessoa do
seu Filho (cf. Act 5, 41; 3 Jo 7) feito
homem para a redencdo universal e
definitiva dos pecados. Ele é o unico
nome divino que traz a salvacao (cf.
Jo 3,18; Act 2, 21) e pode, desde
agora, ser invocado por todos, pois a
todos os homens Se uniu pela
Encarnacao» ( Catecismo , 432). O
nome de Jesus estd no centro da
oracao crista (cf. Catecismo , 435).

Cristo (cf. Catecismo , 436-440), que
vem da traducado grega do termo
hebraico «Messias» e que quer dizer
«ungido». SO se torna nome proprio
de Jesus «porque Ele cumpre
perfeitamente a missdo divina que
tal nome significa. Com efeito, em
Israel eram ungidos, em nome de
Deus, aqueles que lhe eram
consagrados para uma missao d’Ele
dimanada» ( Catecismo , 436). Era o
caso dos sacerdotes, dos reis e, em



raros casos, dos profetas. Este devia
ser, por exceléncia, o caso do Messias
que Deus enviaria para instaurar
definitivamente o seu Reino. Jesus
realizou a expectativa messianica de
Israel na sua triplice funcao de
sacerdote, profeta e rei (cf. ibid em).
Jesus «aceitou o titulo de Messias a
que tinha direito (cf. Jo 4, 25-26; 11,
27), mas nao sem reservas, uma vez
que esse titulo era compreendido,
por numerosos dos seus
contemporaneos, segundo um
conceito demasiado humano (cf. Mt
22, 41-46), essencialmente politico
(cf. Jo 6, 15; Lc 24, 21)» ( Catecismo ,
439).

Jesus Cristo é o Unigénito de Deus, o
Filho unico de Deus (cf. Catecismo,
441-445). A filiacao de Jesus em
relacdo ao Pai ndo é uma filiacdo
adoptiva como a nossa, mas a filiacdo
divina natural, quer dizer, «a relacdo
unica e eterna de Jesus Cristo com
Deus, seu Pai: Ele é o Filho unico do



Pai (cf. Jo 1, 14.18; 3, 16.18) e Ele
proprio é Deus (cf. Jo 1, 1). Para ser
cristao é condicdo necessaria crer
que Jesus Cristo é o Filho de Deus (cf.
Act 8, 37;1 Jo 2, 23)» ( Catecismo ,
454). Os evangelhos «narram em dois
momentos solenes, o baptismo e a
transfiguracao de Cristo, que a voz
do Pai o designa como seu “Filho
amado” (Mt 3,17; 17, 5). Jesus
designa-Se a Si proprio como “o Filho
unico de Deus” (Jo 3, 16) afirmando,
por este titulo, a sua preexisténcia
eterna» ( Catecismo , 444).

Senhor (cf. Catecismo , 446-451): «na
traducdo grega dos livros do Antigo
Testamento, o nome inefavel com o
qual Deus se revelou a Moisés (cf. Ex
3, 14), YHWH, é traduzido por
“Kyrios” [“Senhor”]. Senhor desde
entdo, o nome mais habitual para
designar a propria divindade do
Deus de Israel. F neste sentido forte
que o Novo Testamento utiliza o
titulo “Senhor” tanto para o Pai,



como também - e ai estd a novidade
— para Jesus, assim reconhecido como
Deus (cf. 1 Cor 2, 8)» ( Catecismo ,
446). Ao atribuir a Jesus o titulo
divino de Senhor, «as primeiras
confissOes de fé da Igreja afirmam,
desde o principio (cf. Act 2, 34-36),
que o poder, a honra e a gldria
devidos a Deus Pai, também sao
devidos a Jesus (cf. Rm 9, 5; Tt 2, 13;
Ap 5, 13) porque Ele é “de condigdo
divina” ( Fl 2, 6) e o Pai manifestou
esta soberania de Jesus
ressuscitando-O de entre os mortos e
exaltando-O na sua gloria (cf. Rm 10,
9;1Cor12,3;Fl2,11)» ( Catecismo ,
449). A oragao crista, liturgica ou
pessoal, é marcada pelo titulo de
«Senhor» (cf. Catecismo , 451).

5. Cristo é o unico Mediador
perfeito entre Deus e os homens. E
Mestre, Sacerdote e Rei.

«Jesus Cristo é verdadeiro Deus e
verdadeiro homem, na unidade da



sua Pessoa divina; por essa razdo, Ele
€ 0 unico Mediador entre Deus e 0s
homens» ( Catecismo , 480). A
expressdo mais profunda do Novo
Testamento sobre a mediacdo de
Cristo encontra-se na primeira carta
a Timoteo: «Ha um so Deus, e um s6
mediador entre Deus e 0os homens,
que é Jesus Cristo homem, que se
entregou a Si mesmo para redencao
de todos» (1 Tm 2, 5). Apresentam-se
aqui a pessoa do Mediador e a acgdo
do Mediador. E na carta aos Hebreus
apresenta-se Cristo como o mediador
de uma Nova Alianca (cf. Heb 8, 6; 9,
15; 12, 24). Jesus Cristo é mediador
porque é perfeito Deus e perfeito
homem, mas é mediador na e pela
sua humanidade. Esses textos do
Novo Testamento apresentam Cristo
como profeta e revelador, como
sumo-sacerdote e como Senhor de
toda a criacao. Nao se trata de trés
ministérios distintos, mas de trés
aspectos diversos da funcao salvifica
do unico mediador.



Cristo € o profeta anunciado no
Deuteronomio (18,18). O povo tinha
Jesus por profeta (cf. Mt 16, 14; Mc 6,
14-16; Lc 24, 19). O proprio inicio da
carta aos Hebreus € paradigmatico a
este respeito. Mas Cristo é mais do
que profeta: Ele é o Mestre, quer
dizer, o que ensina por autoridade
propria, uma autoridade
desconhecida até entdo, que deixava
surpreendidos os que o escutavam. O
caracter supremo dos ensinamentos
de Jesus fundamenta-se no facto de
ser Deus e homem. Jesus ndo so
ensina a verdade, mas Ele é a
Verdade tornada visivel na carne.
Cristo, Verbo eterno do Pai, «é a
Palavra unica, perfeita e insuperavel
do Pai. N’Ele o Pai disse tudo. Nao
havera outra palavra além dessa» (
Catecismo , 65). O ensinamento de
Cristo é definitivo, também no
sentido de que, com ele, a Revelacao
de Deus aos homens na histdria teve
0 seu ultimo cumprimento.



Cristo € sacerdote. A mediacao de
Jesus Cristo é uma mediacdo
sacerdotal. Na carta aos Hebreus,
que tem como tema central o
sacerddcio de Cristo, Jesus Cristo €
apresentado como o Sumo Sacerdote
da Nova Alianca, «inico “Sumo
Sacerdote, segundo a ordem de
Melquisedec” ( Hb 5, 10; 6, 20),
“santo, inocente, imaculado” ( Hb 7,
26), que, “com uma unica oblacéo,
tornou perfeitos para sempre os que
foram santificados” ( Hb 10, 14), isto
é, pelo unico sacrificio da sua Cruz» (
Catecismo , 1544). Do mesmo modo
que o sacrificio de Cristo — a sua
morte na Cruz — é unico pela unidade
que existe entre o sacerdote e a
vitima — de valor infinito — assim
também o seu sacerddcio € unico. Ele
€ a Unica vitima e o unico sacerdote.
Os sacrificios do Antigo Testamento
eram representacdo do de Cristo e
recebiam o seu valor precisamente
pela sua ordenacdo ao de Cristo. O
sacerdocio de Cristo, sacerdodcio



eterno, € participado pelo sacerddcio
ministerial e pelo sacerddcio dos
fiéis, que nem se acrescentam nem se
sucedem ao de Cristo (cf. Catecismo ,
1544-1547).

Cristo é Rei. E-0 ndo s6 enquanto
Deus, mas também enquanto
homem. A soberania de Cristo é um
aspecto fundamental da sua
mediacado salvifica. Cristo salva
porque tem o poder efectivo para o
fazer. A fé da Igreja afirma a realeza
de Cristo e professa no Credo que «0
seu reino nao tera fim», repetindo,
assim, o que o arcanjo Gabriel disse a
Maria (cf. Lc 1, 32-33). A dignidade
real de Cristo ja tinha sido anunciada
no Antigo Testamento (cf. Sl 2, 6; Is 7,
6;11. 1-9; Dn 7, 14). No entanto,
Cristo, ndo falou muito da sua
realeza, pois entre os judeus do seu
tempo estava muito difundida uma
concepcdo material e terrena do
Reino messianico. Reconheceu-o sim
num momento particularmente



solene quando, respondendo a uma
pergunta de Pilatos, respondeu: «Tu
o dizes. Sou Rei» (Jo 18, 37). A
realeza de Cristo ndo é metaforica, é
real e comporta o poder de legislar e
de julgar. E uma realeza que se
fundamenta no facto de ser o Verbo
encarnado e o nosso Redentor [14]. O
seu reino é espiritual e eterno. E um
reino de santidade e de justica, de
amor, de verdade e de paz [15].
Cristo exerce a sua realeza atraindo a
si todos os homens pela sua morte e
ressurreicdo (cf. Jo 12, 32). Cristo, Reil
e Senhor do universo, fez-se o
servidor de todos, ndo «veio para ser
servido, mas para servir e dar a Sua
vida para resgate pela multiddo ( Mt
20, 28)» ( Catecismo , 786).

Todos os fiéis participam «destas trés
funcdes de Cristo, com as
responsabilidades de missdo e de
servico que delas resultam» (
Catecismo , 783).



6. Toda a vida de Cristo é
redentora

Pelo que se refere a vida de Cristo, «0
Simbolo da fé apenas fala dos
mistérios da Encarnacdo (conceicdo e
nascimento) e da Pascoa (paixao,
crucifixdo, morte, sepultura, descida
a mansdo dos mortos, ressurreicao,
ascensdo). Nada diz explicitamente
dos mistérios da vida oculta e publica
de Jesus. Mas os artigos da fé que
dizem respeito a Encarnacao e a
Pascoa de Jesus iluminam toda a vida
terrena de Cristo» ( Catecismo , 512).

Toda a vida de Cristo é redentora e
qualquer acto humano seu possui
um valor transcendente de salvacao.
Inclusive nos actos mais simples e
aparentemente menos importantes
de Jesus ha um exercicio eficaz da
sua mediacdo entre Deus e 0s
homens, pois sdo sempre acc¢oes do
Verbo encarnado. Sdo Josemaria
entendeu esta doutrina com especial



profundidade, que ensinou a
transformar todos os caminhos da
terra em caminhos divinos de
santificacdo: «chega a plenitude dos
tempos e, para cumprir essa missao
(...) nasce um Menino em Belém. E o
Redentor do mundo; mas, antes de
falar, demonstra o seu amor com
obras. Nao é portador de nenhuma
formula magica, porque sabe que a
salvacdo que nos traz ha-de passar
pelo coracdo do homem. As suas
primeiras acc¢des sdo risos e choros
de crianga, o sono inerme de um
Deus humanado; para que fiquemos
tomados de amor, para que saibamos
acolhé-Lo nos nossos bragos» [16].

Os anos da vida oculta de Cristo néo
sdo uma simples preparacao para o
seu ministério publico, mas
auténticos actos redentores,
orientados para a consumacao do
Mistério Pascal. Tem grande
relevancia teoldgica o facto de que
Jesus tivesse partilhado, durante a



maior parte da sua vida, a condicao
da imensa maioria dos homens: a
vida quotidiana de familia e de
trabalho em Nazaré, lugar que se
torna uma li¢do de vida familiar,
uma licdo de trabalho [17]. Cristo
realiza também a nossa redencao
durante os muitos anos de trabalho
da sua vida oculta, dando, assim,
todo o sentido divino na histdria da
salvacdo ao trabalho quotidiano do
cristdo e de milhdes de homens de
boa vontade: «Jesus, crescendo e
vivendo como um de nos, revela que
a existéncia humana, os afazeres
correntes e habituais, tém um
sentido divino» [18].

José Antonio Riestra
Bibliografia basica

Catecismo da Igreja Catdlica ,
484-570, 720-726 e 963-975.

Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaré , A Esfera dos Livros, Lishoa



2007, 27-35; 395-435 (Introducdo e
cap. 10).

Leituras recomendadas

]J.L. Bastero de Eleizalde, Maria,
Madre del Redentor , 22 ed., Eunsa,
Pamplona 2004.

M. Ponce Cuéllar, Maria, Madre del
redentor y Madre de la Iglesia , 22 ed.,
Herder, Barcelona 2001.

F. Ocariz - L.F. Mateo Seco - ].A.
Riestra, El misterio de Jesucristo , 32
ed., EUNSA, Pamplona 2004.

Notas

[1] Santo Agostinho, De Trinitate , 2,
5, 9; cf. Concilio Lateranense IV: DS
801.

[2] Jodo Paulo II, Enc. Redemptoris
Mater , 25-111-1987, 8; cf. Pio IX, Bula
Ineffabilis Deus ; Pio XII, Bula
Munificentissimus Deus , AAS 42



(1950) 9768; Paulo VI, Ex. Ap.
Marialis Cultus , 25; CIC, 488.

[3] Sdo Ledo Magno, Ep. Lectis
Dilectionis tuae , DS 291-294.

[4] Sdo Basilio, In Christi
Generationem, 5.

[5] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium , 59; cf. a proclamacao do
dogma da Assuncdo da Bem-
aventurada Virgem Maria pelo Papa
Pio XII em 1950: DS 3903.

[6] Cf. Pio XII, Enc. Ad Coeli Reginam ,
11-X-1954: AAS 46 (1954) 625-640.

[7] Cf. AAS 46 (1954) 662-666.

[8] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium , 56.

[9] Ibidem , 61.
[10] Ibidem , 62.

[11] Cf. AAS 56 (1964) 1015-1016.



[12] Cf. Paulo VI, Exh. Marialis
Cultus , 56.

[13] Concilio Vaticano II, Const.
Lumen Gentium , 66.

[14] Cf. Pio XI, Enc. Quas Primas , 11-
XI-1925, AS 17 (195) 599.

[15] Cf. Missal Romano, Prefacio da
Missa de Jesus Cristo, Rei do
Universo.

[16] S&o Josemaria, Cristo que Passa ,
36.

[17] Cf. Paulo VI, Alocucdo em
Nazaré, 5-1-1964: Insegnamenti di
Paolo VI 2 (1964) 25.

[18] S&o Josemaria, Cristo que Passa ,
14.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-a-encarnacao/

opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-a-
encarnacao/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-a-encarnacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-a-encarnacao/

	TEMA 09. A Encarnação

