
opusdei.org

TEMA 09. A
Encarnação

É a demonstração, por
excelência do Amor de Deus
para com os homens, pois a
Segunda Pessoa da Santíssima
Trindade — Deus — torna-se
participante da natureza
humana em unidade de pessoa.

31/03/2010

1. A obra da Encarnação

A assunção da natureza humana de
Cristo pela Pessoa do Verbo é obra
das três Pessoas divinas. A



Encarnação de Deus é a Encarnação
do Filho, não do Pai, nem do Espírito
Santo. Não obstante, a Encarnação
foi obra de toda a Trindade. Por isso,
na Sagrada Escritura, por vezes,
atribui-se a Deus Pai ( Hb 10, 5; Gl 4,
4), ou ao próprio Filho ( Fl 2, 7), ou ao
Espírito Santo ( Lc 1, 35; Mt 1, 20).
Sublinha-se, assim, que a obra da
Encarnação foi um único acto,
comum às três Pessoas divinas. Santo
Agostinho explicava que «o facto de
que Maria concebesse e desse à luz é
obra da Trindade, já que as obras da
Trindade são inseparáveis» [1].
Trata-se, com efeito, de uma acção
divina ad extra , cujos efeitos estão
fora de Deus, nas criaturas, pois são
obra comum das três Pessoas
divinas, já que uno e único é o Ser
divino, que é o próprio poder infinito
de Deus (cf. Catecismo , 258).

A Encarnação do Verbo não afecta a
liberdade divina, pois Deus podia ter
decidido que o Verbo não



encarnasse, ou que encarnasse outra
Pessoa divina. No entanto, dizer que
Deus é infinitamente livre não
significa que as suas decisões sejam
arbitrárias, nem negar que o amor
seja a razão do seu agir. Por isso, os
teólogos costumam procurar as
razões de conveniência que se
possam vislumbrar nas diversas
decisões divinas, tal como se
manifestam na actual economia da
salvação. Procuram apenas pôr em
evidência a maravilhosa sabedoria e
coerência que existe em toda a obra
divina, não uma eventual
necessidade em Deus.

2. A Virgem Maria, Mãe de Deus

A Virgem Maria foi predestinada
para ser Mãe de Deus, desde toda a
eternidade, com a Encarnação do
Verbo: «no mistério de Cristo, Maria
está presente já “antes da criação do
mundo” como aquela que o Pai
‘elegeu’ como Mãe do Seu Filho na



Encarnação, e juntamente com o Pai
a elegeu o Filho, confiando-a
eternamente ao Espírito de
santidade» [2]. A eleição divina
respeita a liberdade de Santa Maria,
pois «o Pai das misericórdias quis
que a aceitação, por parte da que Ele
predestinara para Mãe, precedesse a
Encarnação, para que, assim, como
uma mulher contribuiu para a
morte, também outra mulher
contribuísse para a vida ( LG 56; cf.
61)» ( Catecismo , 488). Por isso,
desde muito cedo, os Padres da Igreja
viram em Maria a Nova Eva.

«Para vir a ser Mãe do Salvador,
Maria foi “adornada por Deus com
dons dignos de uma tão grande
missão” ( LG 56)» ( Catecismo , 490).
O arcanjo Gabriel, no momento da
Anunciação, saúda-a como «cheia de
graça» ( Lc 1, 28). Antes do Verbo
encarnar, Maria era já, pela sua
correspondência aos dons divinos,
cheia de graça. A graça recebida por



Maria fá-la grata a Deus e prepara-a
para ser a Mãe virginal do Salvador.
Totalmente possuída pela graça de
Deus, pôde dar o seu livre
assentimento ao anúncio da sua
vocação (cf. Catecismo , 490). Assim,
«dando o seu consentimento à
palavra de Deus, Maria tornou-se
Mãe de Jesus. E aceitando de todo o
coração, sem que nenhum pecado a
retivesse, a vontade divina da
salvação, entregou-se totalmente à
pessoa e à obra do seu Filho para
servir, na dependência d’Ele e com
Ele, pela graça de Deus, o Mistério da
Redenção (cf. LG 56)» ( Catecismo ,
494). Os Padres da tradição oriental
chamam à Mãe de Deus «a Toda
Santa», «celebram-na como “imune
de toda a mancha de pecado, visto
que o próprio Espírito Santo a
modelou e fez dela uma nova
criatura” ( LG 56). Pela graça de Deus
Maria manteve-se pura de todo o
pecado pessoal ao longo de toda a
vida» ( Catecismo , 493).



Maria foi redimida desde a sua
concepção: «é o que professa o
dogma da Imaculada Conceição,
proclamado em 1854 pelo Papa Pio
IX: “…por uma graça e favor singular
de Deus omnipotente e em previsão
dos méritos de Jesus Cristo Salvador
do género humano, a bem-
aventurada Virgem Maria foi
preservada intacta de toda a mancha
do pecado original no primeiro
instante da sua Conceição” ( DS
2803)» ( Catecismo , 491). A
Imaculada Conceição manifesta o
amor gratuito de Deus, pois foi
iniciativa divina e não mérito de
Maria, mas de Cristo. Com efeito,
«este resplendor de uma “santidade
de todo singular” com que foi
“enriquecida desde o primeiro
instante da sua Conceição” ( LG 56),
vem-lhe totalmente de Cristo: foi
“redimida da maneira mais sublime
em atenção aos méritos do seu
Filho” ( LG 53)» ( Catecismo , 492).



Santa Maria é Mãe de Deus: «com
efeito, Aquele que Ela concebeu
como homem por obra do Espírito
Santo, e que se tornou
verdadeiramente seu Filho segundo
a carne, não é outro senão o Filho
eterno do Pai, a segunda pessoa da
Santíssima Trindade. A Igreja
confessa que Maria é
verdadeiramente Mãe de Deus (cf. DS
252)» ( Catecismo , 495). Certamente
não gerou a divindade, mas o corpo
humano do Verbo, a que se uniu
imediatamente a sua alma racional,
criada por Deus como todas as
outras, dando assim origem à
natureza humana que nesse mesmo
instante foi assumida pelo Verbo.

Maria foi sempre Virgem. Desde
muito cedo, a Igreja confessa no
Credo e celebra na sua liturgia
«Maria como a (…) “sempre-
virgem” (cf. LG 52)» ( Catecismo , 499;
cf. Catecismo , 496-507). Esta fé da
Igreja reflecte-se na antiquíssima



fórmula: «Virgem antes do parto, no
parto e depois do parto». Desde as
primeiras formulações da fé, «a
Igreja confessou que Jesus foi
concebido unicamente pelo poder do
Espírito Santo no seio da Virgem
Maria, afirmando igualmente o
aspecto corporal desse
acontecimento: Jesus foi concebido “ 
absque semine ex Spiritu Sancto ” (cc.
Latrão, ano 649; DS 503), isto é, por
obra do Espírito Santo, sem sémen
[de homem]» ( Catecismo , 496).
Maria foi também virgem no parto,
pois «deu-o à luz sem detrimento da
sua virgindade, como sem perder a
sua virgindade tinha concebido (…);
Jesus Cristo nasceu de um seio
virginal com um nascimento
admirável» [3]. Com efeito, «o
nascimento de Cristo “longe de
diminuir, antes consagrou a
integridade virginal” da Sua mãe ( 
LG 57)» ( Catecismo , 499). Maria
permaneceu perpetuamente virgem
depois do parto. Os Padres da Igreja,



nas explicações dos Evangelhos e nas
respostas às diversas objecções,
afirmaram sempre esta realidade,
que manifesta a sua total
disponibilidade e a entrega absoluta
ao desígnio salvífico de Deus. São
Basílio resumia-o quando escreveu
que «os que amam Cristo não
admitem escutar que a Mãe de Deus
tivesse deixado de ser virgem
nalgum momento» [4].

Maria foi elevada ao Céu. «A Virgem
Imaculada, preservada imune de
toda a mancha da culpa original,
terminado o curso da vida terrena,
foi elevada ao céu em corpo e alma e
exaltada pelo Senhor como Rainha,
para assim se conformar mais
plenamente com o seu Filho, Senhor
de senhores e vencedor do pecado e
da morte» [5]. A Assunção da
Santíssima Virgem é uma singular
participação na ressurreição do seu
Filho e uma antecipação da
ressurreição dos outros cristãos (cf. 



Catecismo , 966). A realeza de Maria
fundamenta-se na sua maternidade
divina e na sua associação à obra da
Redenção [6]. Em 1 de Novembro de
1954, Pio XII instituiu a festa de Santa
Maria Rainha [7].

Maria é a Mãe do Redentor. Por isso
a sua maternidade divina comporta
também a sua cooperação na
salvação dos homens: «Maria, filha
de Adão, aceitando a palavra divina,
foi feita Mãe de Jesus, e abraçando a
vontade salvífica de Deus com
generoso coração e sem o
impedimento de qualquer pecado,
consagrou-se totalmente a si mesma,
qual escrava do Senhor, à pessoa e à
obra do seu Filho, servindo o
mistério da Redenção com Ele e sob
Ele, por graça de Deus omnipotente.
Com razão, pois, os Santos Padres
estimam Maria, não como um mero
instrumento passivo, mas como uma
cooperadora na salvação humana
pela fé livre e obediência» [8]. Esta



cooperação manifesta-se também na
sua maternidade espiritual. Maria,
nova Eva, é verdadeira mãe dos
homens na ordem da graça, pois
coopera no nascimento para a vida
da graça e para o desenvolvimento
espiritual dos fiéis: Maria «cooperou
de modo inteiramente singular, com
a sua fé, a sua esperança e ardente
caridade, na obra do Salvador, para
restaurar nas almas a vida
sobrenatural. É, por essa razão, nossa
Mãe, na ordem da graça» [9] (cf. 
Catecismo , 968). Maria é também
mediadora e a sua mediação
materna, subordinada sempre à
única mediação de Cristo, começou
com o fiat da Anunciação e perdura
no céu, já que «depois de elevada ao
céu, não abandonou esta missão
salvadora, mas com a sua multiforme
intercessão, continua a alcançar-nos
os dons da salvação eterna… Por isso,
a Virgem é invocada na Igreja com os
títulos de advogada, auxiliadora,



socorro, mediadora» [10] (cf. 
Catecismo , 969).

Maria é exemplo e modelo da Igreja:
«A Virgem Maria é para a Igreja o
modelo da fé e da caridade. Por isso é
“membro eminente e inteiramente
singular da Igreja” ( LG 53), e
constitui mesmo “a realização
exemplar” (…) da Igreja ( LG 63)» ( 
Catecismo , 967). Paulo VI, em 21-
XI-1964, nomeou solenemente Maria
Mãe da Igreja, para sublinhar, de
modo explícito, a função maternal
que a Virgem exerce no povo cristão
[11].

Compreende-se, face ao que
acabámos de expor, que a piedade da
Igreja para com Nossa Senhora
pertença à própria natureza do culto
cristão [12]. A Santíssima Virgem
Maria «é com razão venerada pela
Igreja com um culto especial. E, na
verdade, a Santíssima Virgem é,
desde os tempos mais antigos,



honrada com o título de “Mãe de
Deus”, e sob cuja protecção se
acolhem os fiéis implorando-a em
todos os perigos e necessidades…
Este culto… embora inteiramente
singular, difere essencialmente do
culto de adoração que se presta por
igual ao Verbo Encarnado, ao Pai e ao
Espírito Santo, e favorece-o
poderosamente» [13]. O culto a Santa
Maria «encontra a sua expressão nas
festas litúrgicas dedicadas à Mãe de
Deus (cf. SC 103), na oração mariana,
como o Santo Rosário» ( Catecismo ,
971).

3. Figuras e profecias da Encarnação

Vimos no tema anterior como, depois
do pecado de Adão e Eva, nossos
primeiros pais, Deus não abandonou
o homem, antes lhe prometeu um
Salvador (cf. Gn 3, 15; Catecismo ,
410).

Depois do pecado original e da
promessa do Redentor, o próprio



Deus volta a tomar a iniciativa e
estabeleceu uma Aliança com os
homens: com Noé depois do dilúvio
(cf. Gn 9-10) e depois, sobretudo com
Abraão (cf. Gn 15-17), a quem
prometeu uma grande descendência
e fazer dela um grande povo, dando-
lhe uma nova terra na qual um dia
seriam abençoadas todas as nações.
A Aliança renovou-se depois com
Isaac (cf. Gn 26, 2-5) e com Jacob (cf. 
Gn 28, 12-15; 35, 9-12). No Antigo
Testamento, a Aliança alcança a sua
expressão mais completa com Moisés
(cf. Ex 6, 2-8; Ex 19-34).

Momento importante na história das
relações entre Deus e Israel foi a
profecia de Natan (cf. 2 Sm 7, 7-15),
que anuncia que o Messias será da
descendência de David e que reinará
sobre todos os povos, não só sobre
Israel. Do Messias dir-se-á noutros
textos proféticos que o seu
nascimento teria lugar em Belém (cf. 
Mq 5, 1), que pertenceria à linhagem



de David (cf. Is 11, 1; Jr 23, 5); que se
lhe poria o nome de «Emanuel», isto
é, Deus connosco (cf. Is 7, 14); que se
lhe chamará «Deus forte, Pai eterno,
Príncipe da Paz» ( Is 9, 5), etc. Para
além destes textos que descrevem o
Messias como rei e descendente de
David, há outros que relatam,
também de modo profético, a missão
redentora do Messias, chamando-lhe
Servo de Yahvé, servo de dores, que
assumirá no seu corpo a
reconciliação e a paz (cf. Ef 2,14-18): 
Is 42, 1-7; 49, 1-9; 50, 4-9; 52, 13-53, 12.
Neste contexto é importante o texto
de Dn 7, 13-14 sobre o Filho do
homem que, misteriosamente,
através da humildade e do
aniquilamento, supera a condição
humana e restaura o reino
messiânico na sua fase definitiva (cf. 
Catecismo , 440).

As principais figuras do Redentor no
Antigo Testamento são o inocente
Abel, o sumo sacerdote Melquisedec,



o sacrifício de Isaac, José vendido
pelos seus irmãos, o cordeiro pascal,
a serpente de bronze levantada por
Moisés no deserto e o profeta Jonas.

4. Os nomes de Cristo

São muitos os nomes e títulos
atribuídos a Cristo por teólogos e
autores espirituais ao longo dos
séculos. Uns foram tomados do
Antigo Testamento; outros, do Novo.
Alguns são utilizados ou aceites pelo
próprio Jesus; outros foram-lhe
aplicados pela Igreja ao longo dos
séculos. Veremos, a seguir, os nomes
mais importantes e habituais.

Jesus (cf. Catecismo , 430-435), que
em hebreu significa «Deus salva»:
«quando na anunciação, o anjo
Gabriel dá-Lhe como nome próprio o
nome de Jesus, o qual exprime, ao
mesmo tempo, a sua identidade e a
sua missão» ( Catecismo , 430), quer
dizer, Ele é o Filho de Deus feito
homem para salvar «o Seu povo dos



seus pecados» ( Mt 1, 21). O nome de
Jesus «significa que o próprio Nome
de Deus está presente na pessoa do
seu Filho (cf. Act 5, 41; 3 Jo 7) feito
homem para a redenção universal e
definitiva dos pecados. Ele é o único
nome divino que traz a salvação (cf. 
Jo 3, 18; Act 2, 21) e pode, desde
agora, ser invocado por todos, pois a
todos os homens Se uniu pela
Encarnação» ( Catecismo , 432). O
nome de Jesus está no centro da
oração cristã (cf. Catecismo , 435).

Cristo (cf. Catecismo , 436-440), que
vem da tradução grega do termo
hebraico «Messias» e que quer dizer
«ungido». Só se torna nome próprio
de Jesus «porque Ele cumpre
perfeitamente a missão divina que
tal nome significa. Com efeito, em
Israel eram ungidos, em nome de
Deus, aqueles que lhe eram
consagrados para uma missão d’Ele
dimanada» ( Catecismo , 436). Era o
caso dos sacerdotes, dos reis e, em



raros casos, dos profetas. Este devia
ser, por excelência, o caso do Messias
que Deus enviaria para instaurar
definitivamente o seu Reino. Jesus
realizou a expectativa messiânica de
Israel na sua tríplice função de
sacerdote, profeta e rei (cf. ibid em).
Jesus «aceitou o título de Messias a
que tinha direito (cf. Jo 4, 25-26; 11,
27), mas não sem reservas, uma vez
que esse título era compreendido,
por numerosos dos seus
contemporâneos, segundo um
conceito demasiado humano (cf. Mt
22, 41-46), essencialmente político
(cf. Jo 6, 15; Lc 24, 21)» ( Catecismo ,
439).

Jesus Cristo é o Unigénito de Deus, o
Filho único de Deus (cf. Catecismo ,
441-445). A filiação de Jesus em
relação ao Pai não é uma filiação
adoptiva como a nossa, mas a filiação
divina natural, quer dizer, «a relação
única e eterna de Jesus Cristo com
Deus, seu Pai: Ele é o Filho único do



Pai (cf. Jo 1, 14.18; 3, 16.18) e Ele
próprio é Deus (cf. Jo 1, 1). Para ser
cristão é condição necessária crer
que Jesus Cristo é o Filho de Deus (cf. 
Act 8, 37; 1 Jo 2, 23)» ( Catecismo ,
454). Os evangelhos «narram em dois
momentos solenes, o baptismo e a
transfiguração de Cristo, que a voz
do Pai o designa como seu “Filho
amado” ( Mt 3, 17; 17, 5). Jesus
designa-Se a Si próprio como “o Filho
único de Deus” ( Jo 3, 16) afirmando,
por este título, a sua preexistência
eterna» ( Catecismo , 444).

Senhor (cf. Catecismo , 446-451): «na
tradução grega dos livros do Antigo
Testamento, o nome inefável com o
qual Deus se revelou a Moisés (cf. Ex
3, 14), YHWH, é traduzido por
“Kyrios” [“Senhor”]. Senhor desde
então, o nome mais habitual para
designar a própria divindade do
Deus de Israel. É neste sentido forte
que o Novo Testamento utiliza o
título “Senhor” tanto para o Pai,



como também – e aí está a novidade
– para Jesus, assim reconhecido como
Deus (cf. 1 Cor 2, 8)» ( Catecismo ,
446). Ao atribuir a Jesus o título
divino de Senhor, «as primeiras
confissões de fé da Igreja afirmam,
desde o princípio (cf. Act 2, 34-36),
que o poder, a honra e a glória
devidos a Deus Pai, também são
devidos a Jesus (cf. Rm 9, 5; Tt 2, 13; 
Ap 5, 13) porque Ele é “de condição
divina” ( Fl 2, 6) e o Pai manifestou
esta soberania de Jesus
ressuscitando-O de entre os mortos e
exaltando-O na sua glória (cf. Rm 10,
9; 1 Cor 12, 3; Fl 2, 11)» ( Catecismo ,
449). A oração cristã, litúrgica ou
pessoal, é marcada pelo título de
«Senhor» (cf. Catecismo , 451).

5. Cristo é o único Mediador
perfeito entre Deus e os homens. É
Mestre, Sacerdote e Rei.

«Jesus Cristo é verdadeiro Deus e
verdadeiro homem, na unidade da



sua Pessoa divina; por essa razão, Ele
é o único Mediador entre Deus e os
homens» ( Catecismo , 480). A
expressão mais profunda do Novo
Testamento sobre a mediação de
Cristo encontra-se na primeira carta
a Timóteo: «Há um só Deus, e um só
mediador entre Deus e os homens,
que é Jesus Cristo homem, que se
entregou a Si mesmo para redenção
de todos» ( 1 Tm 2, 5). Apresentam-se
aqui a pessoa do Mediador e a acção
do Mediador. E na carta aos Hebreus
apresenta-se Cristo como o mediador
de uma Nova Aliança (cf. Heb 8, 6; 9,
15; 12, 24). Jesus Cristo é mediador
porque é perfeito Deus e perfeito
homem, mas é mediador na e pela
sua humanidade. Esses textos do
Novo Testamento apresentam Cristo
como profeta e revelador, como
sumo-sacerdote e como Senhor de
toda a criação. Não se trata de três
ministérios distintos, mas de três
aspectos diversos da função salvífica
do único mediador.



Cristo é o profeta anunciado no
Deuteronómio (18,18). O povo tinha
Jesus por profeta (cf. Mt 16, 14; Mc 6,
14-16; Lc 24, 19). O próprio início da
carta aos Hebreus é paradigmático a
este respeito. Mas Cristo é mais do
que profeta: Ele é o Mestre, quer
dizer, o que ensina por autoridade
própria, uma autoridade
desconhecida até então, que deixava
surpreendidos os que o escutavam. O
carácter supremo dos ensinamentos
de Jesus fundamenta-se no facto de
ser Deus e homem. Jesus não só
ensina a verdade, mas Ele é a
Verdade tornada visível na carne.
Cristo, Verbo eterno do Pai, «é a
Palavra única, perfeita e insuperável
do Pai. N’Ele o Pai disse tudo. Não
haverá outra palavra além dessa» ( 
Catecismo , 65). O ensinamento de
Cristo é definitivo, também no
sentido de que, com ele, a Revelação
de Deus aos homens na história teve
o seu último cumprimento.



Cristo é sacerdote. A mediação de
Jesus Cristo é uma mediação
sacerdotal. Na carta aos Hebreus,
que tem como tema central o
sacerdócio de Cristo, Jesus Cristo é
apresentado como o Sumo Sacerdote
da Nova Aliança, «único “Sumo
Sacerdote, segundo a ordem de
Melquisedec” ( Hb 5, 10; 6, 20),
“santo, inocente, imaculado” ( Hb 7,
26), que, “com uma única oblação,
tornou perfeitos para sempre os que
foram santificados” ( Hb 10, 14), isto
é, pelo único sacrifício da sua Cruz» ( 
Catecismo , 1544). Do mesmo modo
que o sacrifício de Cristo – a sua
morte na Cruz – é único pela unidade
que existe entre o sacerdote e a
vítima – de valor infinito – assim
também o seu sacerdócio é único. Ele
é a única vítima e o único sacerdote.
Os sacrifícios do Antigo Testamento
eram representação do de Cristo e
recebiam o seu valor precisamente
pela sua ordenação ao de Cristo. O
sacerdócio de Cristo, sacerdócio



eterno, é participado pelo sacerdócio
ministerial e pelo sacerdócio dos
fiéis, que nem se acrescentam nem se
sucedem ao de Cristo (cf. Catecismo ,
1544-1547).

Cristo é Rei. É-o não só enquanto
Deus, mas também enquanto
homem. A soberania de Cristo é um
aspecto fundamental da sua
mediação salvífica. Cristo salva
porque tem o poder efectivo para o
fazer. A fé da Igreja afirma a realeza
de Cristo e professa no Credo que «o
seu reino não terá fim», repetindo,
assim, o que o arcanjo Gabriel disse a
Maria (cf. Lc 1, 32-33). A dignidade
real de Cristo já tinha sido anunciada
no Antigo Testamento (cf. Sl 2, 6; Is 7,
6; 11. 1-9; Dn 7, 14). No entanto,
Cristo, não falou muito da sua
realeza, pois entre os judeus do seu
tempo estava muito difundida uma
concepção material e terrena do
Reino messiânico. Reconheceu-o sim
num momento particularmente



solene quando, respondendo a uma
pergunta de Pilatos, respondeu: «Tu
o dizes. Sou Rei» ( Jo 18, 37). A
realeza de Cristo não é metafórica, é
real e comporta o poder de legislar e
de julgar. É uma realeza que se
fundamenta no facto de ser o Verbo
encarnado e o nosso Redentor [14]. O
seu reino é espiritual e eterno. É um
reino de santidade e de justiça, de
amor, de verdade e de paz [15].
Cristo exerce a sua realeza atraindo a
si todos os homens pela sua morte e
ressurreição (cf. Jo 12, 32). Cristo, Rei
e Senhor do universo, fez-se o
servidor de todos, não «veio para ser
servido, mas para servir e dar a Sua
vida para resgate pela multidão ( Mt
20, 28)» ( Catecismo , 786).

Todos os fiéis participam «destas três
funções de Cristo, com as
responsabilidades de missão e de
serviço que delas resultam» ( 
Catecismo , 783).



6. Toda a vida de Cristo é
redentora

Pelo que se refere à vida de Cristo, «o
Símbolo da fé apenas fala dos
mistérios da Encarnação (conceição e
nascimento) e da Páscoa (paixão,
crucifixão, morte, sepultura, descida
à mansão dos mortos, ressurreição,
ascensão). Nada diz explicitamente
dos mistérios da vida oculta e pública
de Jesus. Mas os artigos da fé que
dizem respeito à Encarnação e à
Páscoa de Jesus iluminam toda a vida
terrena de Cristo» ( Catecismo , 512).

Toda a vida de Cristo é redentora e
qualquer acto humano seu possui
um valor transcendente de salvação.
Inclusive nos actos mais simples e
aparentemente menos importantes
de Jesus há um exercício eficaz da
sua mediação entre Deus e os
homens, pois são sempre acções do
Verbo encarnado. São Josemaria
entendeu esta doutrina com especial



profundidade, que ensinou a
transformar todos os caminhos da
terra em caminhos divinos de
santificação: «chega a plenitude dos
tempos e, para cumprir essa missão
(…) nasce um Menino em Belém. É o
Redentor do mundo; mas, antes de
falar, demonstra o seu amor com
obras. Não é portador de nenhuma
fórmula mágica, porque sabe que a
salvação que nos traz há-de passar
pelo coração do homem. As suas
primeiras acções são risos e choros
de criança, o sono inerme de um
Deus humanado; para que fiquemos
tomados de amor, para que saibamos
acolhê-Lo nos nossos braços» [16].

Os anos da vida oculta de Cristo não
são uma simples preparação para o
seu ministério público, mas
autênticos actos redentores,
orientados para a consumação do
Mistério Pascal. Tem grande
relevância teológica o facto de que
Jesus tivesse partilhado, durante a



maior parte da sua vida, a condição
da imensa maioria dos homens: a
vida quotidiana de família e de
trabalho em Nazaré, lugar que se
torna uma lição de vida familiar,
uma lição de trabalho [17]. Cristo
realiza também a nossa redenção
durante os muitos anos de trabalho
da sua vida oculta, dando, assim,
todo o sentido divino na história da
salvação ao trabalho quotidiano do
cristão e de milhões de homens de
boa vontade: «Jesus, crescendo e
vivendo como um de nós, revela que
a existência humana, os afazeres
correntes e habituais, têm um
sentido divino» [18].

José Antonio Riestra

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica ,
484-570, 720-726 e 963-975.

Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaré , A Esfera dos Livros, Lisboa



2007, 27-35; 395-435 (Introdução e
cap. 10).

Leituras recomendadas

J.L. Bastero de Eleizalde, María,
Madre del Redentor , 2ª ed., Eunsa,
Pamplona 2004.

M. Ponce Cuéllar, María, Madre del
redentor y Madre de la Iglesia , 2ª ed.,
Herder, Barcelona 2001.

F. Ocáriz – L.F. Mateo Seco – J.A.
Riestra, El misterio de Jesucristo , 3ª
ed., EUNSA, Pamplona 2004.

Notas

[1] Santo Agostinho, De Trinitate , 2,
5, 9; cf. Concílio Lateranense IV: DS
801.

[2] João Paulo II, Enc. Redemptoris
Mater , 25-III-1987, 8; cf. Pio IX, Bula 
Ineffabilis Deus ; Pio XII, Bula 
Munificentissimus Deus , AAS 42



(1950) 9768; Paulo VI, Ex. Ap. 
Marialis Cultus , 25; CIC, 488.

[3] São Leão Magno, Ep. Lectis
Dilectionis tuae , DS 291-294.

[4] São Basílio, In Christi
Generationem , 5.

[5] Concílio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium , 59; cf. a proclamação do
dogma da Assunção da Bem-
aventurada Virgem Maria pelo Papa
Pio XII em 1950: DS 3903.

[6] Cf. Pio XII, Enc. Ad Coeli Reginam ,
11-X-1954: AAS 46 (1954) 625-640.

[7] Cf. AAS 46 (1954) 662-666.

[8] Concílio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium , 56.

[9] Ibidem , 61.

[10] Ibidem , 62.

[11] Cf. AAS 56 (1964) 1015-1016.



[12] Cf. Paulo VI, Exh. Marialis
Cultus , 56.

[13] Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium , 66.

[14] Cf. Pio XI, Enc. Quas Primas , 11-
XI-1925, AS 17 (195) 599.

[15] Cf. Missal Romano, Prefácio da
Missa de Jesus Cristo , Rei do
Universo.

[16] São Josemaria, Cristo que Passa ,
36.

[17] Cf. Paulo VI, Alocução em
Nazaré, 5-I-1964: Insegnamenti di
Paolo VI 2 (1964) 25.

[18] São Josemaria, Cristo que Passa ,
14.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-a-encarnacao/


opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-a-
encarnacao/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-a-encarnacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-a-encarnacao/

	TEMA 09. A Encarnação

