
opusdei.org

Tema 8. O domínio
sobre a criação. O
trabalho. A ecologia

Deus dá ao homem o domínio
sobre o mundo e manda-o
exercer esse domínio. A
proteção do ambiente é uma
obrigação moral que compete a
cada pessoa e a toda a
humanidade. A ecologia é um
dos âmbitos em que o diálogo
dos cristãos com os fiéis doutras
religiões é especialmente
importante para estabelecer
uma boa colaboração.



01/10/2022

Sumário:

1. Deus dá ao ser humano a
capacidade de dominar a
criação material
2. A imagem de Deus no
homem, fundamento desse
domínio
3. O trabalho no plano de Deus
4. Ecologia. Senhorio do homem
e valor da natureza
Bibliografia e Leituras

1. Deus dá ao ser humano a
capacidade de dominar a criação
material.

Segundo o relato do Génesis, Deus
cria o homem e a mulher e chama-os

• 

• 

• 
• 

• 



a participar na execução do Seu
plano sobre a criação. Este
chamamento manifesta-se no facto
de Deus conceder ao ser humano o
domínio sobre a Terra e mandar que
o exerça.

A concessão desta missão está
expressa especialmente em três
textos do Génesis:

«Depois, Deus disse:“Façamos o ser
humano à nossa imagem, à nossa
semelhança, para que domine sobre
os peixes do mar, sobre as aves do
céu, sobre os animais domésticos e
sobre todos os répteis que rastejam
pela terra”» (Gn 1, 26).

«Abençoando-os, Deus disse-
lhes:“Crescei e multiplicai-vos,
enchei e dominai a terra. Dominai
sobre os peixes do mar, sobre as aves
dos céus e sobre todos os animais
que se movem na terra”» (Gn 1, 28).



«O Senhor Deus tomou o homem e
colocou-o no jardim do Éden para o
cultivar e para o guardar» (Gn 2, 15).
Deus concede aos seres humanos o
poder de participarem inteligente e
livremente no aperfeiçoamento da
harmonia da criação, para benefício
deles e dos seus próximos[1]: torna-os
seus colaboradores.

O plano divino originário consistia
em que o homem, vivendo em
harmonia com Deus, com os outros e
com o mundo[2], orientasse para o
Criador não só a sua pessoa, mas
também o universo inteiro, de modo
a que a criação desse glória a Deus
através do homem[3].

«A criação foi feita em vista do
Sábado e, portanto, do culto e da
adoração a Deus. O culto está inscrito
na ordem da criação (cf. Gn 1, 14)»[4].

O domínio, que abarca todo o mundo
visível, todos os recursos que a Terra
encerra e que o homem pode



descobrir mediante a sua atividade[5],
é concedido a todos os homens e
povos. Daí se podem extrair as
seguintes consequências:

a) A propriedade absoluta da Terra
pertence a Deus: «Do Senhor é a
Terra e o que nela existe, o mundo
inteiro e os que nele habitam» (Sl 24,
1)[6]. O homem deve considerar-se a si
próprio apenas como administrador
de um bem.

b) A natureza não é uma realidade
que não tem dono, mas é património
da humanidade. Portanto, o seu uso
deve reverter em benefício de
todos[7].

c) O homem «deve considerar as
coisas externas, que possui
legitimamente, não só como suas,
mas também como comuns, no
sentido em que hão de aproveitar
não só a um, mas também a todos os
outros»[8].



2. A imagem de Deus no homem,
fundamento desse domínio

O homem, quanto à sua dimensão
corporal, tem uma certa afinidade
com as outras criaturas. Mas quanto
à sua dimensão espiritual, tem uma
verdadeira afinidade com Deus, pois
foi criado à sua imagem e
semelhança, e foi-lhe prometida a
imortalidade.

A imagem de Deus no homem é o
fundamento do seu poder sobre a
criação: «O homem é a imagem de
Deus, entre outros motivos pelo
mandato recebido do seu Criador de
submeter e dominar a Terra. Na
realização deste mandato, o homem,
todo o ser humano, reflete a própria
ação do Criador do universo»[9].

A condição de imagem de Deus
também indica ao ser humano o 
modo de exercer o seu domínio: deve



subordinar a posse, o domínio e o
uso das coisas à semelhança divina e
à sua vocação para a imortalidade[10].

«A sua tarefa é “dominar” as outras
criaturas, “cultivar o jardim”; mas é
preciso fazê-lo no âmbito da
obediência à lei divina e, por
conseguinte, no respeito pela
imagem recebida, fundamento claro
do poder de domínio, concedido em
vista do seu aperfeiçoamento»[11].

Como imagem de Deus, o homem
participa na sua Sabedoria e na sua
Soberania sobre o mundo[12].
Precisamente por isso, deve
aproximar-se da Terra com a mesma
atitude do Criador, que não é só de
omnipotência, mas também de
providência amorosa. Como
consequência, o homem deve atuar
na terra «com santidade e justiça (...),
com retidão de espírito» (Sb 9, 3),
com sabedoria e amor [13], «como
“dono” e “guardião “inteligente e



nobre, não como “explorador” sem
nenhum cuidado»[14]. Desta forma,
através do homem, a providência de
Deus sobre o mundo torna-se visível
e efetiva.

O homem recebe a missão sobre o
mundo para o aperfeiçoar, não para o
destruir. Não para o transformar
num caos, «mas numa bela morada
onde tudo se respeite»[15]. Esta
capacidade do homem não é um
poder absoluto, que só Deus tem,
nem muito menos um poder
despótico, de «usar e abusar», ou de
dispor das coisas conforme o seu
capricho[16].

«É certo que o homem recebeu do
próprio Deus o encargo de
“dominar” as coisas criadas e de
“cultivar o jardim” do mundo, mas
esta é uma tarefa que tem de levar a
cabo respeitando a imagem divina
recebida e, portanto, com
inteligência e amor: deve sentir-se



responsável pelos dons que Deus lhe
concedeu e lhe concede
continuamente»[17].

A sua função neste mundo encontra
uma expressão adequada no conceito
de administração[18]. O ser humano
recebe o presente da natureza visível
para o administrar em função da sua
própria perfeição e a dos seus
semelhantes[19].

3. O trabalho no plano de Deus

O mandato de lavrar e cuidar a terra
realiza-se mediante o trabalho.
Portanto, este não se impõe ao
homem como consequência do
pecado original, mas entra no plano
de Deus desde o princípio:

«O homem teve de trabalhar desde
que foi criado. Não estou a inventar;
basta abrir as primeiras páginas da



Bíblia Sagrada, onde lemos que –
antes de o pecado entrar na
humanidade e, com ele, como
consequência dessa ofensa, a morte,
as penas e as misérias (cf. Rm 5, 12) –
Deus formou Adão com o barro da
terra e criou para ele e para a sua
descendência este mundo tão belo,
“ut operaretur et custodiret
illum“ (Gn 2, 15), para o trabalhar e o
conservar.

»Temos, pois, de nos convencer de
que o trabalho é uma realidade
magnífica, que se nos impõe como lei
inexorável a que todos estamos
submetidos, de uma ou de outra
forma, apesar de alguns
pretenderem esquivar-se a ela.
Compreendei bem: esta obrigação
não surgiu como sequela do pecado
original, nem é uma descoberta dos
tempos modernos. É um meio
necessário que Deus nos confia neste
mundo, enchendo os nossos dias e
tornando-nos participantes do seu



poder criador, para ganharmos o
nosso sustento e, simultaneamente,
colhermos “o fruto em ordem à vida
eterna” (Jo 4, 36): “o homem nasce
para trabalhar como as aves nascem
para voar” (Jb 5, 7)»[20].

Quando o homem, «com o trabalho
das suas mãos ou com a ajuda dos
recursos técnicos, cultiva a terra para
que produza frutos e chegue a ser
morada digna de toda a família
humana»[21], ao mesmo tempo que
procura o próprio sustento e o da sua
família, presta um serviço à
sociedade; coopera pessoalmente
com Deus, para que a sua obra se
desenvolva e complete, para que os
seus desígnios na história se
cumpram, e assim, também se
aperfeiçoa a si próprio[22].

A dimensão social da pessoa humana
faz que estejamos necessariamente
interligados uns aos outros e que,
portanto, precisemos uns dos outros.



Em certo sentido, esta realidade é
expressão do facto de sermos
imagem de Deus, comunidade de
pessoas que partilham entre si o
sumo Bem. De modo análogo, com o
trabalho e o serviço, o homem faz
presente o cuidado de Deus por cada
pessoa, e recebe também o cuidado
de Deus pelo trabalho e serviço dos
outros.

4. Ecologia. Senhorio do homem e
valor da natureza

O termo «ecologia» (do grego oikía:
casa) aplica-se, sobretudo, às relações
do homem com a natureza.

Durante os últimos decénios, os
ensinamentos da Igreja sobre a
questão ecológica foram muito
abundantes[23]. Sem descer a soluções
concretas, que não são da sua
competência, oferece importantes



orientações, que constituem um guia
imprescindível para as relações da
pessoa com o mundo.

A natureza ao serviço da pessoa
humana

A natureza tem um valor objetivo,
mas não absoluto. O dom da criação
foi dado ao homem para o servir, e
unido a ele, dar glória a Deus.

Assim, a natureza participa da
vocação de serviço que o homem
também tem[24].

«Todas as formas de vida devem ser
respeitadas, cuidadas e amadas de
verdade, como criação do próprio
Deus, que criou tudo o que é “bom”.
Mas é precisamente o valor especial
da vida humana que nos aconselha, e
de facto nos obriga, a examinar
cuidadosamente o modo como
usamos as outras espécies
criadas»[25]. Por isso, para
salvaguardar a natureza, «o



problema decisivo – afirma Bento
XVI – é a capacidade moral global da
sociedade. Se não se respeita o
direito à vida e à morte natural, se
tornamos artificial a conceção, a
gestação e o nascimento do homem,
se sacrificamos embriões humanos
para a investigação, a consciência
comum acaba por perder o conceito
de ecologia humana, e com ele, o da
ecologia ambiental. É uma
contradição pedir às novas gerações
o respeito pelo ambiente natural,
quando a educação e as leis não as
ajudam a respeitarem-se a si
próprias»[26].

A vida dos outros seres tem também
um grande valor, mas não se trata de
um valor oposto ao da pessoa, pelo
contrário, o valor da vida animal e
vegetal adquire o seu pleno sentido
se a perspetivamos em relação à vida
da pessoa humana. Francisco chama
a atenção para a evidente
incoerência de opor os dois valores:



«Às vezes nota-se uma obsessão por
negar toda a preeminência à pessoa
humana, e leva-se para a frente uma
luta por outras espécies que não
desenvolvemos para defender a igual
dignidade entre os seres
humanos»[27]. «Não pode ser real um
sentimento de íntima união com os
outros seres da natureza se, ao
mesmo tempo, não há no coração
ternura, compaixão e preocupação
pelos seres humanos»[28].

O respeito pela natureza

«A intervenção humana não é 
criadora: encontra já uma natureza
material que, como ela, tem a sua
origem em Deus Criador, e da qual o
homem foi constituído nobre e sábio
guardião»[29].

A natureza não é obra do homem,
mas de Deus. O seu valor não é o que
o homem lhe quiser dar tornando-se
ele a sua medida. A natureza está ao
seu serviço, mas não ao serviço dos



seus caprichos, antes sim da sua
perfeição como pessoa, tem uma
fisionomia própria e um destino
dados previamente por Deus»[30].

Isto implica que a ação humana
sobre o mundo «não deve fazer uso
da natureza contra o próprio bem do
ser humano, o bem do próximo e o
bem das futuras gerações. Por isso há
uma dimensão ética no conceito e na
prática do desenvolvimento, que
deve ser respeitada em todos os
casos»[31].

Em consequência, a lei que deve
reger a relação do homem com o
mundo não é a lei da utilidade,
aquela que a razão estabelece levada
apenas pelos fins económicos,
considerando a natureza unicamente
como material disponível.

A necessidade de conversão e o
cuidado da natureza



A educação daresponsabilidade
ecológica, quer dizer, da
responsabilidade relativamente a si
próprio, aos outros e ao ambiente
deve ter, portanto, como primeiro
objetivo, a conversão, a mudança
interior da pessoa[32].

O Papa Francisco lamenta que
«alguns cristãos comprometidos e
piedosos, sob uma desculpa de
realismo e pragmatismo, costumam
rir-se das preocupações pelo
ambiente. Outros são passivos, não
se decidem a mudar de hábitos e
tornam-se incoerentes. Faz-lhes falta
então uma conversão ecológica, que
implica deixar germinar todas as
consequências do seu encontro com
Jesus Cristo nas relações com o
mundo que os rodeia. Viver a
vocação de sermos protetores da
obra de Deus é parte essencial de
uma existência íntegra, não é
opcional, nem é um aspeto
secundário da experiência cristã»[33].



O que foi dito acima implica um novo
modo de atuar na relação com os
outros e com a natureza, a superação
das atitudes e estilos de vida
conduzidos pelo egoísmo, que são a
causa do esgotamento dos recursos
naturais[34]. A proteção do ambiente
será considerada eficazmente como
uma obrigação moral que compete a
cada pessoa e a toda a humanidade.
Não será apreciada apenas como
uma questão de interesse pela
natureza, mas da responsabilidade
de cada ser humano perante o bem
comum e os desígnios de Deus[35].

A obrigação de contribuir para o
saneamento ambiental afeta todos os
seres humanos. «Ainda com maior
razão os que creem em Deus Criador
– e, portanto, sabem que no mundo
existe uma ordem bem definida e
orientada para um objetivo – devem
sentir-se chamados a interessar-se
por este problema. Os cristãos,
especialmente, descobrem que a sua



tarefa dentro da criação, bem como
os seus deveres para com a natureza
e o seu Criador, fazem parte da sua
fé»[36].

No campo concreto das relações do
homem com o mundo, os cristãos
têm também de desempenhar o
papel de difundir os valores morais e
de contribuir para a educação na
consciência ecológica[37].

Precisamente pelo seu caráter global,
a ecologia é um dos âmbitos em que
o diálogo dos cristãos com os fiéis
doutras religiões é particularmente
importante para estabelecer uma boa
colaboração com todos[38].

Bibliografia básica

– Concílio Vaticano II, Lumen
Gentium, 21-11-1964, n. 36, 41 e 48; 
Gaudium et spes, n. 34, 36, 37, 57 e 69.



– Catecismo da Igreja Católica, n.
279-314; 337-349; 2415-2418.

– Conselho Pontifício «Justiça e Paz», 
Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, Ed. Principia, 2005, n. 451-487.

Leituras recomendadas

– Francisco, Laudato si’.

– Bento XVI, Caritas in veritate.

– S. João Paulo II, Centesimus annus,
n. 37, 38, 40 e 52; Sollicitudo rei
socialis, n. 26, 29, 30, 34 e 48; 
Redemptor hominis, n. 8, 15 e 16; 
Mensagem para o Dia Mundial da Paz
de 1990, 08/12/1989.

– S. Josemaria Escrivá, Trabalho de
Deus, em Amigos de Deus, n. 55-72.



– Tomás Trigo, Cuidar la Creación.
Estudios sobre la encíclica «Laudato
si’», Eunsa, Pamplona 2016.

[1] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
307.

[2] cf. S. João Paulo II, Audiência
Geral 17/01/2001, n. 1.

[3] cf. Gaudium et spes, n. 34. «A
criação…está chamada a unir-se ao
homem para glorificar Deus (cf. Sl
148 e 96)» S. João Paulo II, Mensagem
08/12/1989, n. 16). A glória que a
natureza rende ao Criador exprime-
se de modo admirável no Cântico dos
três jovens (Dn 3, 52-90).

[4] Catecismo da Igreja Católica, n.
347.

[5] cf. S. João Paulo II, Evangelium
vitae, n. 42.



[6] Ver também Js 22, 19; Os 9, 3; Sal
85, 2; Jr 16, 18; Ez 36, 5.

[7] cf. S. Paulo VI, Mensagem
01/06/1972.

[8] Gaudium et spes, n. 69. Cf. 
Catecismo da Igreja Católica, n.
2402-2404. «O meio ambiente é um
bem coletivo, património de toda a
humanidade e responsabilidade de
todos. Quem se apropria de algo é só
para o administrar em bem de todos.
Se não o fizermos, carregamos sobre
a consciência o peso de negar a
existência dos outros» (Francisco, 
Laudato si, n. 95).

[9] S. João Paulo II, Laborem
exercens, n. 4.

[10] cf. S. João Paulo II, Sollicitudo rei
socialis, n. 29.

[11] S. João Paulo II, Sollicitudo rei
socialis, n. 30.



[12] cf. S. João Paulo II, Evangelium
vitae, n. 42.

[13] cf. S. João Paulo II, Mensagem
08/12/1989, n. 3.

[14] S. João Paulo II, Redemptor
hominis, n. 15.

[15] S. Paulo VI, Mensagem
01/06/1972.

[16] cf. S. João Paulo II, Sollicitudo rei
socialis, n. 34; Catecismo da Igreja
Católica, n. 2415.

[17] S. João Paulo II, Christifideles
laici, n. 43.

[18] cf. S. João Paulo II, Audiência
geral 17/01/2001, n. 1-2.

[19] cf. S. João Paulo II, Sollicitudo rei
socialis, n. 30; LS, n. 68.

[20] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
57; cf. Gaudium et Spes, n. 34.



[21] Gaudium et Spes, n. 57.

[22] cf. Gaudium et Spes, n. 34 e 57.

[23] No seguimento dos
ensinamentos de Paulo VI, João Paulo
II e Bento XVI, destaca-se a Encíclica
de Francisco Laudato si, já citada
pela sua grande repercussão – não só
no ambiente católico –, que
despertou interessantes iniciativas
em todo o mundo, a favor do cuidado
da pessoa humana e do ambiente.

[24] «A interdependência das
criaturas é da vontade de Deus... Só
existem na dependência umas das
outras, para se complementarem
mutuamente, ao serviço umas das
outras» (Catecismo da Igreja Católica,
n. 340).

[25] S. João Paulo II, Alocução
18/05/1990, n. 3. Cf. também S. João
Paulo II, Declaração de Veneza,
10/06/2002, em que se afirma que «o
respeito pela criação deriva do



respeito à vida e à dignidade
humanas».

[26] Bento XVI, Caritas in veritate, n.
51.

[27] Francisco, Laudato si’, n. 90.

[28] Francisco, Laudato si’, n. 91.

[29] Congregação para a Doutrina da
fé, Instrução Libertatis conscientia,
22/03/1986, n. 34.

[30] cf. S. João Paulo II, Solicitudo rei
socialis, n. 34; S. João Paulo II,
Mensagem 8-12-1989; S. João Paulo II,
Centesimus annus, 1-5-1991, n. 37.

[31] S. João Paulo II, Alocução
18/05/1990, n. 4. A raiz que faz brotar
a reação moral perante o impacto
que as nossas ações provocam nos
outros e no ambiente é – afirma
Francisco – «a atitude básica de se
auto transcender, rompendo a
consciência isolada e a



autorreferencialidade» (Francisco, 
Laudato si’ n. 208).

[32] S. João Paulo II, Mensagem
08/12/1989, n. 13.

[33] Francisco, Laudato si’, n. 217.

[34] cf. S. João Paulo II, Ecclesia in
America, n. 25.

[35] cf. S. João Paulo II, Alocução
18/05/1990, n. 4. São muitos os
chamamentos do Magistério à
responsabilidade moral do homem
relativamente à ecologia: cf. entre
outros lugares, S. João Paulo II, 
Centesimus annus, n. 40; Evangelium
vitae, n. 42; Ecclesia in America, n. 25;
Alocução 18/08/1985, n. 2; Mensagem
08/12/1989, n. 15.

[36] S. João Paulo II, Mensagem
08/12/1989, n. 15, citado em
Francisco, Laudato si’, n. 64.

[37] Declaração de Veneza.



[38] cf. S. João Paulo II, Fides et ratio,
n. 104; S. João Paulo II, Mensagem
08/12/1989, n. 15; Francisco, Laudato
si’, n. 7.

Tomás Trigo

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-8-o-

dominio-sobre-a-criacao-o-trabalho-a-
ecologia/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-8-o-dominio-sobre-a-criacao-o-trabalho-a-ecologia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-8-o-dominio-sobre-a-criacao-o-trabalho-a-ecologia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-8-o-dominio-sobre-a-criacao-o-trabalho-a-ecologia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-8-o-dominio-sobre-a-criacao-o-trabalho-a-ecologia/

	Tema 8. O domínio sobre a criação. O trabalho. A ecologia

