
opusdei.org

TEMA 08. Jesus
Cristo, Deus e
Homem verdadeiro

Jesus Cristo assumiu a natureza
humana sem deixar de ser
Deus: é verdadeiro Deus e
verdadeiro homem.

23/03/2010

1. A Encarnação do Verbo

«Ao chegar a plenitude dos tempos,
Deus enviou Seu Filho, nascido de
mulher» ( Gal 4, 4). Cumpre-se, assim,
a promessa de um Salvador que Deus
fez a Adão e Eva ao serem expulsos



do Paraíso: «Farei reinar a inimizade
entre ti e a mulher, entre a tua
descendência e a dela. Esta esmagar-
te-á a cabeça e tu tentarás mordê-la
no calcanhar» ( Gn 3, 15). Este
versículo do Génesis é conhecido
com o nome de proto-evangelho,
porque constitui o primeiro anúncio
da boa nova da salvação.
Tradicionalmente, interpretou-se que
a mulher de que se fala, tanto é Eva,
em sentido directo, como Maria, em
sentido pleno; e que a descendência
da mulher se refere tanto à
humanidade como a Cristo .

Desde então até ao momento em que
«o Verbo se fez carne e habitou entre
nós» ( Jo 1, 14), Deus foi preparando a
humanidade para que pudesse
acolher com fruto o Seu Filho
Unigénito. Deus escolheu para si o
povo israelita, estabeleceu com ele
uma Aliança e formou-o
progressivamente, intervindo na sua
história, manifestando-lhe os seus



desígnios através dos patriarcas e
profetas e santificando-o para Si. E
tudo isto, como preparação e figura
daquela nova e perfeita Aliança que
havia de concluir-se em Cristo e
daquela plena e definitiva revelação
que devia ser efectuada pelo próprio
Verbo encarnado [1]. Embora Deus
tenha preparado a vinda do
Salvador, sobretudo, mediante a
eleição do povo de Israel, isso não
significa que tenha abandonado os
restantes povos, “os gentios”, pois
nunca deixou de dar testemunho de
Si mesmo (cf. Act 14, 16-17). A
Providência divina fez com que os
gentios tivessem uma consciência
mais ou menos explícita da
necessidade da salvação e até aos
mais recônditos cantos da terra se
conservava o desejo de serem
redimidos.

A Encarnação tem a sua origem no
amor de Deus pelos homens: «nisto
se manifestou o amor que Deus para



connosco: Deus enviou o Seu Filho
unigénito ao mundo, para que por
Ele tenhamos a Vida» ( 1 Jo 4, 9). A
Encarnação é a demonstração, por
excelência, do Amor de Deus pelos
homens, já que nela é o próprio Deus
quem se entrega aos homens
fazendo-Se participante da natureza
humana em unidade de pessoa.

Após a queda de Adão e Eva no
paraíso, a Encarnação tem uma
finalidade salvadora e redentora,
como professamos no Credo: «por
nós homens e para nossa salvação,
desceu do céu e encarnou pelo
Espírito Santo no seio da Virgem
Maria, e Se fez homem» [2]. Cristo
afirmou de Si mesmo que «o Filho do
homem veio buscar e salvar o que
estava perdido» ( Lc 19, 10; cf. Mt 18,
11) e que «Deus não enviou o Seu
Filho para condenar o mundo, mas
para que o mundo seja salvo por
Ele» ( Jo 3, 17).



A Encarnação não só manifesta o
infinito amor de Deus pelos homens,
a Sua infinita misericórdia, a Sua
justiça, o Seu poder, mas também a
coerência do plano divino de
salvação; a profunda sabedoria
divina consiste na forma como Deus
decidiu salvar o homem, ou seja, do
modo mais conveniente à sua
natureza, que é precisamente
mediante a Encarnação do Verbo.

Jesus Cristo, o Verbo encarnado, «não
é nem um mito, nem uma ideia
abstracta qualquer; É um homem
que viveu num contexto concreto e
que morreu depois de ter levado a
sua própria existência no quadro da
evolução da história. A investigação
histórica sobre Ele é, pois, uma
exigência da fé cristã» [3].

Pertence à doutrina da fé que Cristo
existiu, como também que morreu
realmente por nós e que ressuscitou
ao terceiro dia (cf. 1 Cor 15, 3-11). A



existência de Jesus é um facto
provado pela ciência histórica,
sobretudo, mediante a análise do
Novo Testamento cujo valor histórico
está fora de dúvida. Há outros
testemunhos antigos não cristãos,
pagãos e judeus, sobre a existência
de Jesus. Precisamente por isso, não
são aceitáveis as posições daqueles
que contrapõem um Jesus histórico
ao Cristo da fé e defendem a
suposição de que quase tudo o que o
Novo Testamento diz acerca de Cristo
seria uma interpretação de fé que
fizeram os discípulos de Jesus, mas
não a Sua autêntica figura histórica
que ainda permaneceria oculta para
nós. Estas posições que, ao longo do
tempo, encerram um forte
preconceito contra o sobrenatural,
não têm em conta que a investigação
histórica contemporânea coincide
em afirmar que a apresentação que
faz de Jesus o cristianismo primitivo
se baseia em autênticos factos
realmente acontecidos.



2. Jesus Cristo , Deus e homem
verdadeiro

A Encarnação é «o mistério da união
admirável da natureza divina e da
natureza humana, na única Pessoa
do Verbo» ( Catecismo , 483). A
Encarnação do Filho de Deus «não
significa que Jesus Cristo seja, em
parte Deus e em parte homem, nem
que seja o resultado de uma mistura
confusa do divino com o humano. Ele
fez-Se verdadeiro homem,
permanecendo verdadeiro Deus.
Jesus Cristo é verdadeiro Deus e
verdadeiro homem» ( Catecismo ,
464). A divindade de Jesus Cristo,
Verbo eterno de Deus, estudou-se ao
tratar da Santíssima Trindade. Aqui
vamos fixar-nos, sobretudo, no que
se refere à Sua humanidade.

A Igreja defendeu e aclarou esta
verdade de fé durante os primeiros
séculos face às heresias que a
falseavam. Já no século I, alguns



cristãos de origem judaica, os
ebionitas, consideraram Cristo como
um simples homem, embora muito
santo. No século II surge o
adopcionismo, que defendia que
Jesus era filho adoptivo de Deus;
Jesus seria apenas um homem em
quem habita a força de Deus; para
eles, Deus era só uma pessoa. Esta
heresia, foi condenada no ano 190
pelo Papa São Victor, pelo Concílio de
Antioquia, no ano 268, pelo Concílio I
de Constantinopla e pelo Sínodo
Romano do ano 382 [4]. A heresia
arriana, ao negar a divindade do
Verbo, negava também que Jesus
Cristo fosse Deus. Arrio foi
condenado pelo Concílio I de Niceia
no ano 325. Também, recentemente,
a Igreja voltou a recordar que Jesus
Cristo é o Filho de Deus subsistente
desde a eternidade que na
Encarnação assumiu a natureza
humana na Sua única pessoa divina
[5].



A Igreja fez também frente a outros
erros que negavam a realidade da
natureza humana de Cristo. Entre
estes, enquadram-se aquelas heresias
que recusavam a realidade do corpo
ou da alma de Cristo. Entre as
primeiras encontra-se o docetismo,
nas suas diversas variantes, que tem
um pano de fundo gnóstico e
maniqueu. Alguns dos seus
seguidores afirmavam que Cristo
teve um corpo celeste, ou que o Seu
corpo era puramente aparente, ou
que apareceu de repente na Judeia
sem ter tido que nascer ou crescer. Já
São João teve que combater este tipo
de erros: «muitos sedutores se têm
levantado no mundo, que não
confessam que Jesus Cristo tenha
vindo em carne» ( 2 Jo 7; Cf. 1 Jo 4,
1-2).

Arrio e Apolinar de Laodiceia
negaram que Cristo tivesse
verdadeira alma humana. O segundo
teve particular importância neste



campo e a sua influência esteve
presente durante vários séculos nas
controvérsias cristológicas
posteriores. Numa tentativa de
defender a unidade de Cristo e a Sua
impecabilidade, Apolinar defendeu
que o Verbo desempenhava as
funções da alma espiritual humana.
Esta doutrina, no entanto, implicava
negar a verdadeira humanidade de
Cristo composta, como em todos os
homens, de corpo e alma espiritual
(cf. Catecismo , 471). Foi condenado
no Concílio I de Constantinopla e no
Sínodo Romano de 382 [6].

3. A união hipostática

No princípio do século quinto, após
as controvérsias precedentes, era
clara a necessidade de defender
firmemente a integridade das duas
naturezas humana e divina na
Pessoa do Verbo; de modo que a
unidade pessoal de Cristo começa a
constituir o centro da atenção da



cristologia e da soteriologia
patrística. Para este novo
aprofundamento contribuíram novas
discussões.

A primeira grande controvérsia teve
a sua origem nalgumas afirmações
de Nestório, patriarca de
Constantinopla, que utilizava uma
linguagem em que dava a entender
que em Cristo há dois sujeitos: o
sujeito divino e o sujeito humano,
unidos entre si por um vínculo
moral, mas não fisicamente. É neste
erro cristológico que tem origem a
recusa do título de Mãe de Deus, 
Theotókos , aplicado a Santa Maria.
Maria seria Mãe de Cristo mas não
Mãe de Deus. Opondo-se a esta
heresia, São Cirilo de Alexandria e o
Concílio de Éfeso de 431 recordaram
que «a humanidade de Cristo não
tem outro sujeito senão a pessoa
divina do Filho de Deus, que a
assumiu e a fez sua desde que foi
concebida. Por isso, o Concílio de



Éfeso proclamou, em 431, que Maria
se tornou, com toda a verdade, Mãe
de Deus por ter concebido
humanamente o Filho de Deus em
Seu seio» ( Catecismo , 466; cf. DS 250
y 251).

Anos mais tarde surgiu a heresia
monofisita. Esta heresia tem os seus
antecedentes no apolinarismo e
numa má compreensão por parte de
Eutiques (ancião arquimandrita de
um mosteiro de Constantinopla), da
doutrina e da linguagem empregue
por São Cirilo. Eutiques afirmava,
entre outras coisas, que Cristo é uma
Pessoa que subsiste numa só
natureza, pois a natureza humana
teria sido absorvida na divina. Este
erro foi condenado pelo Papa São
Leão Magno, no seu Tomus ad
Flavianum [7] – autêntica jóia da
teologia latina – e pelo Concílio
ecuménico de Calcedónia do ano 451,
ponto de referência obrigatório para
a cristologia. Ensina assim: «há que



confessar um só mesmo Filho e
Senhor nosso Jesus Cristo: perfeito na
divindade e perfeito na
humanidade» [8], e acrescenta que a
união das duas naturezas é «sem
confusão, sem alteração, sem divisão,
sem separação» [9].

A doutrina de Calcedónia foi
confirmada e aclarada pelo II
Concílio de Constantinopla do ano
553, que faz uma interpretação
autêntica do Concílio anterior.
Depois de sublinhar várias vezes a
unidade de Cristo [10], afirma que a
união das duas naturezas de Cristo
tem lugar segundo a hipóstase [11],
superando, assim, a possibilidade de
equívocos da fórmula ciriliana que
falava de unidade segundo a “fisis”.
Nesta linha, o II Concílio de
Constantinopla indicou também o
sentido em que deveria entender-se a
conhecida fórmula ciriliana de «uma
natureza do Verbo de Deus
encarnada» [12], frase que São Cirilo



pensava ser de Santo Atanásio,
tratando-se, na realidade, de uma
falsificação apolinarista.

Nestas definições conciliares, que
tinham como finalidade aclarar
alguns erros concretos e não expor o
mistério de Cristo na sua totalidade,
os Padres conciliares utilizaram a
linguagem do seu tempo. Da mesma
maneira que Niceia empregou o
termo consubstancial, Calcedónia
utiliza termos como natureza,
pessoa, hipóstase, etc., de acordo com
o significado habitual que tinham na
linguagem comum e na teologia da
sua época. Isto não significa, como
afirmaram alguns, que a mensagem
evangélica se helenizasse. Na
realidade, os que se mostraram
rigidamente helenizantes foram
precisamente aqueles que
propunham as doutrinas heréticas,
como Arrio ou Nestório, que não
souberam ver as limitações que tinha



a linguagem filosófica do seu tempo
face ao mistério de Deus e de Cristo.

4. A Humanidade Santíssima de
Jesus Cristo

«Na Encarnação “a natureza humana
foi assumida, não absorvida” ( GS 22,
2)» ( Catecismo , 470). Por isso a
Igreja ensinou «a plena realidade da
alma humana, com as suas operações
de inteligência e vontade, e do corpo
humano de Cristo. Mas,
paralelamente, a mesma Igreja teve
de lembrar repetidamente que a
natureza humana de Cristo pertence,
como própria, à pessoa divina do
Filho de Deus que a assumiu. Tudo o
que Ele fez e faz nela, depende de
“um da Trindade”. Portanto, o Filho
de Deus comunica à sua
humanidade, o seu próprio modo de
existir pessoal na Santíssima
Trindade. E assim, tanto na sua alma,
como no seu corpo, Cristo exprime
humanamente os costumes divinos



da Trindade (cf. Jo 14, 9-10» ( 
Catecismo , 470).

A alma humana de Cristo é dotada de
um verdadeiro conhecimento
humano. A doutrina católica ensinou
tradicionalmente que Cristo,
enquanto homem, possuía um
conhecimento adquirido, uma
ciência infusa e a ciência beata
própria dos bem-aventurados no
Céu. O conhecimento adquirido de
Cristo não podia ser, por si mesmo,
ilimitado: «por isso o Filho de Deus,
fazendo-Se homem, pôde aceitar
“crescer em sabedoria, estatura e
graça” ( Lc 2, 52) e também teve de Se
informar sobre o que, na condição
humana, deve aprender-se de modo
experimental (cf. Mc 6, 38; 8, 27; Jo
11, 34)» ( Catecismo , 472). Cristo, em
quem repousa a plenitude do
Espírito Santo com os Seus dons (cf. 
Is 11, 1-3), possuiu também a ciência
infusa, quer dizer, aquele
conhecimento que não se adquire



directamente pelo trabalho da razão,
mas é infundido directamente por
Deus na inteligência humana. Com
efeito, «o Filho também mostrava, no
seu conhecimento humano, a
clarividência divina que tinha dos
pensamentos secretos do coração dos
homens (cf. Mc 2, 8; Jo 2, 25; 6, 61» ( 
Catecismo , 473). Cristo possuía
também a ciência própria dos beatos:
«Pela sua união com a Sabedoria
divina na pessoa do Verbo
Encarnado, o conhecimento humano
de Cristo gozava, em plenitude, da
ciência dos desígnios eternos que
tinha vindo revelar (cf. Mc 8, 31; 9,
31; 10, 33-34; 14, 18-20, 26-30» ( 
Catecismo , 474). Por tudo isto deve
afirmar-se que Cristo, enquanto
homem, é infalível: admitir o erro
n’Ele seria admiti-lo no Verbo, única
pessoa existente em Cristo. No que se
refere a uma eventual ignorância
propriamente dita, é preciso ter
presente que «o que neste domínio
reconhece ignorar (cf. Mc 13, 32)



declara, noutro ponto não ter a
missão de o revelar (cf. Act 1, 7)» ( 
Catecismo , 474). Entende-se que
Cristo era humanamente consciente
de ser o Verbo e da sua missão
salvífica [13]. Por outro lado, a
teologia católica, ao pensar que
Cristo possuía já na terra a visão
imediata de Deus, negou sempre a
existência em Cristo da virtude da fé
[14].

Frente às heresias monoenergeta e
monotelista que, em lógica
continuidade com o monofisismo
precedente, afirmavam que em
Cristo há uma só operação ou uma só
vontade, a Igreja confessou no III
Concílio ecuménico de
Constantinopla, no ano 681, que
«Cristo possui duas vontades e duas
operações naturais, divinas e
humanas, não opostas mas
cooperantes, de forma que o Verbo
feito carne quis humanamente, em
obediência ao Pai, tudo quanto



decidiu divinamente com o Pai e o
Espírito Santo para a nossa salvação
(cf. DS 556-559). A vontade humana
de Cristo “segue a sua vontade divina
sem fazer resistência nem oposição
em relação a ela, antes estando
subordinada a essa vontade
omnipotente” (DS 556)» ( Catecismo ,
475). Trata-se de uma questão
fundamental pois está directamente
relacionada com o ser de Cristo e
com a nossa salvação. São Máximo, o
Confessor, distinguiu-se neste esforço
doutrinal de clarificação e serviu-se,
com grande eficácia, da conhecida
passagem da oração de Jesus no
Horto, em que aparece o acordo da
vontade humana de Cristo com a
vontade do Pai (cf. Mt 26, 39).

Consequência da dualidade de
naturezas é também a dualidade de
operações. Em Cristo há duas
operações, as divinas, procedentes da
sua natureza divina e as humanas,
que procedem da natureza humana.



Fala-se também de operações
teândricas para referir aquelas em
que a operação humana actua como
instrumento da divina: é o caso dos
milagres realizados por Cristo.

O realismo da Encarnação do Verbo
manifestou-se também na última
grande controvérsia cristológica da
época patrística: a disputa sobre as
imagens. O costume de representar
Cristo, em frescos, ícones, baixos-
relevos, etc., é antiquíssima e existem
testemunhos que remontam, pelo
menos, ao século segundo. A crise
iconoclasta produziu-se em
Constantinopla no início do século
VIII e teve origem numa decisão do
Imperador. Já antes tinha havido
teólogos que se tinham mostrado, ao
longo dos séculos, partidários ou
contrários ao uso das imagens, mas
ambas as tendências tinham
coexistido pacificamente. Os
opositores costumavam aduzir que
Deus não tem limites e não pode,



portanto, encerrar-se no interior
dumas linhas, duns traços, não se
pode circunscrever. No entanto,
como assinalou São João Damasceno
é a própria Encarnação que
circunscreve o Verbo que não se
pode circunscrever «Uma vez que o
Verbo se fez carne, assumindo uma
verdadeira natureza humana, o
corpo de Cristo era circunscrito.
Portanto, o rosto humano de Jesus
pode ser “pintado” ( Gl 3, 2)» ( 
Catecismo , 476). No II Concílio
ecuménico de Niceia, do ano 787, «a
Igreja reconheceu como legítimo que
Ele fosse representado em santas
imagens» ( Catecismo , 476). Com
efeito, «as particularidades
individuais do corpo de Cristo
exprimem a pessoa divina do Filho
de Deus. Este fez seus, os traços do
seu corpo humano de tal modo que,
pintados numa imagem sagrada,
podem ser venerados porque o
crente que venera a Sua imagem,



venera nela a pessoa nela
representada» [15].

A alma de Cristo, ao não ser divina
por essência mas humana, foi
aperfeiçoada, como as almas dos
outros homens, mediante a graça
habitual, que é «um dom habitual,
uma disposição estável e
sobrenatural que aperfeiçoa a alma,
mesmo para a tornar capaz de viver
com Deus e de agir por seu amor» ( 
Catecismo , 2000). Cristo é santo,
como anunciou o arcanjo S. Gabriel a
S. Santa Maria na Anunciação ( Lc 1,
35). A humanidade de Cristo é
radicalmente santa, fonte e
paradigma de santidade de todos os
homens. Pela Encarnação, a natureza
humana de Cristo foi elevada à maior
união com a divindade – com a
Pessoa do Verbo – à qual criatura
alguma pode ser elevada. Do ponto
de vista da humanidade do Senhor, a
união hipostática é o maior dom que
jamais se tenha podido receber, e



costuma conhecer-se com o nome de
graça de união. Pela graça habitual a
alma de Cristo foi divinizada com
essa transformação que eleva a
natureza e as operações da alma ao
plano da vida íntima de Deus,
proporcionando às suas operações
sobrenaturais uma conaturalidade
que, de outro modo, não teria. A sua
plenitude de graça implica também a
existência das virtudes infusas e dos
dons do Espírito Santo. Desta
plenitude de graça de Cristo, «todos
recebemos, graça sobre graça» ( Jo 1,
16). A graça e os dons foram
outorgados a Cristo não só em
atenção à sua dignidade de Filho,
mas também em atenção à sua
missão de novo Adão e Cabeça da
Igreja. Por isso, fala-se duma graça
capital em Cristo, que não é uma
graça distinta da graça pessoal do
Senhor, mas um aspecto dessa
mesma graça que sublinha a sua
acção santificadora sobre os
membros da Igreja. A Igreja, com



efeito, «é o Corpo de Cristo» ( 
Catecismo , 805), um Corpo «cuja
cabeça é Cristo: ela vive d’Ele, n’Ele e
para Ele; e Ele vive com ela e nela» ( 
Catecismo , 807).

O Coração do Verbo encarnado.
«Jesus, conheceu-nos e amou-nos, a
todos e a cada um, durante a Sua
vida, a Sua agonia e a Sua paixão,
entregando-Se por cada um de nós:
“O Filho de Deus amou-me e
entregou-Se por mim”. Amou-nos a
todos com um coração humano» ( 
Catecismo , 478). Por este motivo, o
Sagrado Coração de Jesus «é
considerado sinal e símbolo, por
excelência daquele amor com que o
divino Redentor ama, sem cessar, o
eterno Pai e todos os homens» (cf. 
ibidem ).

José Antonio Riestra

Bibliografia básica



Catecismo da Igreja Católica ,
422-483.

Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaré , Esfera dos Livros, Lisboa
2007, pp. 395-435.

Leituras recomendadas

A. Amato, Jesús el Señor , BAC,
Madrid 1998.

F. Ocáriz – L.F. Mateo Seco – J.A.
Riestra, El misterio de Jesucristo , 3ª
ed., EUNSA, Pamplona 2004.

Notas

[1] Concílio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium , 9.

[2] Concílio de Constantinopla I, 
Symbolum , DS 150; cf. Concílio
Vaticano II, Const. Lumen Gentium ,
55.

[3] Comissão Teológica Internacional,
Cuestiones selectas de Cristología



(1979), en ID., Documentos
1969-1996 , 2ª ed., BAC, Madrid 2000,
221.

[4] Cf. DS 151 y 157-158.

[5] Cf. Congregação para a Doutrina
da Fé, Decl. Mysterium Filii Dei , 21-
II-1972, em AAS 64(1972)237-241.

[6] Cf. DS 151 e 159.

[7] Cf. Ibidem, 290-295.

[8] Cf. Ibidem , 301; Catecismo , 467.

[9] Cf. Idem.

[10] Cf. Ibidem , 423.

[11] Cf. Ibidem , 425.

[12] Cf. Ibidem , 429.

[13] Cf. Comissão Teológica
Internacional, La conciencia que
Jesús tenía de Sí mismo y de su misión
(1985), em ID., Documentos



1969-1996, 2ª ed., BAC, Madrid 2000,
377-391.

[14] Cf. Congregação para a Doutrina
da Fé, Notificação , n. V, 26-XI-2006.

[15] Concílio de Niceia II, DS 601.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tema-8-jesus-
cristo-deus-e-homem-verdadeiro/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-8-jesus-cristo-deus-e-homem-verdadeiro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-8-jesus-cristo-deus-e-homem-verdadeiro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-8-jesus-cristo-deus-e-homem-verdadeiro/

	TEMA 08. Jesus Cristo, Deus e Homem verdadeiro

