
opusdei.org

Tema 7. A liberdade
humana

A Igreja considera que a
liberdade é um sinal eminente
da imagem divina no homem. A
participação da humanidade na
bem-aventurança divina é um
bem tão grande e tão desejado
pelo Amor divino que Deus quis
correr o risco da liberdade
humana. Na perspetiva ética, a
liberdade não é tanto uma
propriedade natural da pessoa
como uma conquista, fruto da
educação, do desenvolvimento
das virtudes morais, e da graça
de Deus.



01/10/2022

Sumário:

1. Deus criou o homem livre
2. As dimensões da liberdade
humana
3. A essência da liberdade
4. A liberdade do ponto de vista
histórico-salvífico
5. A liberdade e o bem moral
6. O respeito pela liberdade
Bibliografia e Leituras

1. Deus criou o homem livre

A Sagrada Escritura diz-nos que Deus
criou o ser humano como um ser
livre. «Desde o princípio, Ele criou o
homem, e entregou-o ao seu próprio
juízo. Se quiseres, observarás os

• 
• 

• 
• 

• 
• 
• 



mandamentos; ser-lhes fiel será
questão da tua boa vontade. Ele pôs
diante de ti o fogo e a água; estende a
mão para o que quiseres. Diante do
homem estão a vida e a morte; o que
ele escolher, isso lhe será dado»[1].

A Igreja considera que a liberdade «é
um sinal eminente da imagem divina
no homem»[2]. Ao mesmo tempo,
ensina-nos porquê e para que nos foi
dada a liberdade: «Deus quis deixar o
homem entregue à sua própria
decisão, de tal modo que procure por
si mesmo o seu Criador e, aderindo
livremente a Ele, chegue à total e
beatífica perfeição»[3]. Criando o ser
humano à sua imagem e semelhança,
Deus realiza o seu desígnio de criar
seres que sejam capazes de
participar na sua própria vida divina
e de entrar em comunhão com Ele.

Para que cada um possa aderir
livremente a Deus, como diz a
Constituição Gaudium et spes, é



necessário que todos sejam livres, ou
seja, capazes de conhecer e de
afirmar autonomamente o bem. Isto
implica que cada pessoa, que é um
ser finito e falível, tenha também a
lamentável possibilidade de fazer
mau uso da liberdade que Deus lhe
deu, negando o bem e afirmando o
mal. Mas, se não fosse
verdadeiramente livre, o ser humano
não podia participar na felicidade
divina, que consiste em conhecer e
amar o Sumo Bem, que é o próprio
Deus. Os astros seguem com toda a
exatidão as leis que Deus lhes impôs,
mas não podem conhecer e amar,
não podendo, por isso, participar na
felicidade de Deus. Como escreve S.
Josemaria, «só nós, os seres humanos
– não me refiro agora aos anjos –, nos
unimos ao Criador pelo exercício da
nossa liberdade»[4]. A participação
dos homens na bem-aventurança
divina é um bem tão grande e tão
desejado pelo amor divino que Deus



quis correr o risco da liberdade
humana.

Para compreender melhor tudo isto,
vamos considerar a seguir os
diferentes sentidos em que se fala de
liberdade, a essência da liberdade, e
depois a liberdade vista do ponto de
vista da história da Salvação.

2. As dimensões humanas da
liberdade humana

A liberdade humana tem várias
dimensões. A liberdade de coação é a
que goza uma pessoa que pode
realizar externamente o que decidiu
fazer, sem imposição ou
impedimento de agentes externos. É
geralmente deste modo que a
liberdade é entendida no âmbito do
direito e da política; assim, fala-se de
liberdade de expressão, de liberdade
de reunião, etc., para significar que



ninguém pode impedir
legitimamente uma pessoa de
exprimir o seu pensamento ou de se
reunir com quem quiser, sempre
dentro dos limites estabelecidos
pelas leis. Carecem desta liberdade,
por exemplo, os presos e os
prisioneiros de guerra.

A liberdade de escolha ou liberdade
psicológica significa a ausência (ou
não) da liberdade interior para
escolher uma coisa ou outra. Não se
trata já da possibilidade de a pessoa 
fazer alguma coisa, mas à de decidir
autonomamente, sem estar sujeita a
um determinismo interior, quer
dizer, sem que uma força interna
diferente da sua vontade a leve a
escolher necessariamente uma coisa,
impedindo-a de escolher as possíveis
alternativas. A liberdade psicológica
é a capacidade de autodeterminação.
Certas doenças mentais agudas,
algumas drogas ou um estado de
muita agitação (perante um incêndio,



por exemplo) podem privar a pessoa,
total ou parcialmente, da liberdade
psicológica.

A liberdade moral é a liberdade de
que goza a pessoa que não está
escravizada pelas más paixões, pelos
vícios ou pelo pecado. Entendida
neste sentido, a liberdade não é tanto
uma propriedade natural da pessoa,
como uma conquista, fruto da
educação, das virtudes possuídas e
da graça de Deus. A Sagrada
Escritura e o Magistério da Igreja
falam com frequência da liberdade
neste sentido, ao dizerem que Cristo
nos torna livres.

3. A essência da liberdade

Nas três dimensões que acabam de se
explicar, a liberdade aparece como
negação de alguma coisa: nega a
existência de impedimentos



exteriores para agir, de
condicionamentos interiores para
escolher, e de obstáculos morais para
o seu reto exercício. A ausência
destes impedimentos,
condicionamentos e obstáculos é um
requisito para que o homem seja
livre, mas não exprime a essência
positiva da liberdade. Deus é livre, e
a sua liberdade não pode ser a
negação de condicionamentos
exteriores nem interiores, que Ele
não tem nem pode ter. A liberdade
tem, pois, de consistir numa
realidade diferente da mera ausência
de condicionamentos determinantes.

Com efeito, a essência da liberdade
(aquilo que tem necessariamente de
ocorrer para haver liberdade) e o seu
ato próprio é a adesão autónoma ao
bem, ou seja, o amor do bem, que é o
ato por excelência da liberdade. A
liberdade e o amor estão
intimamente ligados: não há amor
verdadeiro que não seja livre, nem



verdadeira liberdade que não se
exercite como amor por alguma coisa
ou por alguém. Tanto a liberdade de
Deus, como a liberdade de Cristo e a
liberdade dos homens são
reconhecimento e amor do bem
enquanto tal, apenas pelo facto de
ser bom.

É a adesão autónoma ao bem, muito
mais do que a possibilidade de
escolher entre várias alternativas,
que exprime a essência da liberdade.
Para uma boa mãe, não amar um
filho não é uma alternativa possível,
mas nem por isso o amor ao filho
deixa de ser uma opção livre; e o
sacrifício que esse amor pode
implicar também não diminui a sua
liberdade. Explica S. Josemaria:
«Reparem, quando uma mãe se
sacrifica por amor dos filhos,
escolheu. E, conforme a medida
desse amor, assim se manifestará a
sua liberdade. Se esse amor for
grande, a sua liberdade será fecunda,



e o bem dos filhos provém dessa
abençoada liberdade, que pressupõe
entrega, e provém dessa abençoada
entrega, que é precisamente a
liberdade»[5].

O sacrifício e a entrega àquilo que se
ama são uma expressão de liberdade,
porque nascem do amor, e o amor
não pode deixar de ser livre. Na sua
oração no Jardim das Oliveiras,
custou muito a Cristo carregar com
os pecados humanos e enfrentar a
sua Paixão redentora, mas entregou
livremente a sua vida: «Por isso o Pai
Me ama, porque dou a minha vida
para a tomar de novo. Ninguém Ma
tira, sou Eu que a dou livremente»[6].
Em nós, a inclinação para o mal
devida ao pecado original pode
tornar mais custosa a adesão ao bem.
Como dizia S. Josemaria, «a oposição
entre liberdade e entrega é um sinal
inequívoco de que o amor está
vacilante, pois é nele que reside a
liberdade»[7]. Se não houvesse uma



adesão autónoma ao bem que requer
sacrifício, se não se amasse
verdadeiramente o bem que envolve
sacrifício, então haveria oposição
entre a liberdade e a entrega que
esse bem permite. «Queria gravar
isto a fogo em cada um: a liberdade e
a entrega não se contradizem:
apoiam-se mutuamente. A liberdade
só se pode entregar por amor, não
concebo outra espécie de
desprendimento. Não é um jogo de
palavras mais ou menos acertado. Na
entrega voluntária, em cada instante
dessa dedicação, a liberdade renova
o amor, e renovar-se é ser
continuamente jovem, generoso,
capaz de grandes ideais e de grandes
sacrifícios»[8].

4. A liberdade do ponto de vista
histórico-salvífico



A Sagrada Escritura considera a
liberdade humana a partir da
perspetiva da História da Salvação.
Por causa da primeira queda, a
liberdade que o homem tinha
recebido de Deus ficou submetida à
escravidão do pecado, embora não se
tenha corrompido por completo[9]. S.
Paulo afirma claramente, sobretudo
na Carta aos Romanos, que o pecado
que se introduziu no mundo por
causa do pecado de Adão é mais forte
do que a inteligência e a vontade
humanas, e inclusivamente do que a
lei de Moisés, que ensinava o que é
preciso fazer, mas não dava a força
para o fazer sempre. Cada um dos
pecados humanos é um ato livre, pois
caso contrário, não seriam pecados,
mas a força do pecado manifesta-se
no facto de que, falando em geral,
sem a graça de Cristo, não
conseguiríamos evitar o pecado
sempre, porque temos a inteligência
obscurecida e a vontade debilitada.
Pela sua Cruz gloriosa, anunciada e



preparada pela economia do Antigo
Testamento, «Cristo obteve a
salvação de todos os homens,
resgatando-os do pecado, que os
retinha numa situação de
escravatura»[10]. Com a graça de
Cristo, podemos evitar o pecado,
como se vê não só na vida dos santos
canonizados, mas na de tantos
cristãos que vivem em graça, evitam
os pecados graves e, quase sempre,
também os veniais deliberados.
Colaborando com a graça que Deus
dá por meio de Cristo, cada pessoa
pode gozar da plena liberdade em
sentido moral: «Cristo libertou-nos
para sermos livres»[11].

A possibilidade de o ser humano
pecar não fez com que Deus
renunciasse a criá-lo livre. A
necessidade que todos temos de ser
livres para sermos felizes faz que
Deus leve a sério a liberdade
humana e as consequências que os
nossos atos livres têm no tempo[12]. O



facto de a Redenção ter sido feita
mediante o sangue de Cristo[13]

confirma o valor e o respeito de Deus
pela liberdade humana. A nossa
liberdade é verdadeira, o seu
exercício tem um grande valor,
positivo ou negativo, e traz consigo
uma responsabilidade.

5. A liberdade e o bem moral

Como se disse, a liberdade visa o bem
moral, de modo que a sua posse
torna o homem feliz. Para ajudar a
reconhecer e a aderir a esse bem,
cada pessoa tem à sua disposição a
lei moral, que é a capacidade de
discernir o que é bom e o que é mau
da realidade conforme os planos de
Deus, que são sempre bons. As outras
leis humanas também conduzem ao
bem quando estão em harmonia com
a lei moral divina.



De qualquer forma, há quem
considere que a lei condiciona a sua
liberdade, como se a liberdade
começasse onde acaba a lei e vice-
versa.

A realidade é que o comportamento
livre é regulado por cada pessoa de
acordo com o conhecimento que tem
do bem e do mal: cada um realiza
livremente o que conhece como bom
e evita livremente o que vê como
mau. A lei moral é como que uma luz
para facilitar a escolha do bem e a
recusa do mal.

Por isto, aquilo que se opõe à lei
moral não é a liberdade, é o pecado.
A lei indica indubitavelmente que é
necessário corrigir o desejo de
realizar ações pecaminosas que uma
pessoa pode ter (o desejo de
vingança, de violência, de roubar,
etc.), mas essa indicação moral não
se opõe à liberdade, que visa sempre
a afirmação livre do que é bom, nem



pressupõe uma coação da liberdade,
que conserva sempre a lamentável
possibilidade de pecar. «Atuar mal
não é uma libertação, mas uma
escravidão [...]. Talvez [a pessoa]
declare que procedeu de acordo com
as suas preferências, mas não
conseguirá pronunciar o nome da
verdadeira liberdade, porque se
tornou escravo daquilo pelo qual
optou e optou pelo pior, pela
ausência de Deus, e aí não há
liberdade»[14].

Pode acontecer que as leis e os
regulamentos humanos, dada a
generalidade e a concisão dos termos
com que se exprimem, não sejam, em
certos casos particulares, indicadores
fiéis daquilo que uma determinada
pessoa deve fazer. Uma pessoa bem
formada sabe que, nesses casos
concretos, deve fazer o que sabe com
certeza que é bom[15]. Mas não há
nenhum caso em que seja bom fazer
ações intrinsecamente más, ou seja,



ações proibidas pelos preceitos
negativos da lei moral natural ou da
lei divina positiva (adultério,
homicídio deliberado, etc.)[16].

Como se disse antes, o ser humano
pode usar mal a sua liberdade,
porque tanto o seu conhecimento
como a sua vontade são falíveis. Às
vezes, a consciência moral engana-se
e considera como bom o que na
realidade é mau. Por isso, porque a
consciência pode cometer erros, o
reto uso da liberdade e a atuação em
conformidade com a própria
consciência nem sempre coincidem.
Daí a importância de formar bem a
consciência, de modo que seja
possível evitar os erros de juízo em
que caem frequentemente as pessoas
que têm pouca formação ou, pior
ainda, as que têm convicções
deformadas pelo vício, a ignorância
ou a superficialidade.



6. O respeito pela liberdade

De tudo o que se disse até agora,
depreende-se que a liberdade é um
grande dom de Deus, que leva
consigo uma enorme
responsabilidade pessoal, e que não
deve ser limitada pelos seres
humanos – as autoridades humanas,
civis e eclesiásticas – para além do
exigido pela justiça e por claros
imperativos do bem comum, da
sociedade civil e da eclesiástica. A
este propósito, S. Josemaria escrevia:
«É necessário amar a liberdade.
Evitai esse abuso que parece
exacerbado nos nossos tempos – está
patente e continua a manifestar-se,
de facto, em todo o mundo – e que
revela o desejo, contrário à nossa
lícita independência, de obrigar as
pessoas a formar grupos uniformes
naquilo que é opinável, a criar como
que dogmas doutrinais temporais e a
defender esse falso critério com
tentativas e propaganda de natureza



e substância escandalosas, contra
quem tem a nobreza de não se lhe
submeter [...]. Temos de defender a
liberdade. A liberdade dos membros,
mas formando um só corpo místico
com Cristo, que é a cabeça, e com o
seu Vigário na Terra»[17].

As relações interpessoais, já fora do
âmbito da governação humana,
também devem ser presididas pelo
respeito pela liberdade e pela
compreensão dos pontos de vista
diferentes. E este deve ser também o
estilo do apostolado cristão.
«Amamos a liberdade, em primeiro
lugar a das pessoas que procuramos
ajudar a aproximarem-se do Senhor
no apostolado de amizade e
confidência, que S. Josemaria nos
convida a realizar com o testemunho
e com a palavra [...]. A verdadeira
amizade contém um sincero afeto
mútuo, que é verdadeira proteção da
liberdade e da intimidade
recíprocas»[18].



O respeito pela liberdade alheia não
significa pensar que tudo o que as
outras pessoas fazem livremente é
bom. O reto exercício da liberdade
pressupõe o conhecimento do que é
bom para cada um. Propor ou
ensinar a outros o que é
verdadeiramente bom não é um
atentado contra a liberdade alheia; o
facto de uma pessoa livre propor a
verdade a outra pessoa igualmente
livre, explicando-lhe as razões que a
sustentam, é sempre positivo. O que
não se deve fazer é impor a verdade
mediante a violência física ou
psicológica. Só a legítima autoridade
pode usar a coação, nos casos e nas
modalidades previstas pelas leis
justas.

Bibliografia básica



– Catecismo da Igreja Católica, n.
1730-1748.

– S. Josemaria, A liberdade, dom de
Deus, em Amigos de Deus, n. 23-38.

Leituras recomendadas

– Fernando Ocáriz, Carta pastoral
09/01/2018.

– E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de Teología Moral fundamental,
Madrid, Palabra, 2000, p. 269-286.
Pode-se encontrar uma versão mais
reciente deste texto em 
www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental04.pdf

https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental04.pdf
https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental04.pdf


[1] Sir 15, 14-18. Ver também Dt 30,
15-19.

[2] Gaudium et spes, n. 17; cf. 
Catecismo, n. 1731.

[3] Gaudium et spes, n. 17.

[4] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
24.

[5] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
30.

[6] Jo 10, 17-18.

[7] S. Josemaria, junho de 1972,
citado por D. Javier, Carta 14/02/1997,
n. 15.

[8] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
31.

[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
1739-1740.

[10] Ibid., n. 1741.



[11] Gl 5, 1; cf. Catecismo da Igreja
Católica, n. 1742.

[12] Como se disse, «diante do
homem estão a vida e a morte; o que
ele escolher, isso lhe será dado» (Si
15, 18).

[13] cf. Ef 1, 7-8.

[14] S. Josemaria, A liberdade, dom de
Deus, emAmigos de Deus, n. 37.

[15] cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 96, a. 6 e II-II q.
120.

[16] cf. S. João Paulo II, Veritatis
Splendor, n. 76, 80, 81 e 82.

[17] S. Josemaria, Carta 09/01/1932, n.
1-2, no volume: Josemaria Escrivá de
Balaguer, Cartas I, ed. crítica de L.
Cano, Madrid, Rialp, 2020.

[18] Fernando Ocáriz, Carta pastoral
09/01/2018, n. 14.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-7-a-

liberdade-humana/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-7-a-liberdade-humana/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-7-a-liberdade-humana/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-7-a-liberdade-humana/

	Tema 7. A liberdade humana

