
opusdei.org

TEMA 07. A elevação
sobrenatural e o
pecado original

Ao criar o homem, Deus
constituiu-o num estado de
santidade e de justiça; além
disso, deu-lhe a possibilidade de
participar na Sua vida divina,
com o bom uso da sua
liberdade.

07/03/2010

1. A elevação sobrenatural

Ao criar o homem, Deus constituiu-o
num estado de santidade e de justiça,



oferecendo-lhe a graça de uma
autêntica participação na vida divina
(cf. Catecismo , 374, 375). Assim
interpretaram a Tradição e o
Magistério ao longo dos séculos a
descrição do Paraíso contida no
Génesis. Este estado denomina-se
teologicamente elevação
sobrenatural , pois indica um dom
gratuito, inalcançável somente com
as forças naturais, não exigido,
embora congruente, com a criação
do homem à imagem e semelhança
de Deus. Para a recta compreensão
deste ponto há que ter em conta
alguns aspectos:

a) Não convém separar a criação da
elevação à ordem sobrenatural. A
criação não é “neutra” a respeito da
comunhão com Deus, mas está
orientada para ela. A Igreja sempre
ensinou que o fim do homem é
sobrenatural (cf. DS 3005), pois
fomos «eleitos em Cristo antes da
criação do mundo para sermos



santos» ( Ef 1,4). Quer dizer, nunca
existiu um estado de “natureza
pura”, pois Deus desde o princípio
oferece ao homem a Sua aliança de
amor.

b) Embora o facto do fim do homem
ser a amizade com Deus, a Revelação
ensina-nos que, no princípio da
história, o homem se rebelou e
recusou a comunhão com o seu
Criador: é o pecado original , também
chamado queda , precisamente
porque antes tinha sido elevado à
proximidade divina. Não obstante,
ao perder a amizade com Deus, o
homem não fica reduzido ao nada,
mas continua a ser homem, criatura.

c) Isto ensina-nos que, embora não
convenha conceber o desígnio divino
em compartimentos estanques (como
se Deus criasse primeiro um homem
“completo” e depois “a seguir” o
elevasse), hão-de distinguir-se,
dentro do único projecto divino,



diversas ordens [1]. Baseada no facto
de que o homem com o pecado
perdeu alguns dons, mas conservou
outros, a tradição cristã distinguiu a
ordem sobrenatural (a chamada à
amizade divina, cujos dons se
perdem com o pecado) da ordem
natural (o que Deus concedeu ao
homem ao criá-lo e que permanece
também, apesar do seu pecado). Não
são duas ordens justapostas ou
independentes, pois de facto o
natural está, desde o princípio,
enxertado e orientado para o
sobrenatural; e o sobrenatural
aperfeiçoa o natural sem o anular.
Ao mesmo tempo distinguem-se, pois
a história da salvação mostra que a
gratuidade do dom divino da graça e
da redenção é distinta da gratuidade
do dom divino da criação, sendo
aquela uma manifestação
imensamente superior da
misericórdia e do amor de Deus [2].



d) É difícil descrever o estado de
inocência perdida de Adão e Eva [3],
sobre o qual há poucas afirmações
no Génesis (cf. Gn 1,26-31;
2,7-8.15-25). Por isso, a tradição
costuma caracterizar tal estado
indirectamente, inferindo, a partir
das consequências do pecado
narrado em Gn 3, os dons de que
gozavam os nossos primeiros pais,
que deviam transmitir aos seus
descendentes. Assim, afirma-se que
receberam os dons naturais, que
correspondem à sua condição
normal de criaturas e formam o seu
ser criatural. Receberam também os
dons sobrenaturais, quer dizer, a
graça santificante, a divinização que
essa graça comporta e a chamada
última à visão de Deus. Com estes, a
tradição cristã reconhece a existência
no Paraíso dos “dons preternaturais”,
ou seja, dons que não eram exigidos
pela natureza humana, mas
congruentes com ela, a
aperfeiçoavam na linha natural, e



constituíam, afinal, uma
manifestação da graça. Tais dons
eram a imortalidade, a isenção de
dor (impassibilidade) e o domínio da
concupiscência (integridade) (cf. 
Catecismo , 376) [4].

2. O pecado original

Com o relato da transgressão
humana do mandato divino de não
comer do fruto da árvore proibida,
por instigação da serpente ( Gn
3,1-13), a Sagrada Escritura ensina
que no início da história os nossos
primeiros pais se rebelaram contra
Deus desobedecendo-Lhe,
sucumbindo à tentação de quererem
ser como deuses. Como
consequência, receberam o castigo
divino, perdendo grande parte dos
dons que lhes tinham sido
concedidos (vv. 16-19) e foram
expulsos do paraíso (v. 23). Isto foi
interpretado pela tradição cristã
como a perda dos dons sobrenaturais



e preternaturais, bem como um dano
na própria natureza humana, se bem
que não ficasse essencialmente
corrompida. Fruto da desobediência,
de se preferirem antes si próprios em
vez de Deus, o homem perde a graça
(cf. Catecismo , 398-399) e também a
harmonia com a criação e consigo
mesmo: o sofrimento e a morte
fazem a sua entrada na história (cf. 
Catecismo , 399-400).

O primeiro pecado teve o carácter de
uma tentação aceite, pois por detrás
da desobediência humana está a voz
da serpente, que representa Satanás,
o anjo caído. A Revelação fala de um
pecado anterior, seu e de outros
anjos, os quais – tendo sido criados
bons – recusaram irrevogavelmente
Deus. Após o pecado humano, a
criação e a história ficam sob o
influxo maléfico do «pai da mentira e
homicida desde o princípio» ( Jo
8,44). Embora o seu poder não seja
infinito, mas muito inferior ao



divino, causa realmente danos muito
graves em cada pessoa e na
sociedade, e o facto da permissão
divina da actividade diabólica não
deixa de constituir um mistério (cf. 
Catecismo , 391-395).

O relato contém também a promessa
divina dum Redentor ( Gn 3,15). A
Redenção ilumina assim o alcance e
a gravidade da queda humana,
mostrando a maravilha do amor de
um Deus que não abandona a sua
criatura mas que vem ao seu
encontro com a obra salvadora de
Jesus. «É preciso conhecer Cristo
como fonte da graça para conhecer
Adão como fonte do pecado» ( 
Catecismo , 388). «”O mistério da
iniquidade” (2 Ts 2,7) só se esclarece
à luz do “Mistério da piedade” ( 1 Tm
3,16)» ( Catecismo , 385).

A Igreja entendeu sempre este
episódio como um facto histórico –
mesmo que nos tenha sido



transmitido em linguagem
certamente simbólica (cf. Catecismo ,
390) –, que foi denominado
tradicionalmente (a partir de Santo
Agostinho) como “pecado original”,
por ter ocorrido nas origens. O
pecado não é “originário” – mesmo
que “originante” dos pecados
pessoais realizados na história –, mas
entrou no mundo como fruto do mau
uso da liberdade exercida pelas
criaturas (primeiro os anjos, depois o
homem). O mal moral não pertence,
pois, à estrutura humana, não
provém nem da natureza social do
homem, nem da sua materialidade,
nem, obviamente, sequer de Deus, ou
de um destino inamovível. O
realismo cristão põe o homem diante
da sua própria responsabilidade:
pode fazer o mal como fruto da sua
liberdade, e o responsável por isso
não é outro mas ele próprio (cf. 
Catecismo , 387).



Ao longo da história, a Igreja
formulou o dogma do pecado
original em contraste com o
optimismo exagerado e o pessimismo
existencial (cf. Catecismo , 406). Face
a Pelágio, que afirmava que o
homem pode realizar o bem usando
apenas as suas forças naturais, e que
a graça é uma mera ajuda externa,
minimizando, assim, quer o alcance
do pecado de Adão, quer a redenção
de Cristo – reduzidos a um mero mau
ou bom exemplo, respectivamente –,
o Concilio de Cartago (418), seguindo
Santo Agostinho, ensinou a
prioridade absoluta da graça, pois o
homem depois do pecado ficou
debilitado (cf. DS 223.227; cf. também
o Concilio II de Orange, no ano 529: 
DS 371-372). Contra Lutero, que
defendia que depois do pecado o
homem está essencialmente
corrompido na sua natureza, que a
sua liberdade fica anulada e que em
tudo o que faz há pecado, o Concílio
de Trento (1546) afirmou a



relevância ontológica do baptismo,
que apaga o pecado original; embora
permaneçam as suas sequelas – entre
elas, a concupiscência, que não se há-
de identificar, como fazia Lutero,
com o próprio pecado – o homem é
livre nos seus actos e pode merecer
com obras boas, apoiadas pela graça
(cf. DS 1511-1515).

Na base da posição luterana e
também de algumas interpretações
recentes de Gn 3, está em jogo uma
adequada compreensão da relação
entre 1) natureza e história, 2) o
plano psicológico-existencial e o
plano ontológico, 3) o individual e o
colectivo.

1 Mesmo que haja alguns elementos
de carácter mítico no Génesis
(entendendo o conceito de “mito” no
seu melhor sentido, ou seja, como
palavra-narração que dá origem e
que, portanto, está no fundamento
da história posterior), seria um erro



interpretar o relato da queda como
uma explicação simbólica da original
condição pecadora humana. Esta
interpretação converte em natureza
um facto histórico, mitificando-o e
tornando-o inevitável:
paradoxalmente, o sentido de culpa
que leva a reconhecer-se
“naturalmente” pecador, conduziria
a mitigar ou eliminar a
responsabilidade pessoal no pecado,
pois o homem não poderia evitar
aquilo para que tende
espontaneamente. O correcto, o
justo, é afirmar que a condição
pecadora pertence à historicidade do
homem e não à sua natureza
originária.

2 Ao terem ficado depois do baptismo
algumas sequelas do pecado, o
cristão pode experimentar com
violência a tendência para o mal,
sentindo-se profundamente pecador,
como ocorre na vida dos santos. No
entanto, esta perspectiva existencial



não é a única, nem sequer a mais
fundamental, pois o baptismo
apagou realmente o pecado original
e fez-nos de facto filhos de Deus (cf. 
Catecismo, 405). Ontologicamente, o
cristão em graça é justo diante de
Deus. Lutero radicalizou a
perspectiva existencial, entendendo
toda a realidade a partir dela, que
ficava assim marcada
ontologicamente pelo pecado.

3 O terceiro ponto conduz à questão
da transmissão do pecado original,
«um mistério que não podemos
compreender plenamente» ( 
Catecismo , 404). A Bíblia ensina que
os nossos primeiros pais
transmitiram o pecado a toda a
humanidade. Os capítulos seguintes
do Génesis (cf. Gn 4-11; cf. Catecismo ,
401) narram a progressiva corrupção
do género humano; estabelecendo
um paralelismo entre Adão e Cristo,
São Paulo afirma: «como pela
desobediência de um só homem



todos se tornaram pecadores,
também pela obediência de um só
[Cristo] todos virão a ser justos» ( Rm
5,19). Este paralelismo ajuda a
entender correctamente a
interpretação que costuma dar-se do
termo adamáh como de um singular
colectivo: como Cristo é um só e
cabeça da Igreja, assim Adão é um só
e cabeça da humanidade [5]. «Em
virtude desta “unidade do género
humano”, todos os homens estão
implicados no pecado de Adão, do
mesmo modo que todos estão
implicados na justificação de
Cristo» ( Catecismo , 404).

A Igreja entende de modo analógico
o pecado original dos nossos
primeiros pais e o pecado herdado
pela humanidade. «Adão e Eva
cometem um pecado pessoal [...] É
um pecado que vai ser transmitido a
toda a humanidade por propagação,
quer dizer, pela transmissão duma
natureza humana privada da



santidade e da justiça originais. E é
por isso que o pecado original se
chama “pecado” por analogia: é um
pecado “contraído” e não “cometido”;
um estado e não um acto» ( 
Catecismo , 404). Assim, «embora
próprio de cada um, o pecado
original não tem, em qualquer
descendente de Adão, carácter de
falta pessoal» ( Catecismo, 405) [6].

Para algumas pessoas é difícil aceitar
a ideia de um pecado herdado [7],
sobretudo se se tiver uma visão
individualista da pessoa e da
liberdade. O que é que eu tive a ver
com o pecado de Adão? Porque é que
hei-de pagar as consequências do
pecado de outros? Estas perguntas
reflectem uma ausência do sentido
da solidariedade real que existe
entre todos os homens enquanto
criados por Deus. Paradoxalmente,
esta ausência pode entender-se como
uma manifestação do pecado
transmitido a cada um. Quer dizer, o



pecado original ofusca a
compreensão daquela profunda
fraternidade do género humano que
torna possível a sua transmissão.

Perante as lamentáveis
consequências do pecado e da sua
difusão universal pode perguntar-se:
«Mas, porque é que Deus não impediu
o primeiro homem de pecar? São Leão
Magno responde: “A graça inefável
de Cristo deu-nos bens superiores aos
que a inveja do demónio nos tinha
tirado” ( serm . 73,4). E São Tomás de
Aquino: “Nada se opõe a que a
natureza humana tenha sido
destinada a um fim mais elevado
depois do pecado. Efectivamente,
Deus permite que os males
aconteçam para deles retirar um
bem maior. Daí as palavras de São
Paulo: ‘onde abundou o pecado,
superabundou a graça’” ( Rm 5,20).
Por isso, na bênção do círio pascal
canta-se: ‘Ó feliz culpa que mereceu
tal e tão grande Redentor!’” ( Summa



Theologiae , III, 1, 3, ad 3)» ( 
Catecismo , 412).

3. Algumas consequências práticas

A principal consequência prática da
doutrina da elevação e do pecado
original é o realismo que guia a vida
do cristão, consciente, quer da
grandeza do facto de ser filho de
Deus, quer da miséria da sua
condição de pecador. Este realismo:

a) Previne tanto um optimismo
ingénuo como um pessimismo
desesperançado e «proporciona uma
visão de lúcido discernimento sobre
a situação do homem e da sua acção
neste mundo [...]. Ignorar que o
homem tem uma natureza ferida,
inclinada para o mal, dá lugar a
graves erros no domínio da
educação, da política, da acção social
e dos costumes» ( Catecismo , 407).

b) Dá uma serena confiança em Deus,
Criador e Pai misericordioso, que não



abandona a sua criatura, perdoa
sempre e conduz tudo para o bem,
mesmo no meio de adversidades.
«Repete: “omnia in bonum!”, tudo o
que sucede, “tudo o que me sucede”,
é para meu bem... Portanto – esta é a
conclusão acertada: aceita isso, que
te parece tão custoso, como uma doce
realidade» [8].

c) Suscita uma atitude de profunda
humildade, que leva a reconhecer,
sem estranheza, os próprios pecados
e a ter dor deles por serem ofensa a
Deus e não tanto pelo que supõem de
defeito pessoal.

d) Ajuda a distinguir o que é próprio
da natureza humana enquanto tal,
do que é consequência da ferida do
pecado na natureza humana. Depois
do pecado, nem tudo o que se
experimenta como espontâneo é
bom. A vida humana tem, pois, o
carácter de um combate: é preciso
lutar por comportar-se de modo



humano e cristão (cf. Catecismo ,
409). «Toda a tradição da Igreja falou
dos cristãos como de milites Christi ,
soldados de Cristo. Soldados que
levam a serenidade aos outros,
enquanto combatem continuamente
contra as más inclinações pessoais» 
[9]. O cristão que se esforça por
evitar o pecado não perde nada do
que torna a vida boa e bela. Diante
da ideia de ser necessário que o
homem faça o mal para
experimentar a sua liberdade
autónoma, pois no fundo uma vida
sem pecado seria aborrecida,
levanta-se a figura de Maria,
concebida imaculada, que mostra
que uma vida completamente
entregue a Deus, longe de produzir
tédio, converte-se numa aventura
cheia de luz e de infinitas surpresas 
[10].

Santiago Sanz



Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica

, 374-421.

Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica , 72-78.

João Paulo II, Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I) , Palabra,
Madrid 1996, 219 seg.

DS , n. 222-231; 370-395; 1510-1516;
4313.

Leituras recomendadas

João Paulo II, Memória e Identidad e,
Bertrand Editora, Lisboa 2005.

Bento XVI, Homilia , 8-XII-2005.

Joseph Ratzinger, Creación y pecado ,
Eunsa, Pamplona 1992.



Notas

[1] O Concílio de Trento não diz que o
homem foi criado na graça, mas 
constituído , precisamente para
evitar a confusão de natureza e graça
(cf. DS 1511).

[2] Precisamente por isto se aventou
a hipótese teológica da “natureza
pura”, para sublinhar a ulterior
gratuidade do dom da graça a
respeito da criação. Não porque tal
estado se tenha verificado
historicamente, mas porque em
teoria podia ter-se dado, embora de
facto assim não seja. Esta doutrina
foi estabelecida contra Bayo, uma das
suas teses condenadas dizia: «a
integridade da primeira criação não
foi exaltação indevida da natureza
humana, mas a sua condição
natural» ( DS 1926).



[3] Esta dificuldade aumenta
actualmente devido à influência de
uma visão de tipo evolucionista da
totalidade do ser humano. Numa
visão desse tipo, a realidade evolui
sempre de menos para mais,
enquanto que a Revelação nos ensina
que houve no começo da história
uma queda de um estado superior
para outro inferior. Isto não quer
dizer que não tenha existido um
processo de “hominização”, que há
que distinguir da “humanização”.

[4] Sobre a imortalidade, que se há-
de entender com Santo Agostinho
como um não poder morrer ( non
posse mori), mas um poder não
morrer ( posse non mori ), é lícito
interpretá-la como uma situação na
qual o trânsito para um estado
definitivo não fosse experimentado
com o dramatismo próprio da morte
que o homem padece depois do
pecado. O sofrimento é sinal e
antecipação da morte e por isso a



imortalidade trazia com ela, de
alguma maneira, a ausência de dor.
Isto implicava, também, um estado
de integridade no qual o homem
dominava sem dificuldade as suas
paixões. Tradicionalmente, costuma
acrescentar-se um quarto dom, o da
ciência, proporcionada ao estado em
que se encontravam.

[5] Esta é a principal razão de que a
Igreja tenha sempre lido o relato da
queda numa óptica de monogenismo
(proveniência do género humano a
partir de um só casal). A hipótese
contrária, o poligenismo, pareceu
impor-se como dado científico (e
inclusive exegético) durante uns
anos, mas actualmente, a nível
científico, considera-se mais
plausível a descendência biológica de
um só casal (monofiletismo). Do
ponto de vista da fé, o poligenismo é
problemático, pois não se vê como
possa conciliar-se com a Revelação
sobre o pecado original (cf. Pio XII,



Enc. Humani Generis , DS 3897),
embora se trate de una questão sobre
a qual ainda cabe investigar e
reflectir.

[6] Neste sentido, distinguiu-se
tradicionalmente entre o pecado
original originante (o pecado pessoal
cometido pelos nossos primeiros
pais) e o pecado original originado (o
estado de pecado em que nasceram
os seus descendentes).

[7] Cf. João Paulo II, Audiência geral ,
24-IX-1986, 1.

[8] São Josemaria, Sulco , 127; cf. Rm
8,28.

[9] São Josemaria, Cristo que Passa ,
74.

[10] Cf. Bento XVI, Homilia , 8-
XII-2005.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-7-a-
elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-

original/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/

	TEMA 07. A elevação sobrenatural e o pecado original

