
opusdei.org

TEMA 06. A Criação

A doutrina da Criação constitui
a primeira resposta às questões
fundamentais sobre a nossa
origem e o nosso fim.

28/02/2010

Introdução

A importância da verdade da criação
baseia-se «no fundamento de todos
os projectos divinos de salvação; [...]
é o primeiro passo para a Aliança do
Deus único com o seu povo; é o início
da história da salvação que culmina
em Cristo» ( Compêndio , 51). Quer a



Bíblia ( Gn 1,1) quer o Credo
começam com a profissão de fé em
Deus Criador.

A diferença dos outros grandes
mistérios da nossa fé – a Trindade e a
Encarnação – a criação é «a primeira
resposta às questões fundamentais
do homem acerca da sua própria
origem e do seu fim» ( Compêndio ,
51), que o espírito humano coloca e
pode também, em parte, responder,
como mostra a reflexão filosófica e
os relatos das origens pertencentes à
cultura religiosa de tantos povos (cf. 
Catecismo , 285), não obstante, a
especificidade da noção de criação,
somente se captou, de facto, com a
revelação judaico-cristã.

A criação é, pois, um mistério de fé e,
ao mesmo tempo, uma verdade
acessível à razão natural (cf. 
Catecismo , 286). Esta peculiar
posição entre fé e razão, faz da
criação um bom ponto de partida na



tarefa de evangelização e diálogo que
os cristãos estão sempre –
particularmente nos nossos dias [1] –
chamados a realizar, como já fizera
São Paulo no Areópago de Atenas ( 
Act 17,16-34).

Costuma fazer-se a distinção entre
acto criador de Deus – a criação 
active sumpta – e realidade criada,
que é efeito de tal acção divina – a
criação passive sumpta [2]. Seguindo
este esquema expõem-se a seguir os
principais aspectos dogmáticos da
criação.

1. O acto criador

1.1. «A criação é obra comum da
Santíssima Trindade» ( Catecismo ,
292)

A Revelação apresenta a acção
criadora de Deus como fruto da Sua
omnipotência, da Sua sabedoria e do
Seu amor. Costuma atribuir-se a
criação, particularmente, ao Pai (cf. 



Compêndio , 52), assim como a
redenção ao Filho e a santificação ao
Espírito Santo. Do mesmo modo, as
obras “ad extra” da Trindade – a
primeira delas, a criação – são
comuns a todas as Pessoas e, por isso,
é lógico perguntar qual o papel
específico de cada Pessoa na criação,
pois «cada pessoa divina realiza a
obra comum segundo a Sua
propriedade pessoal» ( Catecismo ,
258). É este o sentido da, igualmente,
tradicional apropriação dos atributos
essenciais – omnipotência, sabedoria,
amor – respectivamente, ao operar
criador do Pai, do Filho e do Espírito
Santo.

No Símbolo niceno-
constantinopolitano confessamos a
nossa fé «num só Deus, Pai
omnipotente, criador do céu e da
terra»; «num só Senhor Jesus Cristo
[...] por quem tudo foi feito»; e no
Espírito Santo «Senhor que dá a
vida» ( DS 150). A fé cristã fala,



portanto, não somente de uma
criação ex nihilo , do nada, que indica
a omnipotência de Deus Pai; mas
também de uma criação feita com
inteligência, com a sabedoria de
Deus – o Logos por meio do qual tudo
foi feito ( Jo 1,3); e de uma criação ex
amore ( GS 19), fruto da liberdade e
do amor que é o próprio Deus, o
Espírito que procede do Pai e do
Filho. Em consequência, as
processões eternas das Pessoas estão
na base do Seu operar criador [3].

Assim, como não há contradição
entre a unicidade de Deus e ser três
pessoas, de modo análogo não se
contrapõe a unicidade do princípio
criador com a diversidade dos modos
de operar de cada uma das Pessoas.

«Criador do céu e da terra»

«”No princípio, Deus criou o céu e a
terra”. Três coisas são afirmadas
nestas primeiras palavras da
Escritura: Deus eterno deu um



princípio a tudo quanto existe fora
d’Ele. Só Ele é criador (o verbo
“criar” – em hebreu bara – tem
sempre Deus por sujeito). E tudo
quanto existe (expresso pela fórmula
“o céu e a terra”) depende d’Aquele
que lhe deu o ser» ( Catecismo , 290).

Só Deus pode criar em sentido
próprio [4], o que implica originar as
coisas a partir do nada – ex nihilo – e
não a partir de algo preexistente;
para isso requer-se uma potência
activa infinita, que só a Deus
corresponde (cf. Catecismo , 296-298).
É congruente, portanto, apropriar a
omnipotência criadora ao Pai, já que
Ele é na Trindade (segundo uma
clássica expressão) fons et origo ,
quer dizer, a Pessoa de quem
procedem as outras duas, princípio
sem princípio.

A fé cristã afirma que a distinção
fundamental na realidade é a que se
dá entre Deus e as Suas criaturas.



Isto supôs uma novidade nos
primeiros séculos, nos quais,
polaridade entre matéria e espírito
motivava visões inconciliáveis entre
si (materialismo e espiritualismo,
dualismo e monismo). O cristianismo
quebrou estes moldes, sobretudo
com a sua afirmação de que também
a matéria, como o espírito, é criação
do único Deus transcendente. Mais
tarde, São Tomás desenvolveu uma
metafísica da criação que descreve
Deus como o próprio Ser subsistente
– Ipsum Esse Subsistens . Como causa
primeira, é absolutamente
transcendente ao mundo e, ao
mesmo tempo, em virtude da
participação do Seu ser nas criaturas,
está presente intimamente nelas, as
quais dependem, em tudo, d’Aquele a
que pertence a fonte do ser. Deus é 
superior summo meo e ao mesmo
tempo, intimior intimo meo (Santo
Agostinho, Confissões, 3,6,11; cf. 
Catecismo , 300).



« Por quem tudo foi feito»

A literatura sapiencial do Antigo
Testamento apresenta o mundo como
fruto da sabedoria de Deus (cf. Sb
9,9). «O mundo não é fruto duma
qualquer necessidade, dum destino
cego ou do acaso» ( Catecismo , 295),
mas tem uma inteligibilidade que a
razão humana, participando na luz
do Entendimento divino, pode
captar, não sem esforço e num
espírito de humildade e de respeito
perante o Criador e a Sua obra (cf. Jb
42,3; cf. Catecismo , 299). Este
desenvolvimento chega à sua
expressão plena no Novo
Testamento; ao identificar o Filho,
Jesus Cristo, com o Logos (cf. Jo 1,1
ss), afirma que a sabedoria de Deus é
uma Pessoa, o Verbo encarnado, por
quem tudo foi feito ( Jo 1,3). São
Paulo formula esta relação do criado
com Cristo, esclarecendo que todas
as coisas foram criadas n’Ele, por Ele
e para Ele ( Col 1,16-17).



Há, pois, uma razão criadora na
origem do cosmos (cf. Catecismo ,
284) [5]. O cristianismo tem desde o
início uma grande confiança na
capacidade da razão humana para
conhecer e uma enorme segurança
em que jamais a razão – científica,
filosófica, etc. – poderá chegar a
conclusões contrárias à fé, pois
ambas provêm de uma mesma
origem.

Não é infrequente encontrarem-se
pessoas que colocam falsas
disjuntivas, como por exemplo, entre
criação e evolução. Na realidade,
uma adequada epistemologia não só
distingue os âmbitos próprios das
ciências naturais e da fé, mas, além
disso, reconhece na filosofia um
elemento necessário de mediação,
pois as ciências, com o seu método e
objecto próprios, não cobrem a
totalidade do âmbito da razão
humana e a fé, que se refere ao
próprio mundo de que falam as



ciências; necessita de categorias
filosóficas [6] para se formular e
entrar em diálogo com a
racionalidade humana.

É, pois, lógico que desde o início, a
Igreja procurasse o diálogo com a
razão, uma razão consciente do seu
carácter criado, pois não se deu a si
própria a existência, nem dispõe,
completamente, do seu futuro; uma
razão aberta ao que a transcende, ou
seja, à Razão originária.
Paradoxalmente, uma razão fechada
sobre si, que crê poder encontrar
dentro de si a resposta às suas
questões mais profundas, acaba por
afirmar o sem-sentido da existência e
por não reconhecer a inteligibilidade
do real (niilismo, irracionalismo,
etc.).

«Senhor que dá a vida»

«Acreditamos que ele [o mundo]
procede da vontade livre de Deus,
que quis fazer as criaturas



participantes do Seu Ser, da Sua
sabedoria e da Sua bondade: “porque
Vós criastes todas as coisas e, pela
vossa vontade, elas receberam a
existência e foram criadas” ( Ap 4,11)
[...]. “O Senhor é bom para com todos
e a sua misericórdia estende-se a
todas as criaturas” ( Sl 145, 9)» ( 
Catecismo , 295). Como consequência,
«saída da bondade divina, a criação
partilha dessa bondade (“E Deus viu
que isto era bom [...] muito bom”: Gn
1,4.10.12.18.21.31). Porque a criação
é querida por Deus como um dom
orientado para o homem, como
herança que lhe é destinada e
confiada» ( Catecismo , 299).

Este carácter de bondade e de dom
livre permite descobrir na criação a
actuação do Espírito - que «pairava
sobre as águas» ( Gn 1,2) - a Pessoa
Dom na Trindade, Amor subsistente
entre o Pai e o Filho. A Igreja
confessa a sua fé na obra criadora do



Espírito Santo, dador de vida e fonte
de todo o bem [7].

A afirmação cristã da liberdade
divina criadora permite superar as
estreitezas de outras visões que,
pondo uma necessidade em Deus,
acabam por defender o fatalismo ou
determinismo. Não há nada, nem
“dentro” nem “fora” de Deus, que o
obrigue a criar. Qual é, então, o fim
que O move? Que pretendeu ao criar-
nos?

1.2. «O mundo foi criado para a
glória de Deus» (Concílio Vaticano I)

Deus criou tudo «não para aumentar
a Sua glória mas para a manifestar e
comunicar» (São Boaventura, Sent. ,
2,1,2,2,1). O Concílio Vaticano I (1870)
afirma que «na sua bondade e pela
sua força omnipotente, não para
aumentar a sua felicidade, nem para
adquirir a sua perfeição, mas para a
manifestar pelos bens que concede
às suas criaturas, Deus, no Seu



libérrimo desígnio, criou do nada,
simultaneamente, e desde o princípio
do tempo uma e outra criatura – a
espiritual e a corporal» ( DS 3002; cf. 
Catecismo , 293).

«A glória de Deus está em que se
realize esta manifestação e esta
comunicação da sua bondade, em
ordem às quais o mundo foi criado.
Fazer de nós “filhos adoptivos por
Jesus Cristo. Assim aprouve à sua
vontade, para que fosse enaltecida a
glória da sua graça ” ( Ef 1,5-6):
“Porque a glória de Deus é o homem
vivo e a vida do homem é a visão de
Deus” (Santo Ireneu de Lião, 
Adversus haereses , 4,20,7)» ( 
Catecismo , 294).

Longe de uma dialéctica de
princípios contrapostos – como
ocorre no dualismo de traço
maniqueu e, também, no idealismo
monista hegeliano – afirmar a glória
de Deus como fim da criação não



implica uma negação do homem,
mas um pressuposto indispensável
para a sua realização. O optimismo
cristão mergulha as suas raízes na
exaltação conjunta de Deus e do
homem: «o homem é grande só se
Deus é grande» [8]. Trata-se de um
optimismo e de uma lógica que
afirmam a absoluta prioridade do
bem, mas que, nem por isso, são
cegos perante a presença do mal no
mundo e na história.

1.3. Conservação e providência. O
mal

A criação não se reduz aos começos.
«Depois da criação, Deus não
abandona a criatura a si mesma. Não
só lhe dá o ser e o existir, mas a cada
instante a mantém no ser, lhe dá o
agir e a conduz ao seu termo» ( 
Catecismo , 301). A Sagrada Escritura
compara esta actuação de Deus na
história com a acção criadora (cf. Is
44,24; 45,8; 51,13). A literatura



sapiencial explicita a acção de Deus
que mantém na existência as suas
criaturas. «E como poderia subsistir
algo se não o quisésseis ou
conservar-se aquilo que Vós não
tivésseis chamado?» ( Sb 11,25). São
Paulo vai mais longe e atribui esta
acção conservadora a Cristo: «Ele é
antes de todas as coisas e todas as
coisas subsistem por Ele» ( Cl 1,17).

O Deus cristão não é um relojoeiro
ou um arquitecto que, após ter
realizado a sua obra, se
desinteressasse dela. Estas imagens
são próprias duma concepção deísta,
segundo a qual Deus não se imiscui
nos assuntos deste mundo. Mas isto
supõe uma distorção do autêntico
Deus criador, pois separam
drasticamente a criação da
conservação e do governo divino do
mundo [9].

A noção de conservação “faz de
ponte” entre a acção criadora e o



governo divino do mundo
(providência). Deus não só cria o
mundo e o mantém na existência,
mas além disso «conduz as suas
criaturas para a perfeição última, à
qual Ele as chamou» ( Compêndio ,
55). A Sagrada Escritura apresenta a
soberania absoluta de Deus e
testemunha constantemente o seu
cuidado paterno, tanto nas coisas
mais pequenas como nos grandes
acontecimentos da história (cf. 
Catecismo , 303). Neste contexto,
Jesus revela-Se como a providência
“encarnada” de Deus, que atende,
como Bom Pastor, as necessidades
materiais e espirituais dos homens ( 
Jo 10,11.14-15; Mt 14,13-14, etc.) e
ensina-nos a abandonarmo-nos ao
seu cuidado ( Mt 6,31-33).

Se Deus cria, mantém e dirige tudo
com bondade, donde provém o mal?
«A esta questão, tão premente
quanto inevitável, tão dolorosa como
misteriosa, não é possível dar uma



resposta rápida e satisfatória. É o
conjunto da fé cristã que constitui a
resposta a esta questão [...]. Não há
nenhum pormenor da mensagem
cristã que não seja, em parte, resposta
ao problema do mal » ( Catecismo ,
309).

A criação não ficou acabada no
princípio, mas Deus fê-la in statu
viae , ou seja, dirigida a uma
perfeição última ainda por alcançar.
Para a realização dos Seus desígnios,
Deus serve-se do concurso das
criaturas e concede aos homens uma
participação na sua providência,
respeitando a sua liberdade mesmo
que façam o mal (cf. Catecismo , 302,
307, 311). O realmente
surpreendente é que Deus «na sua
omnipotente providência pode tirar
um bem das consequências de um
mal» ( Catecismo , 312). É misteriosa,
mas é uma enorme verdade que
«todas as coisas concorrem para o



bem daqueles que amam a Deus» ( 
Rm 8, 28) [10].

A experiência do mal parece
manifestar uma tensão entre a
omnipotência e a bondade divinas na
sua actuação na história. Aquela
recebe resposta, certamente
misteriosa, no evento da Cruz de
Cristo, que revela o “modo de ser” de
Deus e é, portanto, fonte de
sabedoria para o homem ( sapientia
crucis ).

1.4. Criação e salvação

A criação é «o primeiro passo para a
Aliança do Deus único com o seu
povo» ( Compêndio , 51). Na Bíblia a
criação está aberta à actuação
salvífica de Deus na história, que tem
a sua plenitude no mistério pascal de
Cristo e que alcançará a sua
perfeição final no fim dos tempos. A
criação está feita com vista ao
Sábado, o sétimo dia em que o
Senhor descansou, dia em que



culmina a primeira criação e que se
abre ao oitavo dia em que começa
uma obra ainda mais maravilhosa: a
Redenção, a nova criação em Cristo
(2 Cor 5,7; cf. Catecismo , 345-349).

Mostra-se, assim, a continuidade e
unidade do desígnio divino de
criação e redenção. Entre ambas não
há nenhum hiato, pois o pecado dos
homens não corrompeu totalmente a
obra divina, mas o vínculo. A relação
entre ambas – criação e salvação –
pode expressar-se dizendo que, por
um lado, a criação é o primeiro
acontecimento salvífico e, por outro,
que a salvação redentora tem as
características de uma nova criação.
Esta relação ilumina importantes
aspectos da fé cristã, como a
ordenação da natureza à graça ou a
existência de um único fim
sobrenatural do homem.

2. A realidade criada



O efeito da acção criadora de Deus é
a totalidade do mundo criado, “céus
e terra” ( Gn 1,1). Deus é «Criador de
todas as coisas, das visíveis e das
invisíveis, espirituais e corporais;
que pela sua omnipotente virtude ao
mesmo tempo, desde o princípio do
tempo, criou do nada uma e outra
criatura, a espiritual e a corporal, ou
seja, a angélica e a mundana e depois
a humana, como comum, composta
de espírito e de corpo» [11].

O cristianismo supera quer o
monismo (que afirma que a matéria
e o espírito se confundem, que a
realidade de Deus e do mundo se
identificam), quer o dualismo
(segundo o qual matéria e espírito
são princípios originários opostos).

A acção criadora pertence à
eternidade de Deus, mas o efeito de
tal acção está marcado pela
temporalidade. A Revelação afirma
que o mundo foi criado como mundo



com um início temporal [12], quer
dizer, que o mundo foi criado
juntamente com o tempo, o que se
mostra muito congruente com a
unidade do desígnio divino de se
revelar na história da salvação.

2.1. O mundo espiritual: os anjos

«A existência de seres espirituais,
não-corporais, que a Sagrada
Escritura chama habitualmente
anjos, é uma verdade de fé. O
testemunho da Escritura é tão claro
como a unanimidade da Tradição» ( 
Catecismo , 328). Ambos os mostram
na sua dupla função de louvar a Deus
e serem mensageiros do seu desígnio
salvador. O Novo Testamento
apresenta os anjos em relação com
Cristo, criados por Ele e para Ele ( Col
1,16), rodeiam a vida de Jesus desde
o seu nascimento até à Ascensão,
sendo os anunciadores da sua
segunda vinda gloriosa (cf. 
Catecismo , 333).



Assim, estão também presentes
desde o início da vida da Igreja, que
beneficia da sua ajuda poderosa e na
sua liturgia une-se a eles na adoração
a Deus. A vida de cada homem é
acompanhada, desde o seu
nascimento, por um anjo protector e
pastor para o guiar na vida (cf. 
Catecismo , 334-336).

A teologia – especialmente São
Tomás de Aquino, o Doutor Angélico
– e o Magistério da Igreja
aprofundaram na natureza destes
seres puramente espirituais, dotados
de inteligência e vontade, afirmando
que são criaturas pessoais e imortais
que excedem, em perfeição, todas as
criaturas visíveis (cf. Catecismo ,
330).

Os anjos foram criados num estado
de prova. Alguns rebelaram-se
irrevogavelmente contra Deus.
Caídos no pecado, Satanás e os outros
demónios – que tinham sido criados



bons, mas por si próprios se fizeram
maus – instigaram os nossos
primeiros pais a pecar (cf. 
Catecismo , 391-395).

2.2. O mundo material

Deus «criou o mundo visível em toda
a sua riqueza, a sua diversidade e a
sua ordem. A Sagrada Escritura
apresenta a obra do Criador,
simbolicamente, como uma
sequência de seis dias “de trabalho”
divino que terminam no “repouso”
do sétimo dia ( Gn 1,1-2,4)» ( 
Catecismo , 337). «A Igreja, em
diversas ocasiões, viu-se na
necessidade de defender a bondade
da criação, mesmo a do mundo
material (cf. DS 286; 455-463; 800;
1333; 3002)» ( Catecismo , 299).

«Pela própria condição da criação,
todas as coisas estão dotadas de
firmeza, verdade e bondade próprias
e de uma ordem» ( GS 36,2). A
verdade e bondade do criado



procedem do único Deus Criador que
é, ao mesmo tempo, Trino. Assim, o
mundo criado é um certo reflexo da
actuação das Pessoas divinas: «em
todas as criaturas se encontra uma
representação da Trindade à
maneira de vestígio» [13].

O cosmos tem uma beleza e uma
dignidade, enquanto obra de Deus.
Há solidariedade e hierarquia entre
os seres, as quais hão-de conduzir à
atitude contemplativa de respeito
para com o criado e para com as leis
naturais que o regem (cf. Catecismo ,
339, 340, 342, 354). Certamente, o
cosmos foi criado para o homem, que
recebeu de Deus o mandato de
dominar a terra (cf. Gn 1,28). Tal
mandato não é um convite à
exploração despótica da natureza,
mas à participação no poder criador
de Deus: mediante o seu trabalho o
homem colabora no aperfeiçoamento
da criação.



O cristão partilha das justas
exigências que a sensibilidade
ecológica pôs em evidência nas
últimas décadas, sem cair numa vaga
divinização do mundo e afirmando a
superioridade do homem sobre o
resto dos seres como « o ponto
culminante da obra da criação» ( 
Catecismo , 343).

2.3. O homem

A pessoa humana goza de peculiar
posição na obra criadora de Deus, ao
participar, ao mesmo tempo, da
realidade material e espiritual. A
Escritura só nos diz que Deus o criou
«à Sua imagem e semelhança» ( Gn
1,26). Foi posto por Deus à cabeça da
realidade visível e goza de uma
dignidade especial, pois «de todas as
criaturas visíveis, só o homem é
capaz de conhecer e amar o seu
Criador; é a única criatura sobre a
terra que Deus quis por si mesma; só
ele é chamado a partilhar, pelo



conhecimento e pelo amor, a vida de
Deus. Com este fim foi criado e tal é a
razão fundamental da sua
dignidade» ( Catecismo , 356; cf. 
ibidem , 1701-1703).

Homem e mulher, na sua diversidade
e complementaridade, queridas por
Deus, gozam da mesma dignidade de
pessoas (cf. Catecismo , 357, 369,
372). Em ambos, se dá a união
substancial de corpo e alma, sendo
esta a forma do corpo. Por ser
espiritual, a alma humana é criada
de modo imediato por Deus – e não
“produzida” pelos pais, nem sequer é
preexistente – e é imortal (cf. 
Catecismo , 366). Os dois pontos,
espiritualidade e imortalidade,
podem ser demonstrados
filosoficamente. Portanto, é um
reducionismo afirmar que o homem
procede exclusivamente da evolução
biológica (evolucionismo absoluto).
Na realidade, há saltos ontológicos
que não podem explicar-se apenas



com a evolução. A consciência moral
e a liberdade do homem, por
exemplo, manifestam a sua
superioridade sobre o mundo
material e são a amostra da sua
especial dignidade.

A verdade da criação ajuda a superar
quer a negação da liberdade –
determinismo – quer o extremo
contrário de uma exaltação indevida
da mesma: a liberdade humana é
criada, não absoluta e existe na
mútua dependência com a verdade e
o bem. O sonho de uma liberdade
como puro poder e arbitrariedade
corresponde a uma imagem
deformada, não só do homem mas,
também, de Deus.

Mediante a sua actividade e o seu
trabalho, o homem participa do
poder criador de Deus [14]. Além
disso, a sua inteligência e vontade
são uma participação, uma chispa, da
sabedoria e amor divinos. Enquanto



o resto do mundo visível é um mero
vestígio da Trindade, o ser humano
constitui uma autêntica imagem, 
imago Trinitatis.

3. Algumas consequências práticas
da verdade sobre a criação

A radicalidade da acção criadora e
salvadora de Deus exige do homem
uma resposta que tenha esse mesmo
carácter de totalidade: “amarás o
Senhor teu Deus, com todo o teu
coração, com toda a tua alma, com
todas as tuas forças” ( Dt 6,5; cf. Mt
22,37; Mc 12,30; Lc 10,27). É nesta
correspondência que se encontra a
verdadeira felicidade, o único que
preenche plenamente a sua
liberdade.

Ao mesmo tempo, a universalidade
da acção divina tem um sentido
intensivo e extensivo: Deus cria e
salva todo o homem e todos os
homens. Corresponder à chamada de
Deus, a amá-Lo com todo o nosso ser



está intrinsecamente unido a levar o
Seu amor a todo o mundo [15].

O conhecimento e admiração do
poder, sabedoria e amor divinos
conduz o homem a uma atitude de
reverência, adoração e humildade, a
viver na presença de Deus sabendo-
se filho seu. Ao mesmo tempo, a fé na
providência leva o cristão a uma
atitude de confiança filial em Deus
em todas as circunstâncias: com
agradecimento diante dos bens
recebidos e com simples abandono
frente ao que possa parecer mau,
pois Deus retira dos males bens
maiores.

Consciente de que tudo foi criado
para a glória de Deus, o cristão
procura conduzir-se em todas as suas
acções procurando o fim verdadeiro
que enche a sua vida de felicidade: a
glória de Deus, não a própria
vanglória. Esforça-se por rectificar a
intenção nas suas acções, de modo



que possa dizer-se que o único fim da
sua vida é este: Deo omnis gloria !
[16]

Deus quis pôr o homem à frente da
Sua criação outorgando-lhe o
domínio sobre o mundo, de maneira
que a aperfeiçoe com o seu trabalho.
A actividade humana pode ser,
portanto, considerada como uma
participação na obra criadora divina.

A grandeza e beleza das criaturas
suscita nas pessoas admiração e
desperta nelas a questão sobre a
origem e o destino do mundo e do
homem, fazendo-se entrever a
realidade do seu Criador. O cristão,
no seu diálogo com os não crentes,
pode suscitar estas questões para que
as inteligências e os corações se
abram à luz do Criador. Da mesma
forma, no seu diálogo com os crentes
das diversas religiões, o cristão
encontra na verdade da criação um
excelente ponto de partida, pois



trata-se de uma verdade em parte
partilhada e que constitui a base
para a afirmação de alguns valores
morais fundamentais da pessoa.

Santiago Sanz

Bibliografia básica Catecismo da
Igreja Católica , 279-374.

Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica , 51-72.

DS, n. 125, 150, 800, 806, 1333,
3000-3007, 3021-3026, 4319, 4336,
4341.

Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes , 10-18, 19-21, 36-39.

João Paulo II, Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madrid 1996, 181-218.

Leituras recomendadas

Santo Agostinho, Confissões , livro
XII.



São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae , I, qq. 44-46.

São Josemaria, Homilia «Amar o
mundo apaixonadamente» em Temas
Actuais do Cristianismo, 113-123.

Joseph Ratzinger, Creación y pecado ,
Eunsa, Pamplona 1992.

João Paulo II, Memória e Identidade ,
Bertrand Editora, Lisboa 2005.

Notas

[1] Entre outras muitas intervenções,
cf. Bento XVI, Discurso aos membros
da Cúria romana, 22-XII-2005; Fé,
Razão e Universidade (Discurso em
Regensburg), 12-IX-2006; Angelus ,
28-I-2007.

[2] Cf. São Tomás, De Potentia , q. 3, a.
3, co.; o Catecismo segue este mesmo
esquema.



[3] Cf. São Tomás, Super Sent. , lib. 1,
d. 14, q. 1, a. 1, co.: «são a causa e a
razão da processão das criaturas».

[4] Por isso se diz que Deus não
necessita de instrumentos para criar,
já que nenhum instrumento possui a
potência infinita necessária para
criar. Daí também que, quando se
fala, por exemplo, do homem como
criador ou inclusive como capaz de
participar no poder criador de Deus,
o emprego do adjectivo “criador” não
é analógico mas metafórico.

[5] Este ponto aparece com
frequência nos ensinamentos de
Bento XVI, por exemplo, Homilia em
Regensburg, 12-IX-2006; Discurso em
Verona, 19-X-2006; Encontro com o
clero da diocese de Roma, 22-II-2007;
etc

[6] Tanto o racionalismo cientificista
como o fideísmo acientífico
necessitam de uma correcção da
filosofia. Além disso, há-de evitar-se



também a falsa apologética de quem
vê forçadas concordâncias,
procurando nos dados que a ciência
traz uma verificação empírica ou
uma demonstração das verdades de
fé, quando, na realidade, como
dissemos, se trata de dados que
pertencem a métodos e disciplinas
distintas.

[7] Cf. João Paulo II, Carta Encíclica 
Dominum et Vivificantem , 18-V-1986,
10.

[8] Bento XVI, Homilia , 15-VIII-2005.

[9] O deísmo implica um erro na
noção metafísica de criação, pois
esta, enquanto doação de ser, leva
consigo uma dependência ontológica
por parte da criatura, que não é
separável da sua continuação no
tempo. Ambas constituem um
mesmo acto, mesmo quando
possamos distingui-las
conceptualmente: «a conservação
das coisas por Deus não se dá por



alguma acção nova, mas pela
continuação da acção que dá o ser,
que é certamente uma acção sem
movimento e sem tempo» (São
Tomás, Summa Theologiae, I, q. 104,
a. 1, ad 3).

[10] Em continuidade com a
experiência de tantos santos da
história da Igreja, esta expressão
paulina encontrava-se
frequentemente nos lábios de São
Josemaria, que vivia e animava
assim a viver numa gozosa aceitação
da vontade divina (cf. São Josemaria, 
Sulco , 127; Via Sacra , IX, 4; Amigos
de Deus , 119). Por outro lado, o
último livro de João Paulo II, 
Memória e Identidade , constitui uma
profunda reflexão sobre a actuação
da providência divina na história dos
homens, segundo aquela outra
asserção de São Paulo: «Não te deixes
vencer pelo mal, mas vence o mal
com o bem» ( Rm 12, 21).



[11] Concílio Lateranense IV (1215), 
DS 800.

[12] Assim o ensina o Concílio
Lateranense IV e, referindo-se a ele, o
Concílio Vaticano I (cf.
respectivamente DS 800 y 3002).
Trata-se de uma verdade revelada,
que a razão não pode demonstrar,
como ensinou São Tomás na famosa
disputa medieval sobre a eternidade
do mundo: cf. Contra Gentiles , lib. 2,
cap. 31-38; e o seu opúsculo filosófico
De Aeternitate Mundi.

[13] São Tomás, Summa Theologiae ,
I, q. 45, a. 7, co.; cf. Catecismo , 237.

[14] Cf. São Josemaria, Amigos de
Deus , 57.

[15] Que o apostolado é
superabundância da vida interior (cf.
São Josemaria, Caminho , 961),
manifesta-se como a correlação da
dinâmica ad intra – ad extra do
actuar divino, quer dizer, da



intensidade do ser, da sabedoria e do
amor trinitário que transborda para
as suas criaturas.

[16] Cf. São Josemaria, Caminho , 780;
Sulco , 647; Forja , 611, 639, 1051.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-6-a-

criacao/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-6-a-criacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-6-a-criacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-6-a-criacao/

	TEMA 06. A Criação

