opusdei.org

Tema5. A
Providéncia de Deus

E licito interrogarmo-nos sobre
a possibilidade e a efetividade
das intervencgdes divinas no
nosso mundo. A aceitacao
quotidiana da Providéncia € um
ato de esperanca teologal, que
ndo exclui o exercicio
responsavel da liberdade, que
entra no plano de Deus. A
Providéncia leva o cristdo a
uma atitude de confianca filial
em Deus em todas as
circunstancias.



01/10/2022

Sumario:

* 1. Introducdo: Deus pode
intervir na historia?

* 2. Providéncia e conservagao

* 3. A Providéncia na Biblia

* 4, Providéncia e liberdade

*5.0mal

* 6. Providéncia e vida crista

* Bibliografia basica

1. Introducao: Deus pode intervir
na historia?

Algumas formas de praticar a
religiosidade podem constituir
auténticas deformacdes da imagem
do Deus proveniente da Biblia.
Enquanto as coisas correm bem,



muitos quase ndo se lembram de
Deus, mas quando sentem as
dificuldades da vida, dirigem-se a
Deus como se se tivesse esquecido
deles, deitando-lhe as culpas dos
males por que estdo a passar, e
exigindo-lhe uma intervencao
urgente que ponha fim a situacdo de
mal-estar. E a concecdo de um Deus
tapa-buracos, verdadeira caricatura
do Deus revelado nas Escrituras.

Para além destas representacoes,
difundidas a nivel popular em maior
ou menor medida, € licito perguntar
pela possibilidade e pela efetividade
das intervencdes divinas no nosso
mundo. Para alguns, Deus ndo pode
intervir por principio, pois uma vez
que criou o mundo retirou-se dele,
visto que este funciona por sua conta
com as suas proprias leis; outros
sustentam que Deus intervém
nalguns momentos, sobretudo
quando € preciso corrigir o rumo dos
acontecimentos; finalmente, ha



quem pense que Deus esta a atuar
constantemente numa criacao fragil
e corrompida. Se fosse verdadeira a
primeira ou a segunda opinido, onde
estaria a omnipoténcia dum Criador
incapaz de dirigir a sua obra? Se a
ultima fosse correta, onde estaria a
autonomia e a liberdade das
criaturas no seu atuar?

2. Providéncia e conservacao

A criacdo ndo esta acabada desde o
principio, mas Deus fé-la in statu
viae, quer dizer, para uma meta
ultima, ainda por alcancar. Por isso,
ndo se reduz aos comecgos; uma vez
produzida, «Deus ndo abandona a
criatura a si mesma. Nao s6 lhe da o
ser e o0 existir, mas a cada instante a
mantém no ser, lhe d4 o agir e a
conduz ao seu termo» (Catecismo,
301). A Sagrada Escritura compara



esta atuacdo de Deus na historia com
a acao criadora (cf. Is 44, 24; 45, 8; 51,
13). A literatura sapiencial explicita a
acao de Deus que mantém as suas
criaturas na existéncia. «Como
subsistiria algo, se tu ndo quisesses?
Oou como se conservaria se tundo o
tivesses chamado?» (Sb 11, 25). S.
Paulo vai mais longe e atribui esta
acao conservadora a Cristo: «Ele é
anterior a tudo, e tudo se mantém
n’Ele» (Col 1, 17).

O Deus cristdo ndo é um relojoeiro
ou arquiteto que, depois de ter
realizado a sua obra, se desentende
dela. Estas imagens sdo proprias
duma concec¢ao deista, segundo a
qual Deus ndo se imiscui nos
assuntos deste mundo. Mas isto
supde uma distorcdo do auténtico
Deus criador, pois separa
drasticamente a criacdo da
conservacdo e governo divino do
mundo. O deismo implica um erro na
nocdo metafisica de criacdo pois esta,



enquanto doacdo de ser, traz consigo
uma dependéncia ontoldgica por
parte da criatura, que nao €
separavel da sua continuacdo no
tempo. Ambas constituem um
mesmo ato, mesmo que 0S possamos
distinguir conceptualmente: «A
conservacdo das coisas nao a faz
Deus por uma ac¢do nova, mas por
continuacdo da mesma acio pela que
lhes da o ser, que se efetua sem
movimento nem tempo»"’. A nogéo
de conservacdo, portanto, “faz de
ponte” entre a acdo criadora e o
governo divino do mundo
(Providéncia). Deus ndo so6 cria o
mundo e 0 mantém na existéncia
mas, além disso, «conduz as suas
criaturas para a perfeicao ultima, a
qual Ele as chamou» (Compéndio, 55).

3. A Providéncia na Biblia



A Sagrada Escritura apresenta a
soberania absoluta de Deus, e da
constantemente testemunho do seu
cuidado paterno, tanto nas coisas
mais pequenas como nos grandes
acontecimentos da historia (cf.
Catecismo, 303). A autoridade do
Criador (“governa”) exprime-se como
solicitude do Pai (“custddia”)®®. Os
antigos simbolos da fé aludiam ao
aspeto do governo com o termo grego
Pantokrator, que se deve entender
em sintonia com a imagem do Pastor:
«0 Senhor é o meu pastor, nada me
falta» (S123[22], 1). Cuidado e
autoridade divina sdo presididos
pela sabedoria, «que se desdobra
com vigor (fortiter) dum confim ao
outro e governa tudo com acerto
(suaviter)» (Sb 8, 1). No Novo
Testamento, Jesus confirma esta
visdo com as suas acodes e com 0S
seus ensinamentos. Com efeito,
revela-se como a providéncia
“encarnada” de Deus, que atende
como Bom Pastor as necessidades



materiais e espirituais dos homens
(Jo10,11.14-15; Mt 14, 13-14) e
ensina-nos a abandonar-nos ao seu
cuidado (Mt 6, 31-33; Mt 10, 29-31; Lc
12, 24-31; Lc 21, 18). Assim, 0 mesmo
Verbo que criou e sustenta e guia
tudo, uma vez encarnado, mostra
duma forma visivel o seu cuidado
providente.

Com isto, ainda ndo chegamos ao
nivel mais profundo desta doutrina,
que se atinge ao observar que o
destino para que fomos chamados, o
Reino de Deus, € um designio do Pai,
que precede a criacdo, porque «nos
escolheu em Cristo antes da
fundacdo do mundo, para sermos
santos e imaculados na sua presenca
pelo amor. Ele destinou-nos por meio
de Jesus Cristo, segundo o
beneplacito da sua vontade, para ser
seus filhos, para louvor da gloria da
sua graca» (Ef 1, 4-6). <A
predestinacdo do homem e do
mundo em Cristo, Filho eterno do



Pai, confere a toda a doutrina sobre a
Providéncia Divina uma decisiva
caracteristica soteriologica e
escatolégica>>[3], situando-a num nivel
diferente da concecdo do destino dos
antigos. Nao apontamos para um
horizonte inexoravel, mas
encaminhamo-nos para o encontro
com 0 nosso Criador e Pai.

4. Providéncia e liberdade

Uma vez excluida a visdo segundo a
qual Deus ndo pode atuar no mundo,
surgem outras perguntas: isso
significa que as criaturas,
especialmente as livres, ndo sdo
verdadeiras causas? Se tudo o que
acontece é governado por um Deus
amoroso, porque existe o mal? Deus
atua sempre, sO algumas vezes, ou
temos de nos resignar a que no atue
nunca?



Deus conserva as criaturas tanto no
seu ser como no seu atuar. As coisas
ndo sO permanecem, mas atuam no
tempo, produzindo efeitos. As
criaturas espirituais atuam
livremente. As suas obras sao delas,
ndo de Deus que, no entanto, as
sustenta como fiador da sua
liberdade. Sendo assim, convém
distinguir com S. Tomas a
causalidade criadora de Deus da
causalidade das criaturas, quer dizer,
a causa primeira das causas
segundas'. Cada uma é cem por
cento causa na sua ordem, e por isso
ndo ha contraposicdo entre
reconhecer que sem Deus ndo
podemos fazer nada (cf. Jo 15,5) e
que as nossas acoes sdo nossas e nao
de Deus.

Que Deus governe tudo ndo significa
que ndo respeite a autonomia do
criado. A imagem dum Deus
demasiado “intrometido” é tipica dos
delineamentos que confundem



criacdo e providéncia devido a uma
concecdo “atualista”, como se Deus
tivesse que estar a corrigir
constantemente o rumo do mundo. A
esta imagem opde-se uma concecao
deista, segundo a qual Deus ndo
intervém na historia (ou, quando
muito, s6 intervém nos momentos
criticos). Se o atualismo sublinha a
intervencdo divina continua na
criacdo, o deismo insiste na
transcendéncia divina e a
consequente autonomia do criado. O
primeiro une demasiado criacéo e
providéncia, o segundo separa-as
excessivamente.

Segundo S. Tomas de Aquino, para
governar o mundo Deus vale-se da
acdo das causas segundas,
respeitando o seu ambito proprio.
Isto manifesta a sua bondade que
quer contar com as criaturas para
conduzir a criacio ao seu fim"'.
Como Deus guia tudo, de algum
modo as causas segundas servem 0s



designios da Providéncia. As
criaturas, especialmente as livres,
sdo chamadas a cooperar com Deus
no cumprimento do seu plano'®. Esta
afirmacao vale em primeiro lugar
para os anjos, que a Escritura
apresenta como especialmente
participantes da Providéncia.
«Bendizei o Senhor, anjos do Senhor,
poderosos executores das suas
ordens, prontos a voz da sua
palavra» (SI1 103 [102], 20)"”. E
também vale para o ser humano, a
quem Deus confiou o dominio sobre
o mundo material (cf. Gn 1, 28).
Sendo livres, anjos e homens podem
também opor-se a vontade de Deus
ou comportar-se de modo contrario a
ela. Isto significa que a Providéncia
ndo se cumpre? Como se explica,
portanto, a existéncia do mal no
mundo?




5.0 mal

Se Deus cria, sustenta e dirige tudo
com bondade, donde provém o mal?
«A esta questdo, tdo premente como
inevitavel, tdo dolorosa como
misteriosa, ndo é possivel dar uma
resposta simples. E o conjunto da fé
cristad que constitui a resposta a esta
questdo [...]. Ndo ha nenhum
pormenor da mensagem crista que
ndo seja, em parte, resposta ao
problema do mal» (Catecismo, 309).

Portanto, é necessario enfrentar a
questdo do mal num mundo bom
criado por um Deus bom. Tomas de
Aquino argumenta que a providéncia
divina ndo exclui o mal nas coisas.
Deus ndo o causa, mas também nao
suprime a agao das causas segundas,
que podem falhar; o defeito num
efeito da causa segunda deve-se a ela,
e ndo é imputavel a causa primeira™.

Costuma falar-se da “permissao”
divina ao mal; isto significa que o



mal estd submetido a Providéncia.
«Deus onipotente [...], sendo
sumamente bom, ndo permitiria de
modo nenhum que existisse algum
mal nas suas criaturas se nao fosse
de tal modo bom e poderoso que
pudesse tirar bem do préprio mal»™.
S. Tomas afirma que Deus prefere
tirar bem do mal a ndo permitir de
nenhuma forma a existéncia de
algum mal. Pertence a bondade de
Deus a permissdo dos males e a
obtencao de bens maiores a partir
deles. Deus é «previsor universal de
todo o ser (universalis provisor totius
entis)»"",

Concedendo aos homens uma
participacdo na Providéncia, Deus
respeita a sua liberdade mesmo
quando atuam mal (cf. Catecismo,
302, 307, 311). Surpreende que Deus,
«na sua omnipotente Providéncia,
pode tirar um bem das
consequéncias dum mal» (Catecismo,
312). Toda a historia pode ser



interpretada nesta chave de leitura,
em unido com as palavras de S.
Paulo: «Ndao te deixes vencer pelo
mal, mas vence o mal com o

bem» (Rm 12, 21)™,

O mal parece tantas vezes mais forte
do que o bem; no entanto, é dificil
desarreigar a tendéncia humana
natural a confiar que no fim o bem
deve triunfar e de facto triunfa,
porque o amor € mais potente. A
experiéncia do mal pde perante o0s
olhos a tensdo entre omnipoténcia e
bondade divina no seu atuar na
historia, que recebe uma resposta
misteriosa no acontecimento da Cruz
de Cristo™, que revela o “modo de
ser” de Deus.

A definicdo do mal como privacgao, e
ndo como parte constitutiva do
universo, é cristd. Sustentar que o
mal existe, mas que ndo tem
substancia, significa superar o
dilema em que sucumbe, por um



lado, quem nega a realidade do mal
em nome da bondade e do poder
infinito de Deus; e por outro, quem
nega a bondade e o poder infinito de
Deus, em nome da realidade do mal.
A verdade da criacdo, levada as suas
ultimas consequéncias, implica que
ndo haja privacdo sem um ser que se
vé desprovido de alguma coisa, quer
dizer, ndo hd um mal sem um bem
que o suporte. O mal absoluto é
impossivel. O bem é mais
fundamental e potente do que o
mal[13].

A pergunta «se Deus existe, de onde
vem o0 mal?», Tomas de Aquino
responde: «Se o mal existe, Deus
existe. Pois 0 mal ndo existiria se
desaparecesse a ordem do bem, cuja
privacdo é o mal. E tal ordem néo
existiria se Deus ndo existisse»™. O
mundo, embora imperfeito, com o
mal dentro de si, existe; portanto,
Deus existe. O mal necessita dum
sujeito em quem se encontrar (ndo



haveria cegueira sem alguém
privado da vista). Sem nenhum
paradoxo, o mal prova a existéncia
de Deus, visto que faz descobrir que
a existéncia dum sujeito contingente
postula a existéncia do Absoluto.

6. Providéncia e vida crista

Lendo a Escritura, apercebemo-nos
de que ha textos explicitos sobre a
Providéncia, sobretudo nos livros
sapienciais, e também textos
implicitos, de tipo historico-salvifico.
Nestes ultimos pode ter-se a
impressdo de que Deus intervém
umas vezes e outras nao, como se
houvesse lacunas, momentos em que
parece esconder-se. Que dizer
perante isto? H4 uma contradi¢do na
Biblia? Na realidade, ndo é assim. A
Providéncia é constante, real e
continua. Sdo os homens que nem



sempre sabem considerar o que
acontece como Providéncia de Deus.
Deus manifesta-se tanto no que
parece bom como também
permitindo o mal e o sofrimento. O
Antigo Testamento ensina que
convém procurar e encontrar as
marcas de Deus em tudo, como
indica a resposta de Job a sua mulher
depois de ter perdido filhos, bens e
saude: «Se aceitamos de Deus o0s
bens, ndo vamos aceitar os

males?» (Jb 2, 10)™,

A aparente ambivaléncia da
providéncia tem uma resposta
definitiva em Cristo crucificado,
«forca de Deus e sabedoria de
Deus» (1Cor 1, 24). «Se descobrirmos
mediante a fé este poder e esta
“sabedoria”, encontramo-nos nos
caminhos salvadores da Divina
Providéncia [...]. A Providéncia
Divina revela-se assim como 0
caminhar de Deus ao lado do
homem»"®. Do mistério da paixdo e



morte de Jesus, que é a maior
injustica da historia, Deus tirou o
maior dos bens, a redencao dos
homens.

Esta consideracao tem consequéncias
para a espiritualidade crista. E uma
libertacdo para o homem saber-se
governado por um Deus Pai e
Providente, e ndo por um destino
cego. O testemunho dos santos (cf.
Catecismo, 313) anima os cristaos a
descobrir a necessidade de entender
que «aos que amam a Deus tudo
serve para o bem (Rm 8, 28)"”. A
aceitacdo quotidiana da Providéncia
€ um ato de esperanca teologal, que
ndo exclui o exercicio responsavel da
liberdade, que entra no plano de
Deus. Assim, a fé na Providéncia leva
0 cristdo a uma atitude de confianca
filial em Deus em todas as
circunstancias: com agradecimento
perante os bens recebidos, e com
simples abandono perante o que



puder parecer mau, pois Deus tira
dos males bens maiores.

Bibliografia basica

— Catecismo da Igreja Catdlica,
302-324; Compéndio, 55-58.

—S. Jodo Paulo II, catequeses de Jodo
Paulo II sobre a Providéncia, de 30 de
abril a 25 de junho de 1986.

—S. Jodo Paulo II, Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madrid 1996, pp. 219-253.

[1] S. Tomds de Aquino, Summa
Theologiae, 1. q. 104, a. 1, ad 4.

[2] cf. S. Jodo Paulo II, Discurso na
audiéncia geral, 14/05/1986.



[3] S. Jodo Paulo II, Discurso na
audiéncia geral, 28/05/1986.

[4] cf. S. Tomas de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap. 95; idem cap. 148.

[5] «A operacdo divina ndo exclui a
das causas segundas. Além disso, os
efeitos procedentes das operacdes
das causas segundas estdo sujeitos a
Providéncia divina, ja que Deus
ordena por si mesmo o singular,
conforme se declarou. Portanto, as
causas segundas sdo as executoras da
divina Providéncia» (Tomads de
Aquino, Contra Gentiles, lib. 3, cap.
77).

[6] S. Jodo Paulo II, Discurso na
audiéncia geral, 30/4/1986.

[7] Este ultimo versiculo do Salmo
102 indica que os anjos tém parte, a
sua maneira, no governo de Deus
sobre a criacdo, como “poderosos
executores das suas ordens” segundo
0 plano estabelecido pela Divina



Providéncia» (Id., Discurso na
audiéncia geral, 30/07/1986).

[8] cf. S. Tomas de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap 71. Tomas
pressupde a distin¢do agostiniana
entre o mal como culpa e como pena;
aqui esta a falar da culpa, visto que
interpreta Is 45, 6-7 («<Eu sou o
Senhor e ndo ha outro, o que forma a
luz e cria as trevas; eu construo a paz
e crio a desgraca, Eu, o Senhor,
realizo tudo isto»), como referido a
pena; cf. também id., Summa
Theologiae, 1, q. 49, a.2.

[9] Sto. Agostinho de Hipona, Manual
de fé, esperanca e caridade, 3, 11.

[10] S. Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 1, q. 22, a. 2, ad 2.

[11] cf. S. Jodo Paulo II, Memoria e
identidad, La Esfera de los Libros,
Madrid 2005, pp. 13-43.



[12] «A pergunta sobre como
conciliar o mal e o sofrimento no
mundo com a verdade da
Providéncia Divina, ndo se pode
proporcionar uma resposta
definitiva sem fazer referéncia a
Cristo. Efetivamente, por um lado,
Cristo — o Verbo encarnado -
confirma [...] que Deus esta ao lado
do homem no seu sofrimento; mais
ainda, que Ele préprio toma sobre si
o sofrimento multiforme da
existéncia terrena do homem. Jesus
revela ao mesmo tempo que este
sofrimento possui um valor e um
poder redentor e salvifico [...]. A
verdade da Providéncia adquire
assim mediante “o poder e a
sabedoria” da cruz de Cristo o seu
sentido escatoldgico definitivo. A
resposta definitiva a pergunta sobre
a presenca do mal e do sofrimento na
existéncia terrena do homem é
oferecida pela Revelacdo divina na
perspetiva da “predestinacdo em
Cristo”, quer dizer, na perspetiva da



vocacdo do homem para a vida
eterna» (ibid., Discurso na Audiéncia
geral, 11/06/1986).

[13] Uma reflexdo ampla sobre esta
questdo pode ver-se em C. Journet, El
mal: estudio teologico, Rialp, Madrid
1965.

[14] S. Tomas de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap. 71.

[15] Comenta S. Gregdrio Magno: «Os
bens sdo dom de Deus, tanto os
temporais como os eternos. Os males,
no entanto, sdo as desgracas
presentes de que o Senhor fala
quando diz pelo Profeta: “Eu sou o
Senhor e ndo ha outro, que formo a
luz e crio as trevas; que faco a paz e
crio os males” (Is 45, 5, 6, 7,) [...].
Formo a luz e crio as trevas porque
mediante os acoites da dor que criam
as trevas no exterior, acende-se a luz
do ensinamento no interior. Faco a
paz e crio os males porque com Deus
devolve-se-nos a paz, mas quando



empregamos perversamente o que
foi criado bom, o que é bom em si
converte-se em desgraca para nos.
Pelo pecado enfrentamo-nos com
Deus; portanto, é justo que voltemos
a sua paz por meio das desgracas.
Dessa forma quando uma coisa
criada boa se converte para nos em
causa de dor, somos corrigidos e a
nossa mente retorna humildemente
a paz do Criador» (S. Gregorio
Magno, Libros morales, 3, 9, 15; vol 1,
Ciudad Nueva, Madrid 1998, pp.
197-198).

[16] S. Jodo Paulo II, Discurso na
audiéncia geral, 11/06/1986.

[17] Em continuidade com a
experiéncia de tantos santos na
histdria da Igreja, esta expressao
paulina encontrava-se
frequentemente nos labios de S.
Josemaria, que vivia e animava
assim a viver numa gozosa aceitacao
da vontade divina (cf. S. Josemaria



Escriva, Sulco, 127; Via Sacra, IX, 4;
Amigos de Deus, 119).

Santiago Sanz

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-5-a-
providencia-de-deus/ (16/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-5-a-providencia-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-5-a-providencia-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-5-a-providencia-de-deus/

	Tema 5. A Providência de Deus

