
opusdei.org

Tema 5. A
Providência de Deus

É lícito interrogarmo-nos sobre
a possibilidade e a efetividade
das intervenções divinas no
nosso mundo. A aceitação
quotidiana da Providência é um
ato de esperança teologal, que
não exclui o exercício
responsável da liberdade, que
entra no plano de Deus. A
Providência leva o cristão a
uma atitude de confiança filial
em Deus em todas as
circunstâncias.



01/10/2022

Sumário:

1. Introdução: Deus pode
intervir na história?
2. Providência e conservação
3. A Providência na Bíblia
4. Providência e liberdade
5. O mal
6. Providência e vida cristã
Bibliografia básica

1. Introdução: Deus pode intervir
na história?

Algumas formas de praticar a
religiosidade podem constituir
autênticas deformações da imagem
do Deus proveniente da Bíblia.
Enquanto as coisas correm bem,

• 

• 
• 
• 
• 
• 
• 



muitos quase não se lembram de
Deus, mas quando sentem as
dificuldades da vida, dirigem-se a
Deus como se se tivesse esquecido
deles, deitando-lhe as culpas dos
males por que estão a passar, e
exigindo-lhe uma intervenção
urgente que ponha fim à situação de
mal-estar. É a conceção de um Deus
tapa-buracos, verdadeira caricatura
do Deus revelado nas Escrituras.

Para além destas representações,
difundidas a nível popular em maior
ou menor medida, é lícito perguntar
pela possibilidade e pela efetividade
das intervenções divinas no nosso
mundo. Para alguns, Deus não pode
intervir por princípio, pois uma vez
que criou o mundo retirou-se dele,
visto que este funciona por sua conta
com as suas próprias leis; outros
sustentam que Deus intervém
nalguns momentos, sobretudo
quando é preciso corrigir o rumo dos
acontecimentos; finalmente, há



quem pense que Deus está a atuar
constantemente numa criação frágil
e corrompida. Se fosse verdadeira a
primeira ou a segunda opinião, onde
estaria a omnipotência dum Criador
incapaz de dirigir a sua obra? Se a
última fosse correta, onde estaria a
autonomia e a liberdade das
criaturas no seu atuar?

2. Providência e conservação

A criação não está acabada desde o
princípio, mas Deus fê-la in statu
viae, quer dizer, para uma meta
última, ainda por alcançar. Por isso,
não se reduz aos começos; uma vez
produzida, «Deus não abandona a
criatura a si mesma. Não só lhe dá o
ser e o existir, mas a cada instante a
mantém no ser, lhe dá o agir e a
conduz ao seu termo» (Catecismo,
301). A Sagrada Escritura compara



esta atuação de Deus na história com
a ação criadora (cf. Is 44, 24; 45, 8; 51,
13). A literatura sapiencial explicita a
ação de Deus que mantém as suas
criaturas na existência. «Como
subsistiria algo, se tu não quisesses?
ou como se conservaria se tu não o
tivesses chamado?» (Sb 11, 25). S.
Paulo vai mais longe e atribui esta
ação conservadora a Cristo: «Ele é
anterior a tudo, e tudo se mantém
n’Ele» (Col 1, 17).

O Deus cristão não é um relojoeiro
ou arquiteto que, depois de ter
realizado a sua obra, se desentende
dela. Estas imagens são próprias
duma conceção deísta, segundo a
qual Deus não se imiscui nos
assuntos deste mundo. Mas isto
supõe uma distorção do autêntico
Deus criador, pois separa
drasticamente a criação da
conservação e governo divino do
mundo. O deísmo implica um erro na
noção metafísica de criação pois esta,



enquanto doação de ser, traz consigo
uma dependência ontológica por
parte da criatura, que não é
separável da sua continuação no
tempo. Ambas constituem um
mesmo ato, mesmo que os possamos
distinguir conceptualmente: «A
conservação das coisas não a faz
Deus por uma ação nova, mas por
continuação da mesma ação pela que
lhes dá o ser, que se efetua sem
movimento nem tempo»[1]. A noção
de conservação, portanto, “faz de
ponte” entre a ação criadora e o
governo divino do mundo
(Providência). Deus não só cria o
mundo e o mantém na existência
mas, além disso, «conduz as suas
criaturas para a perfeição última, à
qual Ele as chamou» (Compêndio, 55).

3. A Providência na Bíblia



A Sagrada Escritura apresenta a
soberania absoluta de Deus, e dá
constantemente testemunho do seu
cuidado paterno, tanto nas coisas
mais pequenas como nos grandes
acontecimentos da história (cf. 
Catecismo, 303). A autoridade do
Criador (“governa”) exprime-se como
solicitude do Pai (“custódia”)[2]. Os
antigos símbolos da fé aludiam ao
aspeto do governo com o termo grego
Pantokrator, que se deve entender
em sintonia com a imagem do Pastor:
«O Senhor é o meu pastor, nada me
falta» (Sl 23 [22], 1). Cuidado e
autoridade divina são presididos
pela sabedoria, «que se desdobra
com vigor (fortiter) dum confim ao
outro e governa tudo com acerto
(suaviter)» (Sb 8, 1). No Novo
Testamento, Jesus confirma esta
visão com as suas ações e com os
seus ensinamentos. Com efeito,
revela-se como a providência
“encarnada” de Deus, que atende
como Bom Pastor as necessidades



materiais e espirituais dos homens
(Jo 10, 11.14-15; Mt 14, 13-14) e
ensina-nos a abandonar-nos ao seu
cuidado (Mt 6, 31-33; Mt 10, 29-31; Lc
12, 24-31; Lc 21, 18). Assim, o mesmo
Verbo que criou e sustenta e guia
tudo, uma vez encarnado, mostra
duma forma visível o seu cuidado
providente.

Com isto, ainda não chegamos ao
nível mais profundo desta doutrina,
que se atinge ao observar que o
destino para que fomos chamados, o
Reino de Deus, é um desígnio do Pai,
que precede a criação, porque «nos
escolheu em Cristo antes da
fundação do mundo, para sermos
santos e imaculados na sua presença
pelo amor. Ele destinou-nos por meio
de Jesus Cristo, segundo o
beneplácito da sua vontade, para ser
seus filhos, para louvor da glória da
sua graça» (Ef 1, 4-6). «A
predestinação do homem e do
mundo em Cristo, Filho eterno do



Pai, confere a toda a doutrina sobre a
Providência Divina uma decisiva
característica soteriológica e
escatológica»[3], situando-a num nível
diferente da conceção do destino dos
antigos. Não apontamos para um
horizonte inexorável, mas
encaminhamo-nos para o encontro
com o nosso Criador e Pai.

4. Providência e liberdade

Uma vez excluída a visão segundo a
qual Deus não pode atuar no mundo,
surgem outras perguntas: isso
significa que as criaturas,
especialmente as livres, não são
verdadeiras causas? Se tudo o que
acontece é governado por um Deus
amoroso, porque existe o mal? Deus
atua sempre, só algumas vezes, ou
temos de nos resignar a que não atue
nunca?



Deus conserva as criaturas tanto no
seu ser como no seu atuar. As coisas
não só permanecem, mas atuam no
tempo, produzindo efeitos. As
criaturas espirituais atuam
livremente. As suas obras são delas,
não de Deus que, no entanto, as
sustenta como fiador da sua
liberdade. Sendo assim, convém
distinguir com S. Tomás a
causalidade criadora de Deus da
causalidade das criaturas, quer dizer,
a causa primeira das causas
segundas[4]. Cada uma é cem por
cento causa na sua ordem, e por isso
não há contraposição entre
reconhecer que sem Deus não
podemos fazer nada (cf. Jo 15, 5) e
que as nossas ações são nossas e não
de Deus.

Que Deus governe tudo não significa
que não respeite a autonomia do
criado. A imagem dum Deus
demasiado “intrometido” é típica dos
delineamentos que confundem



criação e providência devido a uma
conceção “atualista”, como se Deus
tivesse que estar a corrigir
constantemente o rumo do mundo. A
esta imagem opõe-se uma conceção
deísta, segundo a qual Deus não
intervém na história (ou, quando
muito, só intervém nos momentos
críticos). Se o atualismo sublinha a
intervenção divina contínua na
criação, o deísmo insiste na
transcendência divina e a
consequente autonomia do criado. O
primeiro une demasiado criação e
providência, o segundo separa-as
excessivamente.

Segundo S. Tomás de Aquino, para
governar o mundo Deus vale-se da
ação das causas segundas,
respeitando o seu âmbito próprio.
Isto manifesta a sua bondade que
quer contar com as criaturas para
conduzir a criação ao seu fim[5].
Como Deus guia tudo, de algum
modo as causas segundas servem os



desígnios da Providência. As
criaturas, especialmente as livres,
são chamadas a cooperar com Deus
no cumprimento do seu plano[6]. Esta
afirmação vale em primeiro lugar
para os anjos, que a Escritura
apresenta como especialmente
participantes da Providência.
«Bendizei o Senhor, anjos do Senhor,
poderosos executores das suas
ordens, prontos à voz da sua
palavra» (Sl 103 [102], 20)[7]. E
também vale para o ser humano, a
quem Deus confiou o domínio sobre
o mundo material (cf. Gn 1, 28).
Sendo livres, anjos e homens podem
também opor-se à vontade de Deus
ou comportar-se de modo contrário a
ela. Isto significa que a Providência
não se cumpre? Como se explica,
portanto, a existência do mal no
mundo?



5. O mal

Se Deus cria, sustenta e dirige tudo
com bondade, donde provém o mal?
«A esta questão, tão premente como
inevitável, tão dolorosa como
misteriosa, não é possível dar uma
resposta simples. É o conjunto da fé
cristã que constitui a resposta a esta
questão [...]. Não há nenhum
pormenor da mensagem cristã que
não seja, em parte, resposta ao
problema do mal» (Catecismo, 309).

Portanto, é necessário enfrentar a
questão do mal num mundo bom
criado por um Deus bom. Tomás de
Aquino argumenta que a providência
divina não exclui o mal nas coisas.
Deus não o causa, mas também não
suprime a ação das causas segundas,
que podem falhar; o defeito num
efeito da causa segunda deve-se a ela,
e não é imputável à causa primeira[8].

Costuma falar-se da “permissão”
divina ao mal; isto significa que o



mal está submetido à Providência.
«Deus onipotente [...], sendo
sumamente bom, não permitiria de
modo nenhum que existisse algum
mal nas suas criaturas se não fosse
de tal modo bom e poderoso que
pudesse tirar bem do próprio mal»[9].
S. Tomás afirma que Deus prefere
tirar bem do mal a não permitir de
nenhuma forma a existência de
algum mal. Pertence à bondade de
Deus a permissão dos males e a
obtenção de bens maiores a partir
deles. Deus é «previsor universal de
todo o ser (universalis provisor totius
entis)»[10].

Concedendo aos homens uma
participação na Providência, Deus
respeita a sua liberdade mesmo
quando atuam mal (cf. Catecismo,
302, 307, 311). Surpreende que Deus,
«na sua omnipotente Providência,
pode tirar um bem das
consequências dum mal» (Catecismo,
312). Toda a história pode ser



interpretada nesta chave de leitura,
em união com as palavras de S.
Paulo: «Não te deixes vencer pelo
mal, mas vence o mal com o
bem» (Rm 12, 21)[11].

O mal parece tantas vezes mais forte
do que o bem; no entanto, é difícil
desarreigar a tendência humana
natural a confiar que no fim o bem
deve triunfar e de facto triunfa,
porque o amor é mais potente. A
experiência do mal põe perante os
olhos a tensão entre omnipotência e
bondade divina no seu atuar na
história, que recebe uma resposta
misteriosa no acontecimento da Cruz
de Cristo[12], que revela o “modo de
ser” de Deus.

A definição do mal como privação, e
não como parte constitutiva do
universo, é cristã. Sustentar que o
mal existe, mas que não tem
substância, significa superar o
dilema em que sucumbe, por um



lado, quem nega a realidade do mal
em nome da bondade e do poder
infinito de Deus; e por outro, quem
nega a bondade e o poder infinito de
Deus, em nome da realidade do mal.
A verdade da criação, levada às suas
últimas consequências, implica que
não haja privação sem um ser que se
vê desprovido de alguma coisa, quer
dizer, não há um mal sem um bem
que o suporte. O mal absoluto é
impossível. O bem é mais
fundamental e potente do que o
mal[13].

À pergunta «se Deus existe, de onde
vem o mal?», Tomás de Aquino
responde: «Se o mal existe, Deus
existe. Pois o mal não existiria se
desaparecesse a ordem do bem, cuja
privação é o mal. E tal ordem não
existiria se Deus não existisse»[14]. O
mundo, embora imperfeito, com o
mal dentro de si, existe; portanto,
Deus existe. O mal necessita dum
sujeito em quem se encontrar (não



haveria cegueira sem alguém
privado da vista). Sem nenhum
paradoxo, o mal prova a existência
de Deus, visto que faz descobrir que
a existência dum sujeito contingente
postula a existência do Absoluto.

6. Providência e vida cristã

Lendo a Escritura, apercebemo-nos
de que há textos explícitos sobre a
Providência, sobretudo nos livros
sapienciais, e também textos
implícitos, de tipo histórico-salvífico.
Nestes últimos pode ter-se a
impressão de que Deus intervém
umas vezes e outras não, como se
houvesse lacunas, momentos em que
parece esconder-se. Que dizer
perante isto? Há uma contradição na
Bíblia? Na realidade, não é assim. A
Providência é constante, real e
contínua. São os homens que nem



sempre sabem considerar o que
acontece como Providência de Deus.
Deus manifesta-se tanto no que
parece bom como também
permitindo o mal e o sofrimento. O
Antigo Testamento ensina que
convém procurar e encontrar as
marcas de Deus em tudo, como
indica a resposta de Job à sua mulher
depois de ter perdido filhos, bens e
saúde: «Se aceitamos de Deus os
bens, não vamos aceitar os
males?» (Jb 2, 10)[15].

A aparente ambivalência da
providência tem uma resposta
definitiva em Cristo crucificado,
«força de Deus e sabedoria de
Deus» (1Cor 1, 24). «Se descobrirmos
mediante a fé este poder e esta
“sabedoria”, encontramo-nos nos
caminhos salvadores da Divina
Providência [...]. A Providência
Divina revela-se assim como o
caminhar de Deus ao lado do
homem»[16]. Do mistério da paixão e



morte de Jesus, que é a maior
injustiça da história, Deus tirou o
maior dos bens, a redenção dos
homens.

Esta consideração tem consequências
para a espiritualidade cristã. É uma
libertação para o homem saber-se
governado por um Deus Pai e
Providente, e não por um destino
cego. O testemunho dos santos (cf. 
Catecismo, 313) anima os cristãos a
descobrir a necessidade de entender
que «aos que amam a Deus tudo
serve para o bem (Rm 8, 28)[17]. A
aceitação quotidiana da Providência
é um ato de esperança teologal, que
não exclui o exercício responsável da
liberdade, que entra no plano de
Deus. Assim, a fé na Providência leva
o cristão a uma atitude de confiança
filial em Deus em todas as
circunstâncias: com agradecimento
perante os bens recebidos, e com
simples abandono perante o que



puder parecer mau, pois Deus tira
dos males bens maiores.

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica,
302-324; Compêndio, 55-58.

– S. João Paulo II, catequeses de João
Paulo II sobre a Providência, de 30 de
abril a 25 de junho de 1986.

– S. João Paulo II, Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madrid 1996, pp. 219-253.

[1] S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I. q. 104, a. 1, ad 4.

[2] cf. S. João Paulo II, Discurso na
audiência geral, 14/05/1986.



[3] S. João Paulo II, Discurso na
audiência geral, 28/05/1986.

[4] cf. S. Tomás de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap. 95; idem cap. 148.

[5] «A operação divina não exclui a
das causas segundas. Além disso, os
efeitos procedentes das operações
das causas segundas estão sujeitos à
Providência divina, já que Deus
ordena por si mesmo o singular,
conforme se declarou. Portanto, as
causas segundas são as executoras da
divina Providência» (Tomás de
Aquino, Contra Gentiles, lib. 3, cap.
77).

[6] S. João Paulo II, Discurso na
audiência geral, 30/4/1986.

[7] Este último versículo do Salmo
102 indica que os anjos têm parte, à
sua maneira, no governo de Deus
sobre a criação, como “poderosos
executores das suas ordens” segundo
o plano estabelecido pela Divina



Providência» (Id., Discurso na
audiência geral, 30/07/1986).

[8] cf. S. Tomás de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap 71. Tomás
pressupõe a distinção agostiniana
entre o mal como culpa e como pena;
aqui está a falar da culpa, visto que
interpreta Is 45, 6-7 («Eu sou o
Senhor e não há outro, o que forma a
luz e cria as trevas; eu construo a paz
e crio a desgraça, Eu, o Senhor,
realizo tudo isto»), como referido à
pena; cf. também id., Summa
Theologiae, I, q. 49, a.2.

[9] Sto. Agostinho de Hipona, Manual
de fé, esperança e caridade, 3, 11.

[10] S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 22, a. 2, ad 2.

[11] cf. S. João Paulo II, Memoria e
identidad, La Esfera de los Libros,
Madrid 2005, pp. 13-43.



[12] «À pergunta sobre como
conciliar o mal e o sofrimento no
mundo com a verdade da
Providência Divina, não se pode
proporcionar uma resposta
definitiva sem fazer referência a
Cristo. Efetivamente, por um lado,
Cristo – o Verbo encarnado –
confirma [...] que Deus está ao lado
do homem no seu sofrimento; mais
ainda, que Ele próprio toma sobre si
o sofrimento multiforme da
existência terrena do homem. Jesus
revela ao mesmo tempo que este
sofrimento possui um valor e um
poder redentor e salvífico [...]. A
verdade da Providência adquire
assim mediante “o poder e a
sabedoria” da cruz de Cristo o seu
sentido escatológico definitivo. A
resposta definitiva à pergunta sobre
a presença do mal e do sofrimento na
existência terrena do homem é
oferecida pela Revelação divina na
perspetiva da “predestinação em
Cristo”, quer dizer, na perspetiva da



vocação do homem para a vida
eterna» (ibid., Discurso na Audiência
geral, 11/06/1986).

[13] Uma reflexão ampla sobre esta
questão pode ver-se em C. Journet, El
mal: estudio teológico, Rialp, Madrid
1965.

[14] S. Tomás de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap. 71.

[15] Comenta S. Gregório Magno: «Os
bens são dom de Deus, tanto os
temporais como os eternos. Os males,
no entanto, são as desgraças
presentes de que o Senhor fala
quando diz pelo Profeta: “Eu sou o
Senhor e não há outro, que formo a
luz e crio as trevas; que faço a paz e
crio os males” (Is 45, 5, 6, 7,) [...].
Formo a luz e crio as trevas porque
mediante os açoites da dor que criam
as trevas no exterior, acende-se a luz
do ensinamento no interior. Faço a
paz e crio os males porque com Deus
devolve-se-nos a paz, mas quando



empregamos perversamente o que
foi criado bom, o que é bom em si
converte-se em desgraça para nós.
Pelo pecado enfrentamo-nos com
Deus; portanto, é justo que voltemos
à sua paz por meio das desgraças.
Dessa forma quando uma coisa
criada boa se converte para nós em
causa de dor, somos corrigidos e a
nossa mente retorna humildemente
à paz do Criador» (S. Gregório
Magno, Libros morales, 3, 9, 15; vol 1,
Ciudad Nueva, Madrid 1998, pp.
197-198).

[16] S. João Paulo II, Discurso na
audiência geral, 11/06/1986.

[17] Em continuidade com a
experiência de tantos santos na
história da Igreja, esta expressão
paulina encontrava-se
frequentemente nos lábios de S.
Josemaria, que vivia e animava
assim a viver numa gozosa aceitação
da vontade divina (cf. S. Josemaria



Escrivá, Sulco, 127; Via Sacra, IX, 4; 
Amigos de Deus, 119).

Santiago Sanz

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-5-a-
providencia-de-deus/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-5-a-providencia-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-5-a-providencia-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-5-a-providencia-de-deus/

	Tema 5. A Providência de Deus

