
opusdei.org

TEMA 40. Pai Nosso,
que estais nos céus

Com o Pai Nosso, Jesus Cristo
ensina-nos a dirigirmo-nos a
Deus como Pai. É a oração filial
por excelência.

14/05/2011

1. Jesus ensina-nos a dirigirmo-nos
a Deus como Pai

Com o Pai Nosso, Jesus Cristo ensina-
nos a dirigirmo-nos a Deus como Pai:
«Orar ao Pai é entrar no seu mistério,
tal como Ele é, e tal como o Filho no-
lo revelou: «A expressão Deus Pai



nunca tinha sido revelada a
ninguém. Quando o próprio Moisés
perguntou a Deus quem era, ouviu
um nome diferente. A nós este nome
foi revelado no Filho, porque este
nome (de Filho) implica o nome de
Pai (Tertuliano, De oratione , 3)» ( 
Catecismo , 2779).

Ao ensinar o Pai Nosso, Jesus
descobre também aos seus discípulos
que eles foram tornados
participantes da sua condição de
Filho: «Mediante a Revelação desta
oração, os discípulos descobrem uma
especial participação deles próprios
na filiação divina, da qual São João
dirá no Prólogo do seu Evangelho: “A
quantos O receberam, àqueles que
crêem no seu nome, deu poder de se
tornarem filhos de Deus” ( Jo 1, 12).
Por isso, rezam, com razão, de
acordo com o seu ensinamento: Pai
Nosso» [1].



Jesus Cristo distingue sempre entre
«meu Pai» e «vosso Pai» (cf. Jo 20,
17). De facto, quando Ele reza nunca
diz «Pai Nosso». Isto mostra que a
sua relação com Deus é totalmente
singular, é uma relação sua e de mais
ninguém. Com a oração do Pai-nosso,
Jesus quer que os seus discípulos
consciencializem a sua condição de
filhos de Deus, indicando ao mesmo
tempo a diferença que há entre a sua
filiação natural e a nossa filiação
divina adoptiva, recebida como dom
gratuito de Deus.

A oração do cristão é a oração de um
filho de Deus que se dirige ao seu Pai
Deus com confiança filial, a qual se
exprime nas «liturgias do Oriente e
do Ocidente, pela bela expressão
tipicamente cristã: “parrêsia” ,
simplicidade sem desvio, confiança
filial, segurança alegre, ousadia
humilde, certeza de ser amado (cf. Ef
3, 12; Heb 3, 6; 4, 16; 10, 19; 1 Jo 2, 28;
3, 21; 5, 14)» ( Catecismo , 2778). O



vocábulo “parrêsia” indica
originalmente o privilégio da
liberdade da palavra do cidadão
grego nas assembleias populares e
foi adoptado pelos Padres da Igreja
para expressar o comportamento
filial do cristão diante do seu Pai
Deus.

2. Filiação divina e fraternidade
cristã

Ao chamar a Deus Pai Nosso,
reconhecemos que a filiação divina
nos une a Cristo, «primogénito entre
muitos irmãos» ( e 8, 29), por meio de
uma verdadeira fraternidade
sobrenatural. A Igreja é esta nova
comunhão de Deus com os homens
(cf. Catecismo , 2790).

Por isso, a santidade cristã, embora
sendo pessoal e individual, nunca é
individualista ou egocêntrica: «Se
rezamos em verdade o “Pai-nosso”,
saímos do individualismo, pois o
Amor que nós acolhemos dele nos



liberta. O “nosso” do princípio da
oração do Senhor, tal como o “nos”
das quatro últimas petições, não é
exclusivo de ninguém. Para que seja
dito em verdade (cf. Mt 5, 23-24; 6,
14-16), as nossas divisões e oposições
têm de ser superadas» ( Catecismo,
2792).

A fraternidade que estabelece a
filiação divina estende-se também a
todos os homens, porque de certo
modo todos são filhos de Deus –
criaturas suas – e estão chamados à
santidade: «Não terra há apenas uma
raça: a raça dos filhos de Deus» [2].
Por isso, o cristão há-de sentir-se
solidário na tarefa de conduzir toda
a humanidade para Deus.

A filiação divina impulsiona-nos para
o apostolado, que é uma
manifestação necessária de filiação e
de fraternidade: «Tens de pensar nos
outros – antes de mais, nos que estão
ao teu lado – vendo neles o que na



verdade são: filhos de Deus, com toda
a dignidade que esse título
maravilhoso lhes confere. Com os
filhos de Deus, temos de comportar-
nos como filhos de Deus: o nosso
amor há-de ser abnegado, diário,
tecido de mil e um pormenores de
compreensão, de sacrifício calado, de
entrega silenciosa» [3].

3. O sentido da filiação divina
como fundamento da vida
espiritual

Quando se vive com intensidade a
filiação divina, esta chega a ser «uma
atitude profunda da alma, que acaba
por informar toda a existência: está
presente em todos os pensamentos,
em todos os desejos, em todos os
afectos» [4]. É uma realidade para
ser vivida sempre, não só em
circunstâncias particulares da vida:
«Não podemos ser filhos de Deus só
de vez em quando, ainda que haja
alguns momentos especialmente



dedicados a considerá-lo, a
compenetrarmo-nos desse sentido da
nossa filiação divina, que é a
essência da piedade» [5].

São Josemaria ensina que o sentido
ou a consciência vivida da filiação
divina «é o fundamento do espírito
do Opus Dei. Todos os homens são
filhos de Deus, mas um filho pode
reagir de muitos modos diante do seu
pai. Temos de esforçar-nos por ser
filhos que procuram lembrar-se de
que o Senhor, querendo-nos como
filhos, fez com que vivamos em sua
casa no meio deste mundo; que
sejamos da sua família; que o que é
seu seja nosso e o nosso seu; que
tenhamos com Ele a mesma
familiaridade e confiança com que
um menino é capaz de pedir a
própria Lua!» [6].

A alegria cristã tem as suas raízes no
sentido da filiação divina: «A alegria
é consequência necessária da filiação



divina, de nos sabermos queridos
com predilecção pelo nosso Pai Deus,
que nos acolhe, nos ajuda e nos
perdoa» [7]. Na pregação de São
Josemaria reflecte-se muito
frequentemente que a sua alegria
brotava da consideração desta
realidade: «Por motivos que não vem
a propósito referir – mas que são
bem conhecidos de Jesus, que aqui
temos a presidir no Sacrário – a vida
tem-me levado a sentir-me de um
modo muito especial filho de Deus.
Tenho saboreado a alegria de me
meter no coração de meu Pai, para
rectificar, para me purificar, para o
servir, para compreender e
desculpar a todos, tendo como base o
seu amor e a minha humilhação (…).
Ao longo dos anos, tenho procurado
apoiar-me sem desfalecimento nesta
feliz realidade» [8].

Uma das questões mais delicadas que
o homem encontra quando medita
sobre a filiação divina é o problema



do mal. Muitos não conseguem
perceber a experiência do mal no
mundo face à certeza de fé da
infinita bondade divina. No entanto,
os santos ensinam que tudo o que
acontece na vida humana há-de ser
considerado como um bem, porque
compreenderam profundamente a
relação entre a filiação divina e a
Santa Cruz. É o que expressam, por
exemplo, umas palavras de São
Tomás Moro à sua filha mais velha,
quando estava encarcerado na Torre
de Londres: «Minha filha
queridíssima, nunca se perturbe a
tua alma por qualquer coisa que me
possa suceder neste mundo. Nada
pode acontecer senão aquilo que
Deus quer. E eu estou muito seguro
de que, seja o que for por muito mau
que pareça, será verdadeiramente o
melhor» [9]. E o mesmo ensina São
Josemaria em relação a situações
menos dramáticas, mas nas quais
uma alma cristã pode sofrer e
desconcertar-se: «Penas?



Contradições por aquele
acontecimento ou outro qualquer? …
Não vês que é o teu Pai-Deus que o
quer…, e Ele é bom…, e Ele ama-te – a
ti só! – mais que todas as mães do
mundo juntas podem amar os seus
filhos?» [10].

Para São Josemaria, a filiação divina
não é uma realidade adocicada,
alheia ao sofrimento e à dor. Pelo
contrário, afirma que esta realidade
está intrinsecamente ligada à Cruz,
presente de modo inevitável em
todos os que queiram seguir Cristo de
perto: «Jesus ora no horto: Pater mi
(Mt XXVI, 39), Abba, Pater (Mc XIV,
36)! Deus é meu Pai, ainda que me
envie sofrimento. Ama-me com
ternura, mesmo quando me bate.
Jesus sofre, para cumprir a Vontade
do Pai... E eu, que também quero
cumprir a Santíssima Vontade de
Deus, seguindo os passos do Mestre,
poderei queixar-me, se encontro por



companheiro de caminho o
sofrimento?

Constituirá um sinal certo da minha
filiação, porque me trata como ao
Seu Divino Filho. E, então, como Ele,
poderei gemer e chorar sozinho no
meu Getsemani; mas, prostrado por
terra, reconhecendo O meu nada,
subirá ao Senhor um grito saído do
íntimo da minha alma: Pater mi,
Abba, Pater,... fiat! » [11].

Outra consequência importante do
sentido da filiação divina é o
abandono filial nas mãos de Deus,
que não se deve tanto à luta ascética
pessoal – ainda que a pressuponha –
mas ao deixar-se levar por Deus, e,
por isso, se fale de abandono. Trata-
se de um abandono activo, livre e
consciente por parte do filho. Esta
atitude deu origem a um modo
concreto de viver a filiação divina –
que não é o único, nem é caminho
obrigatório para todos – chamado



«infância espiritual»; consiste em
reconhecer-se não só filho, mas filho
pequeno, menino muito necessitado
diante de Deus. Assim o exprimia São
Francisco de Sales: « Se não vos
tornardes como crianças, não
entrareis no reino dos céus ( Mt 18, 3).
Enquanto a criança é pequenina,
conserva-se com grande
simplicidade; conhece apenas a sua
mãe; tem um só amor, a sua mãe;
uma única aspiração, o regaço da sua
mãe; não deseja outra coisa senão
recostar-se em tão amável descanso.
A alma perfeitamente simples só tem
um amor, Deus; e neste único amor,
uma só aspiração, repousar no peito
do Pai celestial, e estabelecer aí o seu
descanso, como filho amoroso,
deixando completamente todos os
cuidados para Ele, não olhando para
outra coisa senão em manter-se nesta
santa confiança» [12]. Por seu lado,
São Josemaria aconselhava também
a percorrer o caminho da infância
espiritual: «Sendo crianças não tereis



penas: os miúdos esquecem
rapidamente os desgostos para voltar
aos seus divertimentos habituais. –
Por isso, com o “abandono”, não
tereis de vos preocupar, pois
descansareis no Pai» [13].

4. As sete petições do Pai Nosso

Na oração do Senhor, à invocação
inicial: «Pai Nosso, que estais nos
céus», seguem-se sete petições. «As
três primeiras petições têm por
objecto a Glória do Pai: a santificação
do Nome, a vinda do Reino e o
cumprimento da divina vontade. As
outras quatro petições apresentam-
Lhe os nossos desejos: pedidos
concernentes à nossa vida para a
alimentar ou para a curar do pecado,
ou relativos ao nosso combate para a
vitória do Bem sobre o Mal» ( 
Catecismo , 2857).

O Pai Nosso é o modelo de toda a
oração, como ensina São Tomás de
Aquino: «A oração dominical é a



mais perfeita das Orações... Nela, não
só pedimos tudo o que podemos
desejar com rectidão mas, além
disso, segundo a ordem em que
convém desejá-lo; de modo que esta
oração não só nos ensina a pedir,
mas também forma toda a nossa
afectividade» [14].

Primeira petição: Santificado seja
o vosso nome

A santidade de Deus não pode ser
acrescentada por nenhuma criatura.
Por isso «a palavra “santificar” deve
ser entendida aqui (…), não no seu
sentido causativo (só Deus santifica,
torna santo), mas sobretudo num
sentido estimativo: reconhecer como
santo, tratar de um modo santo (…).
Desde a primeira petição ao nosso
Pai, mergulhamos no mistério íntimo
da sua divindade e no drama da
salvação da nossa humanidade.
Pedir-Lhe que o seu nome seja
santificado é envolvermo-nos “no



desígnio benevolente que Ele, de
antemão, formou a nosso respeito”
para que sejamos “santos e
imaculados diante d’Ele, no
amor” (cf. Ef 1, 9.4)» ( Catecismo ,
2807). Assim, a exigência da primeira
petição é que a santidade divina
resplandeça e se acrescente nas
nossas vidas: «Quem poderia
santificar Deus dado que é Ele que
santifica? Inspirando-nos nestas
palavras “Sede santos porque eu sou
santo” ( Lv 20, 26), pedimos que,
santificados pelo baptismo,
perseveremos no que começámos a
ser. E pedimo-lo todos os dias porque
diariamente cometemos faltas e
devemos purificar os nossos pecados
por uma santificação incessante...
Recorremos, portanto, à oração para
que esta santidade permaneça em
nós» [15].

Segunda petição: Venha a nós o
vosso reino



A segunda petição expressa a
esperança de que chegue um tempo
novo em que Deus seja reconhecido
por todos como Rei que colmará de
benefícios os seus súbditos: «Esta
petição é o “Marana Tha”, o clamor
do Espírito e da Esposa: “Vem,
Senhor Jesus” ( Ap 22, 20) (…). Na
oração do Senhor trata-se
principalmente da vinda final do
Reino de Deus pelo regresso de Cristo
(cf. Tt 2, 13)» ( Catecismo , 2817-2818).
Por outro lado, o Reino de Deus foi
iniciado neste mundo com a primeira
vinda de Cristo e o envio do Espírito
Santo: «”O Reino de Deus é justiça,
paz e alegria no Espírito Santo” ( Rm
14, 17). Os últimos tempos em que
nos encontramos são os da efusão do
Espírito Santo. Trava-se desde então
um combate decisivo entre “a carne”
e o Espírito (cf. Gl 5, 16-25): “Só um
coração puro pode dizer com
segurança: ‘Venha a nós o vosso
Reino!‘. É necessário ter passado pela
escola de Paulo para dizer: ‘Que o



pecado deixe de reinar no nosso
corpo mortal’ (Rm 6, 12). Quem se
conserva puro nas suas acções,
pensamentos e palavras, é que pode
dizer a Deus: ‘Venha a nós o vosso
Reino!’” (São Cirilo de Jerusalém, 
Catecheses mystagogicæ , 5, 13)» ( 
Catecismo , 2819). Ou seja, na
segunda petição manifestamos o
desejo de que Deus reine
actualmente em nós pela graça, de
que o seu Reino na terra se estenda
cada dia mais e de que no fim dos
tempos Ele reine plenamente sobre
todos no Céu.

Terceira petição: Seja feita a vossa
vontade assim na terra como no
Céu

A vontade de Deus é que «todos os
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade» (1 Tm 2,
3-4). Jesus ensina-nos que se entra no
Reino dos Céus, não mediante
palavras, mas «fazendo a vontade do



meu Pai que está nos céus» ( Mt 7,
21). Por isso, aqui «pedimos ao nosso
Pai que una a nossa à vontade do seu
Filho para que se cumpra a sua
vontade d’Ele, o seu plano de
salvação para a vida do mundo.
Somos radicalmente impotentes para
tal, mas unidos a Jesus e com o poder
do seu Espírito Santo, podemos
entragar-Lhe a nossa vontade e
decidir escolher o que o seu Filho
sempre escolheu: fazer o que é do
agrado do Pai (cf. Jo 8, 29)» ( 
Catecismo , 2825). Como afirma um
Padre da Igreja, quando rogamos no
Pai-nosso faça-se a vossa vontade
assim na terra como no Céu , não o
pedimos «no sentido de que Deus
faça o que quiser, mas de que
sejamos capazes de fazer o que Deus
quer» [16]. Por outro lado, a
expressão na terra como no Céu
manifesta que nesta petição
desejamos que, como se cumpriu a
vontade de Deus nos anjos e nos
bem-aventurados do Céu, se cumpra



também nos que ainda permanecem
na terra.

Quarta petição: O pão nosso de
cada dia nos dai hoje

Esta petição exprime o abandono
filial dos filhos de Deus, pois «o Pai
que nos dá a vida não pode deixar de
nos dar o alimento necessário para a
vida, e todos os bens “convenientes”,
materiais e espirituais» ( Catecismo ,
2830). O sentido cristão desta quarta
petição «tem a ver com o Pão da
Vida: a Palavra de Deus que deve ser
acolhida na fé, e o Corpo de Cristo,
recebido na Eucaristia (cf. Jo 6,
26-58)» ( Catecismo , 2835). A
expressão de cada dia , «tomada num
sentido temporal, é uma repetição
pedagógica do “hoje” (cf. Ex 16,
19-21) para nos confirmar numa
confiança “sem reservas”. Tomada
no sentido qualitativo, significa o
necessário para a vida e, de um
modo mais abrangente, todo o bem



suficiente para a subsistência (cf. 1
Tm 6, 8)» ( Catecismo , 2837).

Quinta petição: Perdoai-nos as
nossas ofensas, assim como nós
perdoamos a quem nos tem
ofendido

Nesta nova petição começamos por
reconhecer a nossa condição de
pecadores: «voltamos para Ele, como
o filho pródigo (cf. Lc 15, 11-32), e
reconhecemo-nos pecadores na sua
presença, como o publicano (cf. Lc
18, 13). A nossa petição começa por
uma “confissão” na qual, ao mesmo
tempo, confessamos a nossa miséria
e a sua Misericórdia» ( Catecismo ,
2839). Mas esta petição não será
escutada se não respondemos
previamente a uma exigência:
perdoarmos aos que nos ofendem. E
a razão é a seguinte: «Esta onda de
misericórdia não pode penetrar nos
nossos corações enquanto não
tivermos perdoado àqueles que nos



ofenderam. O amor, como o Corpo de
Cristo, é indivisível: nós não
podemos amar a Deus, a quem não
vemos, se não amarmos o irmão e a
irmã, que vemos (cf. 1 Jo 4, 20).
Recusando perdoar aos nossos
irmãos ou irmãs, o nosso coração
fecha-se, a sua dureza torna-o
impermeável ao amor
misericordioso do Pai» ( Catecismo ,
2840).

Sexta petição: Não nos deixeis cair
em tentação

Esta petição está relacionada com a
anterior, porque o pecado é
consequência do consentimento livre
à tentação. Por isso, agora «pedimos
ao nosso Pai que não nos “deixe cair”
na tentação (…). O que Lhe pedimos é
que não nos deixe seguir pelo
caminho que conduz ao pecado. Nós
andamos empenhados no combate
“entre a carne e o Espírito”. Esta
petição implora o Espírito de



discernimento e de fortaleza» ( 
Catecismo , 2846). Deus dá-nos
sempre a sua graça para vencer as
tentações: «Deus que é fiel, não
permitirá que sejais tentados além
do que podem as vossas forças. Em
caso de tentação, dar-vos-á os meios
de lhe resistir» ( 1 Cor 10, 13), mas
para vencer sempre as tentações é
necessário rezar: «Ora um tal
combate e uma tal vitória só são
possíveis pela oração. Foi pela oração
que Jesus venceu o Tentador desde o
princípio (cf. Mt 4, 11) e no último
combate da sua agonia (cf. Mt 26,
36-44). Foi ao seu combate e à sua
agonia que Cristo nos uniu nesta
petição ao nosso Pai. (…). Esta
petição adquire todo o seu sentido
dramático, quando relacionada com
a tentação final do nosso combate na
terra: ela pede a perseverança final.
“Olhai que vou chegar como um
ladrão: feliz de quem estiver
vigilante” ( Ap 16, 15)» ( Catecismo ,
2849).



Sétima petição: livrai-nos do mal

A última petição está contida na
oração sacerdotal de Jesus ao Pai:
«Não te peço que os tires do mundo,
mas que os guardes do Mal» (Jo 17,
15). Com efeito, nesta petição, «o Mal
não é uma abstracção, mas designa
uma pessoa, Satanás, o Maligno, o
anjo que se opõe a Deus. O “Diabo” 
[“dia-bolos”] é aquele que “se
atravessa” no desígnio de Deus e da
“sua obra” de salvação realizada em
Cristo» ( Catecismo , 2851). Além
disso, «ao pedirmos para ser
libertados do Maligno, pedimos
igualmente para sermos livres de
todos os males, presentes, passados e
futuros, dos quais ele é autor ou
instigador» ( Catecismo , 2854),
especialmente do pecado, o único
verdadeiro mal [17], e da sua pena,
que é a condenação eterna. Os outros
males e tribulações podem
converter-se em bens, se os



aceitamos e os unimos aos
padecimentos de Cristo na Cruz.

Manuel Belda Bibliografia básica:
Catecismo da Igreja Católica,
2759-2865.

Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaré , Esfera dos Livros, Lisboa
2007, pp. 173-219 (capítulo dedicado
à oração do Senhor).

Leituras recomendadas:

São Josemaria, Homilias “A
Intimidade com Deus” e “Rumo à
santidade”, em Amigos de Deus ,
142-153 e 294-316.

J. Burggraf, El sentido de la filiación
divina , en A.A.V.V., Santidad y
mundo , Pamplona 1996, pp. 109-127.

F. Fernández-Carvajal y P. Beteta, 
Hijos de Dios. La filiación divina que
vivió y predicó el beato Josemaria
Escrivá , Madrid 1995.



F. Ocáriz, A filiação divina na vida e
nos ensinamentos do Beato Josemaria
Escrivá , em Viver como filhos de
Deus , Rei dos Livros, Lisboa 2000,
pp. 17-105.

B. Perquin, Abba, Padre: para
alabanza de tu gloria , Madrid 1999.

J. Sesé, La conciencia de la filiación
divina, fuente de vida espiritual , en
J.L. Illanes (dir.), El Dios y Padre de
Nuestro Señor Jesucristo , XX
Simpósio Internacional de Teologia
da Universidade de Navarra,
Pamplona 2000, pp. 495-517.

J. Stöhr, La vida del cristiano según el
espíritu de filiación divina , em
«Scripta Theologica» 24 (1992/3)
872-893.

Notas

[1] João Paulo II, Alocução , 1-
VII-1987, 3.



[2] São Josemaria, Cristo que Passa ,
13.

[3] Ibidem, 36.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus ,
146.

[5] São Josemaria , Temas Actuais do
Cristianismo , 102.

[6] São Josemaria, Cristo que passa ,
64.

[7] São Josemaria, Forja , 332.

[8] São Josemaria, Amigos de Deus ,
143.

[9] São Tomás Moro, Um homem só.
Cartas da Torre , n. 7 (Carta de
Margaret a Alice, Agosto de 1534,
relatando uma longa entrevista com
o pai na prisão), Madrid 1988, p. 65.

[10] São Josemaria, Forja , 929.



[11] São Josemaria, Via Sacra , I
Estação, Ponto de meditação , n. 1.

[12] São Francisco de Sales, 
Conversaciones espirituales , n. 16, 7,
en Obras Selectas de San Francisco de
Sales , vol. I, p. 724.

[13] São Josemaria, Caminho , 864.

[14] São Tomás de Aquino, Summa
Theologiæ , II-II, 83, 9.

[15] São Cipriano, De Dominica
Oratione , 12.

[16] Ibidem , 14.

[17] Cf. São Josemaria, Caminho , 386.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tema-40-pai-
nosso-que-estais-nos-ceus/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-40-pai-nosso-que-estais-nos-ceus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-40-pai-nosso-que-estais-nos-ceus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-40-pai-nosso-que-estais-nos-ceus/

	TEMA 40. Pai Nosso, que estais nos céus

