opusdei.org

TEMA 40. Pai Nosso,
que estais nos céus

Com o Pai Nosso, Jesus Cristo
ensina-nos a dirigirmo-nos a
Deus como Pai. E a oracdo filial
por exceléncia.

14/05/2011

1. Jesus ensina-nos a dirigirmo-nos
a Deus como Pai

Com o Pai Nosso, Jesus Cristo ensina-
nos a dirigirmo-nos a Deus como Pai:
«Orar ao Pai é entrar no seu mistério,
tal como Ele é, e tal como o Filho no-

lo revelou: «A expressdo Deus Pai



nunca tinha sido revelada a
ninguém. Quando o proprio Moisés
perguntou a Deus quem era, ouviu
um nome diferente. A nos este nome
foi revelado no Filho, porque este
nome (de Filho) implica o nome de
Pai (Tertuliano, De oratione , 3)» (
Catecismo , 2779).

Ao ensinar o Pai Nosso, Jesus
descobre também aos seus discipulos
que eles foram tornados
participantes da sua condic¢do de
Filho: «<Mediante a Revelacdo desta
oracdo, os discipulos descobrem uma
especial participacao deles préoprios
na filiagdo divina, da qual Sdo Jodo
dird no Prologo do seu Evangelho: “A
quantos O receberam, aqueles que
créem no seu nome, deu poder de se
tornarem filhos de Deus” (Jo 1, 12).
Por isso, rezam, com razao, de
acordo com o seu ensinamento: Pai
Nosso» [1].



Jesus Cristo distingue sempre entre
«meu Pai» e «vosso Pai» (cf. Jo 20,
17). De facto, quando Ele reza nunca
diz «Pai Nosso». Isto mostra que a
sua relacdo com Deus € totalmente
singular, é uma relacdo sua e de mais
ninguém. Com a oracdo do Pai-nosso,
Jesus quer que os seus discipulos
consciencializem a sua condicdo de
filhos de Deus, indicando ao mesmo
tempo a diferenca que ha entre a sua
filiacdo natural e a nossa filiacdo
divina adoptiva, recebida como dom
gratuito de Deus.

A oracdo do cristdo é a oracdo de um
filho de Deus que se dirige ao seu Pai
Deus com confianca filial, a qual se
exprime nas «liturgias do Oriente e
do Ocidente, pela bela expressao
tipicamente crista: “parrésia”,
simplicidade sem desvio, confianca
filial, seguranca alegre, ousadia
humilde, certeza de ser amado (cf. Ef
3,12; Heb 3, 6; 4, 16; 10, 19; 1 Jo 2, 28;
3, 21; 5, 14)» ( Catecismo , 2778). O



vocabulo “parrésia” indica
originalmente o privilégio da
liberdade da palavra do cidadao
grego nas assembleias populares e
foi adoptado pelos Padres da Igreja
para expressar o comportamento
filial do cristdo diante do seu Pai
Deus.

2. Filiacao divina e fraternidade
crista

Ao chamar a Deus Pai Nosso,
reconhecemos que a filiacdo divina
nos une a Cristo, «<primogénito entre
muitos irmdaos» (e 8, 29), por meio de
uma verdadeira fraternidade
sobrenatural. A Igreja é esta nova
comunhdao de Deus com os homens
(cf. Catecismo , 2790).

Por isso, a santidade cristd, embora
sendo pessoal e individual, nunca é
individualista ou egocéntrica: «Se
rezamos em verdade o “Pai-nosso”,
saimos do individualismo, pois o
Amor que nos acolhemos dele nos



liberta. O “nosso” do principio da
orac¢do do Senhor, tal como o “nos”
das quatro ultimas peticdes, ndo €
exclusivo de ninguém. Para que seja
dito em verdade (cf. Mt 5, 23-24; 6,
14-16), as nossas divisdes e oposicdes
tém de ser superadas» ( Catecismo,
2792).

A fraternidade que estabelece a
filiacdo divina estende-se também a
todos os homens, porque de certo
modo todos sdo filhos de Deus —
criaturas suas — e estdao chamados a
santidade: «Ndo terra ha apenas uma
raca: a raca dos filhos de Deus» [2].
Por isso, o cristdo ha-de sentir-se
solidario na tarefa de conduzir toda
a humanidade para Deus.

A filiacdo divina impulsiona-nos para
0 apostolado, que é uma
manifestacdo necessaria de filiacao e
de fraternidade: «Tens de pensar nos
outros — antes de mais, nos que estao
ao teu lado — vendo neles o que na



verdade sao: filhos de Deus, com toda
a dignidade que esse titulo
maravilhoso lhes confere. Com os
filhos de Deus, temos de comportar-
nos como filhos de Deus: 0 nosso
amor ha-de ser abnegado, didrio,
tecido de mil e um pormenores de
compreensao, de sacrificio calado, de
entrega silenciosa» [3].

3. O sentido da filiacdo divina
como fundamento da vida
espiritual

Quando se vive com intensidade a
filiacdo divina, esta chega a ser «uma
atitude profunda da alma, que acaba
por informar toda a existéncia: esta
presente em todos 0s pensamentos,
em todos os desejos, em todos 0s
afectos» [4]. E uma realidade para
ser vivida sempre, ndo so0 em
circunstancias particulares da vida:
«N&o podemos ser filhos de Deus s0
de vez em quando, ainda que haja
alguns momentos especialmente



dedicados a considera-lo, a
compenetrarmo-nos desse sentido da
nossa filiagao divina, que é a
esséncia da piedade» [5].

Sao Josemaria ensina que o sentido
ou a consciéncia vivida da filiacdo
divina «€é o fundamento do espirito
do Opus Dei. Todos os homens sdo
filhos de Deus, mas um filho pode
reagir de muitos modos diante do seu
pai. Temos de esforcar-nos por ser
filhos que procuram lembrar-se de
que o Senhor, querendo-nos como
filhos, fez com que vivamos em sua
casa no meio deste mundo; que
sejamos da sua familia; que o que é
seu seja nosso e 0 N0sSo seu; que
tenhamos com Ele a mesma
familiaridade e confianca com que
um menino é capaz de pedir a
propria Lual» [6].

A alegria crista tem as suas raizes no
sentido da filiacdo divina: «A alegria
€ consequéncia necessaria da filiagao



divina, de nos sabermos queridos
com predileccdo pelo nosso Pai Deus,
que nos acolhe, nos ajuda e nos
perdoa» [7]. Na pregacdo de Sao
Josemaria reflecte-se muito
frequentemente que a sua alegria
brotava da consideracgao desta
realidade: «Por motivos que ndo vem
a proposito referir — mas que sdo
bem conhecidos de Jesus, que aqui
temos a presidir no Sacrario — a vida
tem-me levado a sentir-me de um
modo muito especial filho de Deus.
Tenho saboreado a alegria de me
meter no cora¢ao de meu Pai, para
rectificar, para me purificar, para o
servir, para compreender e
desculpar a todos, tendo como base o
seu amor e a minha humilhacéo (...).
Ao longo dos anos, tenho procurado
apoiar-me sem desfalecimento nesta
feliz realidade» [8].

Uma das questdes mais delicadas que
0 homem encontra quando medita
sobre a filiacdo divina é o problema



do mal. Muitos ndo conseguem
perceber a experiéncia do mal no
mundo face a certeza de fé da
infinita bondade divina. No entanto,
0s santos ensinam que tudo o que
acontece na vida humana ha-de ser
considerado como um bem, porque
compreenderam profundamente a
relacdo entre a filiagdo divina e a
Santa Cruz. E o que expressam, por
exemplo, umas palavras de Sdo
Tomas Moro a sua filha mais velha,
quando estava encarcerado na Torre
de Londres: «Minha filha
queridissima, nunca se perturbe a
tua alma por qualquer coisa que me
possa suceder neste mundo. Nada
pode acontecer sendo aquilo que
Deus quer. E eu estou muito seguro
de que, seja o que for por muito mau
que pareca, serd verdadeiramente o
melhor» [9]. E 0 mesmo ensina Sdo
Josemaria em relacdo a situacdes
menos dramaticas, mas nas quais
uma alma cristd pode sofrer e
desconcertar-se: «Penas?



Contradicdes por aquele
acontecimento ou outro qualquer? ...
Ndao vés que € o teu Pai-Deus que o
quer..., e Ele é bom..., e Ele ama-te — a
ti s6! — mais que todas as maes do
mundo juntas podem amar os seus
filhos?» [10].

Para Sdo Josemaria, a filiacdo divina
ndo é uma realidade adocicada,
alheia ao sofrimento e a dor. Pelo
contrario, afirma que esta realidade
esta intrinsecamente ligada a Cruz,
presente de modo inevitavel em
todos os que queiram seguir Cristo de
perto: «Jesus ora no horto: Pater mi
(Mt XXVI, 39), Abba, Pater (Mc XIV,
36)! Deus é meu Pai, ainda que me
envie sofrimento. Ama-me com
ternura, mesmo quando me bate.
Jesus sofre, para cumprir a Vontade
do Pai... E eu, que também quero
cumprir a Santissima Vontade de
Deus, seguindo os passos do Mestre,
poderei queixar-me, se encontro por



companheiro de caminho o
sofrimento?

Constituira um sinal certo da minha
filiacdo, porque me trata como ao
Seu Divino Filho. E, entdo, como Ele,
poderei gemer e chorar sozinho no
meu Getsemani; mas, prostrado por
terra, reconhecendo O meu nada,
subird ao Senhor um grito saido do
intimo da minha alma: Pater mi,
Abba, Pater,... fiat! » [11].

Outra consequéncia importante do
sentido da filiagdo divina é o
abandono filial nas maos de Deus,
que ndo se deve tanto a luta ascética
pessoal — ainda que a pressuponha —
mas ao deixar-se levar por Deus, e,
por isso, se fale de abandono. Trata-
se de um abandono activo, livre e
consciente por parte do filho. Esta
atitude deu origem a um modo
concreto de viver a filiagdo divina -
que ndo é o unico, nem é caminho
obrigatorio para todos — chamado



«infancia espiritual»; consiste em
reconhecer-se nao so filho, mas filho
pequeno, menino muito necessitado
diante de Deus. Assim o0 exprimia Sao
Francisco de Sales: « Se ndo vos
tornardes como criangas, ndo
entrareis no reino dos céus ( Mt 18, 3).
Enquanto a crianca é pequenina,
conserva-se com grande
simplicidade; conhece apenas a sua
mae; tem um so6 amor, a sua mae;
uma unica aspiracao, o regaco da sua
made; ndo deseja outra coisa sendo
recostar-se em tao amavel descanso.
A alma perfeitamente simples s6 tem
um amor, Deus; e neste unico amor,
uma so aspiracgdo, repousar no peito
do Pai celestial, e estabelecer ai o seu
descanso, como filho amoroso,
deixando completamente todos os
cuidados para Ele, ndo olhando para
outra coisa sendo em manter-se nesta
santa confianca» [12]. Por seu lado,
Sdo Josemaria aconselhava também
a percorrer o caminho da infancia
espiritual: «Sendo criancas ndo tereis



penas: os miudos esquecem
rapidamente os desgostos para voltar
aos seus divertimentos habituais. -
Por isso, com o “abandono”, nao
tereis de vos preocupar, pois
descansareis no Pai» [13].

4. As sete peticoes do Pai Nosso

Na oracgdo do Senhor, a invocacao
inicial: «Pai Nosso, que estais nos
céus», seguem-se sete peticdes. «As
trés primeiras peticdes tém por
objecto a Gldria do Pai: a santificacdo
do Nome, a vinda do Reino e 0
cumprimento da divina vontade. As
outras quatro peticdes apresentam-
Lhe os nossos desejos: pedidos
concernentes a nossa vida para a
alimentar ou para a curar do pecado,
ou relativos ao nosso combate para a
vitoria do Bem sobre o Mal» (
Catecismo , 2857).

O Pai Nosso é o modelo de toda a
oracdo, como ensina Sdo Tomas de
Aquino: «A oracdo dominical é a



mais perfeita das Oracoes... Nela, ndo
s pedimos tudo o que podemos
desejar com rectiddo mas, além
disso, segundo a ordem em que
convém deseja-lo; de modo que esta
oracdo ndo s6 nos ensina a pedir,
mas também forma toda a nossa
afectividade» [14].

Primeira peticdo: Santificado seja
0 VOSSO nome

A santidade de Deus ndo pode ser
acrescentada por nenhuma criatura.
Por isso «a palavra “santificar” deve
ser entendida aqui (...), ndo no seu
sentido causativo (s6 Deus santifica,
torna santo), mas sobretudo num
sentido estimativo: reconhecer como
santo, tratar de um modo santo (...).
Desde a primeira peticdo ao nosso
Pai, mergulhamos no mistério intimo
da sua divindade e no drama da
salvacdo da nossa humanidade.
Pedir-Lhe que o seu nome seja
santificado é envolvermo-nos “no



designio benevolente que Ele, de
antemao, formou a nosso respeito”
para que sejamos “santos e
imaculados diante d’Ele, no

amor” (cf. Ef 1, 9.4)» ( Catecismo ,
2807). Assim, a exigéncia da primeira
peticdo é que a santidade divina
resplandeca e se acrescente nas
nossas vidas: «Quem poderia
santificar Deus dado que é Ele que
santifica? Inspirando-nos nestas
palavras “Sede santos porque eu sou
santo” ( Lv 20, 26), pedimos que,
santificados pelo baptismo,
perseveremos no que comecamos a
ser. E pedimo-lo todos os dias porque
diariamente cometemos faltas e
devemos purificar os nossos pecados
por uma santificacdo incessante...
Recorremos, portanto, a oracdo para
que esta santidade permaneca em
nos» [15].

Segunda peticdo: Venha a nés o
VOSSO reino



A segunda peticdo expressa a
esperanca de que chegue um tempo
novo em que Deus seja reconhecido
por todos como Rei que colmara de
beneficios os seus subditos: «Esta
peticdo é o “Marana Tha”, o clamor
do Espirito e da Esposa: “Vem,
Senhor Jesus” (Ap 22, 20) (...). Na
oracdo do Senhor trata-se
principalmente da vinda final do
Reino de Deus pelo regresso de Cristo
(cf. Tt 2, 13)» ( Catecismo , 2817-2818).
Por outro lado, o Reino de Deus foi
iniciado neste mundo com a primeira
vinda de Cristo e o envio do Espirito
Santo: «”O Reino de Deus é justicga,
paz e alegria no Espirito Santo” (Rm
14, 17). Os ultimos tempos em que
nos encontramos sdo os da efusdo do
Espirito Santo. Trava-se desde entao
um combate decisivo entre “a carne”
e o Espirito (cf. Gl 5, 16-25): “SO6 um
coracao puro pode dizer com
seguranca: ‘Venha a nds o vosso
Reino!‘. E necessario ter passado pela
escola de Paulo para dizer: ‘Que o



pecado deixe de reinar no nosso
corpo mortal’ (Rm 6, 12). Quem se
conserva puro nas suas acgoes,
pensamentos e palavras, é que pode
dizer a Deus: ‘Venha a nos o vosso
Reino!”” (Sao Cirilo de Jerusalém,
Catecheses mystagogice , 5, 13)» (
Catecismo , 2819). Ou seja, na
segunda peticdo manifestamos o
desejo de que Deus reine
actualmente em nos pela graca, de
que o seu Reino na terra se estenda
cada dia mais e de que no fim dos
tempos Ele reine plenamente sobre
todos no Céu.

Terceira peticdo: Seja feita a vossa
vontade assim na terra como no
Céu

A vontade de Deus é que «todos 0s
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade» (1 Tm 2,
3-4). Jesus ensina-nos que se entra no
Reino dos Céus, ndo mediante
palavras, mas «fazendo a vontade do



meu Pai que esta nos céus» ( Mt 7,
21). Por isso, aqui «pedimos ao nosso
Pai que una a nossa a vontade do seu
Filho para que se cumpra a sua
vontade d’Ele, o seu plano de
salvacdo para a vida do mundo.
Somos radicalmente impotentes para
tal, mas unidos a Jesus e com o poder
do seu Espirito Santo, podemos
entragar-Lhe a nossa vontade e
decidir escolher o que o seu Filho
sempre escolheu: fazer o que é do
agrado do Pai (cf. Jo 8, 29)» (
Catecismo , 2825). Como afirma um
Padre da Igreja, quando rogamos no
Pai-nosso faca-se a vossa vontade
assim na terra como no Céu , nao o
pedimos «no sentido de que Deus
faca o que quiser, mas de que
sejamos capazes de fazer o que Deus
quer» [16]. Por outro lado, a
expressdo na terra como no Céu
manifesta que nesta peticao
desejamos que, como se cumpriu a
vontade de Deus nos anjos e nos
bem-aventurados do Céu, se cumpra



também nos que ainda permanecem
na terra.

Quarta peticado: O pao nosso de
cada dia nos dai hoje

Esta peticdo exprime o abandono
filial dos filhos de Deus, pois «o Pai
que nos da a vida ndo pode deixar de
nos dar o alimento necessario para a
vida, e todos os bens “convenientes”,
materiais e espirituais» ( Catecismo ,
2830). O sentido cristdo desta quarta
peticdo «tem a ver com o Pdo da
Vida: a Palavra de Deus que deve ser
acolhida na fé, e o Corpo de Cristo,
recebido na Eucaristia (cf. Jo 6,
26-58)» ( Catecismo , 2835). A
expressao de cada dia , «tomada num
sentido temporal, € uma repeticdo
pedagogica do “hoje” (cf. Ex 16,
19-21) para nos confirmar numa
confianca “sem reservas”. Tomada
no sentido qualitativo, significa o
necessario para a vida e, de um
modo mais abrangente, todo o bem



suficiente para a subsisténcia (cf. 1
Tm 6, 8)» ( Catecismo , 2837).

Quinta peticao: Perdoai-nos as
nossas ofensas, assim como nos
perdoamos a quem nos tem
ofendido

Nesta nova peticdo comecamos por
reconhecer a nossa condicdo de
pecadores: «voltamos para Ele, como
o filho praédigo (cf. Lc 15, 11-32), e
reconhecemo-nos pecadores na sua
presenca, como o publicano (cf. Lc
18, 13). A nossa peticdo comeca por
uma “confissdo” na qual, ao mesmo
tempo, confessamos a nossa miséria
e a sua Misericérdia» ( Catecismo ,
2839). Mas esta peticdo nao sera
escutada se ndo respondemos
previamente a uma exigéncia:
perdoarmos aos que nos ofendem. E
arazdo é a seguinte: «Esta onda de
misericordia ndo pode penetrar nos
nossos coragdes enquanto nao
tivermos perdoado aqueles que nos



ofenderam. O amor, como o Corpo de
Cristo, é indivisivel: nés ndo
podemos amar a Deus, a quem nao
vemos, se ndo amarmos o irmao e a
irma, que vemos (cf. 1 Jo 4, 20).
Recusando perdoar aos nossos
irmdos ou irmas, 0 n0sso coragao
fecha-se, a sua dureza torna-o
impermeavel ao amor
misericordioso do Pai» ( Catecismo ,
2840).

Sexta peticdo: Nao nos deixeis cair
em tentacao

Esta peticdo esta relacionada com a
anterior, porque o pecado é
consequéncia do consentimento livre
a tentacdo. Por isso, agora «pedimos
ao nosso Pai que ndo nos “deixe cair”
na tentacdo (...). O que Lhe pedimos é
que ndo nos deixe seguir pelo
caminho que conduz ao pecado. NoOs
andamos empenhados no combate
“entre a carne e o Espirito”. Esta
peticdo implora o Espirito de



discernimento e de fortaleza» (
Catecismo , 2846). Deus da-nos
sempre a sua graca para vencer as
tentacgdes: «Deus que é fiel, ndo
permitira que sejais tentados além
do que podem as vossas forcas. Em
caso de tentacdo, dar-vos-a os meios
de lhe resistir» (1 Cor 10, 13), mas
para vencer sempre as tentacgoes é
necessario rezar: «Ora um tal
combate e uma tal vitoria so sdo
possiveis pela oracdo. Foi pela oracdo
que Jesus venceu o Tentador desde o
principio (cf. Mt 4, 11) e no ultimo
combate da sua agonia (cf. Mt 26,
36-44). Foi ao seu combate e a sua
agonia que Cristo nos uniu nesta
peticdo ao nosso Pai. (...). Esta
peticdo adquire todo o seu sentido
dramatico, quando relacionada com
a tentacdo final do nosso combate na
terra: ela pede a perseveranca final.
“Olhai que vou chegar como um
ladrao: feliz de quem estiver
vigilante” (Ap 16, 15)» ( Catecismo ,
2849).



Sétima peticao: livrai-nos do mal

A ultima peticdo esta contida na
oracao sacerdotal de Jesus ao Pai:
«N4&o te peco que os tires do mundo,
mas que os guardes do Mal» (Jo 17,
15). Com efeito, nesta peti¢cdo, «o Mal
ndo é uma abstraccdo, mas designa
uma pessoa, Satanas, o Maligno, o
anjo que se opde a Deus. O “Diabo”
[“dia-bolos”] é aquele que “se
atravessa” no designio de Deus e da
“sua obra” de salvacdo realizada em
Cristo» ( Catecismo , 2851). Além
disso, «ao pedirmos para ser
libertados do Maligno, pedimos
igualmente para sermos livres de
todos os males, presentes, passados e
futuros, dos quais ele é autor ou
instigador» ( Catecismo , 2854),
especialmente do pecado, o unico
verdadeiro mal [17], e da sua pena,
que é a condenacao eterna. Os outros
males e tribulacdes podem
converter-se em bens, se 0s



aceitamos e 0sS unimos aos
padecimentos de Cristo na Cruz.

Manuel Belda Bibliografia basica:
Catecismo da Igreja Catdlica,
2759-2865.

Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaré , Esfera dos Livros, Lisboa
2007, pp. 173-219 (capitulo dedicado
a oracdo do Senhor).

Leituras recomendadas:

Sao Josemaria, Homilias “A
Intimidade com Deus” e “Rumo a
santidade”, em Amigos de Deus ,
142-153 e 294-316.

J. Burggraf, El sentido de la filiacion
divina , en A.A.V.V,, Santidad y
mundo , Pamplona 1996, pp. 109-127.

F. Fernandez-Carvajal y P. Beteta,
Hijos de Dios. La filiacion divina que
Vivio y predico el beato Josemaria
Escriva , Madrid 1995.



F. Ocdriz, A filiagdo divina na vida e
nos ensinamentos do Beato Josemaria
Escriva , em Viver como filhos de
Deus , Rei dos Livros, Lisboa 2000,
pp. 17-105.

B. Perquin, Abba, Padre: para
alabanza de tu gloria , Madrid 1999.

]. Sesé, La conciencia de la filiacion
divina, fuente de vida espiritual , en
J.L. Illanes (dir.), El Dios y Padre de
Nuestro Serior Jesucristo , XX
Simpdosio Internacional de Teologia
da Universidade de Navarra,
Pamplona 2000, pp. 495-517.

J. Stohr, La vida del cristiano segun el
espiritu de filiacion divina , em
«Scripta Theologica» 24 (1992/3)
872-893.

Notas

[1] Jodo Paulo II, Alocucgdo , 1-
VII-1987, 3.



[2] Sdo Josemaria, Cristo que Passa ,
13.

[3] Ibidem, 36.

[4] Sdo Josemaria, Amigos de Deus ,
146.

[5] Sdo Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo , 102.

[6] Sdo Josemaria, Cristo que passa ,
64.

[7] Sdo Josemaria, Forja , 332.

[8] Sdo Josemaria, Amigos de Deus ,
143.

[9] Sdo Tomas Moro, Um homem so.
Cartas da Torre ,n. 7 (Carta de
Margaret a Alice, Agosto de 1534,
relatando uma longa entrevista com
0 pai na prisdo), Madrid 1988, p. 65.

[10] S&o Josemaria, Forja , 929.



[11] S&o Josemaria, Via Sacra, 1
Estacdo, Ponto de meditagdo , n. 1.

[12] Sao Francisco de Sales,
Conversaciones espirituales , n. 16, 7,
en Obras Selectas de San Francisco de
Sales , vol. I, p. 724.

[13] S&o Josemaria, Caminho , 864.

[14] Sdo Tomas de Aquino, Summa
Theologice , 11-11, 83, 9.

[15] S&o Cipriano, De Dominica
Oratione , 12.

[16] Ibidem , 14.

[17] Cf. Sdo Josemaria, Caminho , 386.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-40-pai-
nosso-que-estais-nos-ceus/ (16/12/2025)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-40-pai-nosso-que-estais-nos-ceus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-40-pai-nosso-que-estais-nos-ceus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-40-pai-nosso-que-estais-nos-ceus/

	TEMA 40. Pai Nosso, que estais nos céus

