
opusdei.org

Tema 4. Deus
Criador

A criação é ao mesmo tempo
um mistério de fé e uma
verdade acessível à razão. Deus
criou tudo «não para aumentar
a sua glória, mas para a
manifestar e comunicar». O
conhecimento e admiração do
poder, sabedoria e amor
divinos conduzem o homem a
uma atitude de reverência,
adoração e humildade, a viver
na presença de Deus sabendo-
se seu filho.



01/10/2022

Sumário:

Introdução
1. «A criação é obra comum da
Santíssima
Trindade» (Catecismo, n. 292)
2. «O mundo foi criado para
glória de Deus» (C. Vaticano I)
3. O carácter temporal do
mundo criado e a evolução
4. Criação e salvação
5. A verdade sobre a criação na
vida do cristão
Bibliografia básica.

Introdução

A importância da criação apoia-se
em que é «o fundamento de todos os

• 
• 

• 

• 

• 
• 

• 



projetos divinos de salvação [...]; é o
início da história da salvação, que
culmina em Cristo» (Compêndio, n.
51). A Bíblia e o Credo começam com
a confissão de fé no Deus Criador.

Diversamente dos outros grandes
mistérios da nossa fé (a Trindade e a
Encarnação), a criação é uma
primeira resposta às questões
fundamentais do homem acerca da
sua própria origem e do seu
fim» (Compêndio, 51) que o espírito
humano levanta e, em parte, também
responde, como mostram a reflexão
filosófica e os relatos das origens da
cultura religiosa de tantos povos (cf. 
Catecismo, n. 285). No entanto, o
específico da noção de criação só se
captou de facto com a revelação
judaico-cristã.

A criação é, pois, um mistério de fé e,
ao mesmo tempo, uma verdade
acessível à razão (cf. Catecismo, n.
286). Esta posição peculiar converte-



a num bom ponto de partida para a
evangelização e para o diálogo que
os cristãos, também nos nossos
dias[1], estão chamados a realizar,
como já S. Paulo fizera no Areópago
de Atenas (cf. At 17, 16-34).

Costuma-se distinguir entre o ato
criador de Deus (a criação active
sumpta) e a realidade criada, que é
efeito dessa ação divina (a criação 
passive sumpta)[2].

1. «A criação é obra comum da
Santíssima Trindade» (Catecismo,
292)

A Revelação apresenta a ação
criadora de Deus como fruto da sua
omnipotência, da sua sabedoria e do
seu amor. Costuma-se atribuir a
Criação ao Pai (cf. Compêndio, n. 52),
a redenção ao Filho e a santificação
ao Espírito Santo. Ao mesmo tempo,



as obras ad extra da Trindade (a
primeira delas, a criação) são
comuns às Pessoas, e por isso
podemos interrogar-nos sobre o seu
papel específico na criação, pois
«cada pessoa divina realiza a obra
comum segundo a sua propriedade
pessoal» (Catecismo, n. 258). É este o
sentido da tradicional apropriação
dos atributos essenciais
(omnipotência, sabedoria, amor)
respetivamente ao atuar criador do
Pai, do Filho e do Espírito Santo.

a) «Criador do Céu e da terra»

«No princípio, Deus criou o Céu e a
Terra». Três coisas são afirmadas
nestas primeiras palavras da
Escritura: Deus eterno deu um
princípio a tudo quanto existe fora
d’Ele. Só Ele é criador (o verbo
«criar» – em hebraico «bara» – tem
sempre Deus por sujeito). E tudo
quanto existe (expresso pela fórmula
«o Céu e a Terra») depende d’Aquele



que lhe deu o ser» (Catecismo, n.
290).

Só Deus pode criar em sentido
próprio[3], o que implica originar as
coisas do nada (ex nihilo) e não a
partir de algo preexistente; para isso
requer-se uma potência ativa
infinita, que só corresponde a Deus
(cf. Catecismo, 296-298). Portanto, é
congruente apropriar a
omnipotência criadora ao Pai, visto
que ele é na Trindade – segundo uma
expressão clássica – fons et origo,
quer dizer, a Pessoa de quem
procedem as outras duas, princípio
sem princípio. A fé cristã afirma que
a distinção fundamental, na
realidade, é a que se dá entre Deus e
as suas criaturas. Isto supôs uma
novidade nos primeiros séculos, em
que a polaridade entre matéria e
espírito dava pé a visões
inconciliáveis entre si (materialismo
e espiritualismo, dualismo e
monismo). O cristianismo rompeu



estes moldes com a afirmação de que
também a matéria (tal como o
espírito) é criação do único Deus
transcendente. Mais adiante, Tomás
de Aquino desenvolveu uma
metafísica da criação que descreve
Deus como o próprio Ser subsistente
(Ipsum Esse Subsistens). Como causa
primeira, é absolutamente
transcendente ao mundo; e ao
mesmo tempo, em virtude da
participação do seu ser nas criaturas,
está presente intimamente nelas, que
dependem em tudo de quem é a
fonte do ser. Como já tinha
recordado Santo Agostinho, Deus é 
superior summo meo e ao mesmo
temo intimior intimo meo[4].

b) «Por quem todas as coisas foram
feitas»

A literatura sapiencial do Antigo
Testamento apresenta o mundo como
fruto da sabedoria de Deus (cf. Sb 9,
9). «O mundo não é fruto duma



qualquer necessidade, dum destino
cego ou do acaso» (Catecismo, n. 295),
mas tem uma inteligibilidade que a
inteligência humana, participante da
luz do intelecto divino, pode captar,
não sem esforço e num espírito de
humildade e de respeito perante o
Criador e a sua obra (cf. Jb 42, 3); 
Catecismo, n. 299). Este
desenvolvimento chega à sua
expressão plena no Novo
Testamento; ao identificar o Filho,
Jesus Cristo, com o Logos (cf. Jo 1, 1),
afirma que a sabedoria de Deus é
uma Pessoa, o Verbo encarnado, por
quem tudo foi feito (cf. Jo 1, 3). São
Paulo formula esta relação do criado
com Cristo, esclarecendo que todas
as coisas foram criadas n´Ele, por
meio d´Ele e em vista d'Ele (cf. Col 1,
16-17).

Há, pois, uma razão criadora na
origem do cosmos (cf. Catecismo, n.
284)[5]. O cristianismo tem desde o
começo: uma confiança grande na



capacidade da razão humana de
conhecer; e uma enorme segurança
em que jamais a razão (científica ou
filosófica) poderá chegar a
conclusões contrárias à fé, pois
ambas provêm duma mesma origem.

Não deixa de ser frequente encontrar
alguns que apresentam falsas
disjuntivas, por exemplo, entre
criação e evolução. Na realidade,
uma adequada epistemologia não só
distingue os âmbitos próprios das
ciências naturais e da fé, mas além
disso reconhece na filosofia um
elemento necessário de mediação,
pois as ciências, com o seu método e
objeto próprios, não cobrem todo o
âmbito da razão humana; e a fé, que
se refere ao mesmo mundo de que
falam as ciências, precisa de
categorias filosóficas para ser
formulada e entrar em diálogo com a
racionalidade humana[6].



É lógico, pois, que a Igreja desde o
princípio procurasse o diálogo com a
razão: uma razão consciente do seu
carácter criado pois não se deu a
existência a si mesma, nem dispõe
completamente do seu futuro; uma
razão aberta ao que a transcende, em
última análise, à Razão originária.
Paradoxalmente, uma razão fechada,
que julga poder encontrar dentro de
si a resposta às suas interrogações
mais profundas, acaba por afirmar a
falta de sentido da existência, por
não reconhecer a inteligibilidade do
real (niilismo, irracionalismo).

c) «Senhor que dá a vida»

«Acreditamos que ele [o mundo]
procede da vontade livre de Deus,
que quis fazer as criaturas
participantes do seu Ser, da sua
sabedoria e da sua bondade: «porque
Vós criastes todas as coisas e, pela
vossa vontade, elas receberam a
existência e foram criadas» (Ap 4, 11)



[...]. “O Senhor é bom para com todos
e a sua misericórdia se estende a
todas as criaturas” (Sl 144, 9)
(Catecismo, n. 295). Como
consequência, «obra da bondade
divina, a Criação partilha dessa
bondade («E Deus viu que isto era
bom ... muito bom»: Gn 1, 4, 10, 12,
18, 21, 31). A criação é querida por
Deus como um dom» (Catecismo, n.
299).

Este carácter de bondade e de dom
livre permite descobrir na criação a
atuação do Espírito – que «pairava
sobre as águas» (Gn 1, 2) –, a Pessoa
do Dom na Trindade, Amor
subsistente entre o Pai e o Filho. A
Igreja confessa a sua fé na obra
criadora do Espírito Santo, dador de
vida e fonte de todo o bem[7].

A afirmação cristã da liberdade
divina criadora permite superar a
estreiteza doutras visões que, pondo
uma necessidade em Deus, acabam



por sustentar um fatalismo ou um
determinismo. Não há nada, nem
“dentro” nem “fora” de Deus, que o
obrigue a criar. Qual é então o fim
que o move? Que se propôs ao criar-
nos?

2. «O mundo foi criado para glória
de Deus» (C. Vaticano I)

Deus criou tudo «não para aumentar
a sua glória mas para a manifestar e
comunicar»[8]. Insistindo neste
ensinamento de São Boaventura, o
Concílio Vaticano I (1870) declara que
«na sua bondade e pela sua força
omnipotente, não para aumentar a
sua felicidade, nem para adquirir a
sua perfeição, mas para a manifestar
pelos bens que concede às suas
criaturas, o único e verdadeiro Deus,
no seu libérrimo desígnio, criou do
nada simultaneamente e desde o



princípio do tempo uma e outra
criatura – a espiritual e a
corporal» (DS 3002; cf. Catecismo, n.
293). Portanto, quando se afirma que
a o fim da criatura é a glória de Deus
não se está a defender uma espécie
de egocentrismo divino. Pelo
contrário, Deus, por assim dizer, sai
de Si para se comunicar às criaturas.
«A glória de Deus consiste em que se
realize esta manifestação e esta
comunicação da sua bondade, em
ordem às quais o mundo foi criado.
Fazer de nós «filhos adotivos por
Jesus Cristo. Assim aprouve à sua
vontade, para que fosse enaltecida a
glória da sua graça» (Ef 1, 5-6):
«Porque a glória de Deus é o homem
que vive, e a vida do homem é a
visão de Deus”» (Catecismo, n. 294).[9]

Longe de uma dialética de princípios
opostos (como o dualismo maniqueu
ou o idealismo monista hegeliano),
afirmar a glória de Deus como fim da
criação não constitui uma negação
do homem, mas um pressuposto



indispensável para a sua realização.
O otimismo cristão mergulha as suas
raízes na exaltação conjunta de Deus
e do homem: «O homem só é grande
se Deus é grande»[10]. Trata-se dum
otimismo e duma lógica que afirmam
a prioridade absoluta do bem, mas
que nem por isso são cegos perante a
presença do mal no mundo e na
história, como veremos no próximo
tema. Mas trata-se sobretudo da
afirmação central do cristianismo:
Deus criou tudo para Cristo, que é ao
mesmo tempo Deus e homem, e na
sua exaltação gloriosa, a
humanidade fica elevada, ao mesmo
tempo que se manifesta o esplendor
da divindade.

3. O caráter temporal do mundo
criado e a evolução



O efeito da ação criadora de Deus é a
totalidade do mundo criado, «céus e
terra» (Gn 1, 1). O IV Concílio de
Latrão (1215) ensina que Deus é
«Criador de todas as coisas, das
visíveis e das invisíveis, espirituais e
corporais; que pela sua virtude
omnipotente ao mesmo tempo desde
o princípio do tempo criou do nada
uma e outra criatura, a espiritual e a
corporal, quer dizer, a angélica e a
mundana, e depois a humana, como
comum, composta de espírito e
corpo» (DS 800).

Isto significa por um lado que, como
víamos, o cristianismo supera tanto o
monismo (que afirma que a matéria
e o espírito se confundem, que a
realidade de Deus e do mundo se
identificam), como o dualismo
(segundo o qual matéria e espírito
são princípios originários opostos).

Por outro lado, este ensinamento
afirma que a ação criadora pertence



à eternidade de Deus, mas o efeito
dessa ação está marcado pela
temporalidade. A Revelação afirma
que o mundo foi criado com um
início temporal, quer dizer, foi criado
juntamente com o tempo, o que é
congruente com o desígnio divino de
se manifestar na história da
salvação. Trata-se duma verdade
revelada, que a razão não pode
demonstrar, como ensinou Tomás de
Aquino na famosa disputa medieval
sobre a eternidade do mundo[11].
Deus guia a história por meio da sua
Providência.

A criação, portanto, tem um começo,
mas não se reduz ao momento
inicial, mas configura-se como uma
criação continuada, uma vez que o
influxo divino criador não
desaparece. A criação revela-se na
Bíblia como uma ação divina que
continua na história até ao seu
culminar final na nova criação.
Compreende-se bem, então, que não



haja nada mais afastado da visão
cristã do que uma mentalidade
imobilista, segundo a qual tudo
estaria já perfeitamente fixado desde
o princípio. Então, numa visão
dinâmica, integram-se sem
dificuldade alguns aspetos da teoria
da evolução, sabendo sempre que
convém distinguir os níveis de
consideração, respeitando o âmbito
da ação e da causalidade divina
como diverso da esfera de atuação e
causalidade dos seres criados. Se a
exaltação do primeiro em detrimento
da segunda levaria a um
supranaturalismo inaceitável (como
se Deus fizesse tudo e as criaturas na
realidade fossem “marionetas” nas
mãos do único agente divino), a
sobrevalorização da segunda em
detrimento do primeiro, leva a uma
visão insuficiente: o deísmo
naturalista, para o qual Deus não
pode atuar num mundo que possui a
sua própria autossuficiência.



4. Criação e salvação

A criação é «o primeiro passo para a
Aliança do Deus único com o seu
povo» (Compêndio, 51). Na Bíblia, a
criação está aberta à atuação
salvífica de Deus na história, que tem
a sua plenitude no mistério pascal de
Cristo, e que alcançará a sua
perfeição final no fim dos tempos. A
criação está feita em função do
sábado, o sétimo dia em que o
Senhor descansou, dia em que
culmina a primeira criação e que se
abre ao oitavo dia em que começa
uma obra ainda mais maravilhosa: a
Redenção, a nova criação em Cristo
(2Co 5, 7; cf. Catecismo, n. 345-349).

Mostra-se assim a continuidade e
unidade do desígnio divino de
criação e redenção. A relação entre
as duas pode-se exprimir dizendo
que, por um lado, a criação é o



primeiro acontecimento salvífico; e
por outro, que a salvação redentora
tem as características de uma nova
criação. Esta relação ilumina
importantes aspetos da fé cristã,
como a ordenação da natureza à
graça ou a existência dum único fim
sobrenatural do homem.

5. A verdade sobre a criação na
vida do cristão

A radicalidade da ação criadora e
salvadora de Deus requer uma
resposta que tenha esse mesmo
caráter de totalidade: «amarás o
Senhor teu Deus com todo o teu
coração, com toda a tua alma, com
todas as tuas forças» (Dt 6, 5. cf. Mt
22, 37; Mc 12, 30; Lc 10, 27). Ao
mesmo tempo, a universalidade da
ação divina tem um sentido intensivo
e extensivo: Deus cria e salva todo o



homem e todos os homens.
Corresponder ao seu chamamento a
amá-lo com todo o nosso ser está
intrinsecamente unido a levar a seu
amor a todo o mundo. Assim, a
afirmação de que todo o apostolado é
superabundância da vida interior[12]

manifesta-se com uma dinâmica
análoga do atuar divino, quer dizer,
da intensidade do ser, da sabedoria e
do amor trinitário que transborda
pelas suas criaturas.

O conhecimento e admiração do
poder, sabedoria e amor divinos
conduz o homem a uma atitude de
reverência, adoração e humildade, a
viver na presença de Deus sabendo
que é seu filho. Consciente de que
tudo foi criado para a glória de Deus,
o cristão procura conduzir-se em
todas as suas ações procurando o fim
verdadeiro que enche a sua vida de
felicidade: a glória de Deus e não a
própria vanglória. Esforça-se por
retificar a intenção nas suas ações,



de modo que se possa dizer que o
único fim da sua vida é este: Deo
omnis gloria![13].

A grandeza e beleza das criaturas
desperta admiração nas pessoas,
provocando a pergunta sobre a
origem e destino do mundo e do
homem, fazendo-lhes entrever a
realidade do seu Criador. O cristão,
no seu diálogo com os não crentes,
pode suscitar estas questões para que
as inteligências e os corações se
abram à luz do Criador. Da mesma
forma, no seu diálogo com os crentes
das diferentes religiões, o cristão
encontra na criação um excelente
ponto de partida, pois trata-se duma
verdade em parte compartilhada, e
que constitui a base dos valores
morais fundamentais da pessoa.

Bibliografia básica



– Catecismo da Igreja Católica, n.
279-301.

– Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 51-54.

– São João Paulo II, Creo en Dios
Padre, Catequesis sobre el Credo (I),
Palabra, Madrid 1996, p. 181-218.

– São Josemaria, «Amar o mundo
apaixonadamente», em Entrevistas a
São Josemaria, n. 113-123.

[1] cf. Francisco, Laudato Si’ (2015),
nn. 62-100; no fim da encíclica, o
Papa propõe «duas orações, uma que
possamos compartilhar todos os que
acreditamos num Deus criador
omnipotente, e outra para que os
cristãos saibamos assumir os
compromissos com a criação que o
Evangelho de Jesus nos
apresenta» (n. 246), pode ver-se o



mesmo em Francisco, Fratelli tutti
(2020), n. 287.

[2] cf. São Tomás de Aquino, De
Potentia, q.3, a.3, c; o Catecismo da
Igreja Católica segue este mesmo
esquema.

[3] Por isso se diz que Deus não
precisa de instrumentos para criar,
visto que nenhum instrumento
possui a potência infinita necessária
para criar. Daí também que, quando
se fala, por exemplo, do homem
como criador ou como capaz de
participar no poder criador de Deus,
o adjetivo “criador” se empregue
num sentido muito amplo.

[4] Santo Agostinho de Hipona, 
Confissões, 3, 6, 11. Cf. Catecismo, n.
300.

[5] cf. Bento XVI, Homilia, 23/4/2011.

[6] Tanto o racionalismo cientificista
como o fideísmo acientífico precisam



duma correção a partir da filosofia.
Deve-se evitar, também, a falsa
apologética de quem vê
concordâncias forçadas ao procurar
nos dados que a ciência fornece uma
verificação empírica ou uma
demonstração das verdades da fé. Na
realidade, como dissemos, trata-se de
dados que pertencem a métodos e
disciplinas diferentes.

[7] cf. São João Paulo II, Dominum et
vivificantem (1986), n. 10.

[8] Boaventura de Bagnoregio, Super
Sent., lib.2, d.1, q.2, a.2, ad 1.

[9] A citação no interior do texto
corresponde a Ireneu de Lyon, 
Adversus haereses, 4, 20, 7.

[10] Bento XVI, Homilia, 15/08/2005



[11] cf. São Tomás de Aquino, De
aeternitate mundi; Contra Gentiles, II,
c. 31-38.

[12] cf. São Josemaria, Caminho, n.
961.

[13] cf. São Josemaria, Caminho, n.
780; Sulco, n. 647; Forja, n. 611, 639,
1051.

Santiago Sanz

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tema-4-deus-
criador/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-4-deus-criador/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-4-deus-criador/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-4-deus-criador/

	Tema 4. Deus Criador

