
opusdei.org

TEMA 39. A oração

A oração é necessária para a
vida espiritual: é a respiração
que permite que a vida do
espírito se desenvolva e
actualize a fé na presença de
Deus e do seu amor.

08/05/2011

1. O que é a oração [1]

Há dois vocábulos para designar a
relação consciente e coloquial do
homem com Deus: prece e oração. A
palavra “prece” provém do verbo
latino precor , que significa rogar,



socorrer-se de alguém, solicitando
um benefício. O termo “oração”
provém do substantivo latino oratio ,
que significa fala, discurso,
linguagem.

As definições de oração, que
habitualmente são dadas, costumam
reflectir estas diferenças de matiz
que acabamos de encontrar ao aludir
à terminologia. Por exemplo, São
João Damasceno considera-a como «a
elevação da alma a Deus e a petição
de bens convenientes» [2]; enquanto
que para São João Clímaco, trata-se
antes de uma «conversa familiar e
união do homem com Deus» [3].

A oração é absolutamente necessária
para a vida espiritual. É como a
respiração que permite que a vida do
espírito se desenvolva. Na oração
actualiza-se a fé na presença de Deus
e do seu amor. Fomenta-se a
esperança que leva a orientar a vida
para Ele e a confiar na sua



providência. E engrandece-se o
coração ao responder, com o próprio
amor, ao Amor divino.

Na oração, a alma, conduzida pelo
Espírito Santo no mais profundo de si
mesma (cf. Catecismo , 2562), une-se
a Cristo, mestre, modelo e caminho
de toda a oração cristã (cf. Catecismo,
2599 e seg.), e com Cristo, por Cristo e
em Cristo, dirige-se a Deus Pai,
participando da riqueza da vida
trinitária (cf. Catecismo, 2559-2564).
Daí a importância que a Liturgia tem
na vida de oração e, no seu centro, a
Eucaristia.

2. Conteúdos da oração

Os conteúdos da oração, como os de
todo o diálogo de amor, podem ser
múltiplos e variados. Importa, no
entanto, destacar alguns
especialmente significativos:

Petição.



É frequente a referência à oração
impetratória ao longo de toda a
Sagrada Escritura; também nos
lábios de Jesus, que não só se socorre
dela, mas convida a pedir,
encarecendo o valor e a importância
de uma prece simples e confiada. A
tradição cristã reiterou esse convite,
pondo-a em prática de muitas
maneiras: petição de perdão, petição
pela própria salvação e pela dos
outros, petição pela Igreja e pelo
apostolado, petição pelas mais
variadas necessidades, etc.

De facto, a oração de petição faz
parte da experiência religiosa
universal. O reconhecimento,
embora por vezes difuso, da
realidade de Deus (ou mais
genericamente de um ser superior),
provoca a tendência de se dirigir a
Ele, solicitando a sua protecção e
ajuda. Certamente a oração não se
esgota na prece, mas a petição é uma
manifestação decisiva da oração,



enquanto reconhecimento e
expressão da condição de criatura do
ser humano e da sua dependência
absoluta de um Deus, cujo amor, a fé
nos dá a conhecer de maneira plena
(cf. Catecismo , 2629, 2635).

Acção de graças.

O reconhecimento dos bens
recebidos e, através deles, da
magnificência e misericórdia divinas,
impele a dirigir o espírito a Deus
para proclamar e Lhe agradecer os
seus benefícios. A atitude de acção de
graças enche a Sagrada Escritura, do
princípio ao fim e toda a história da
espiritualidade. Uma e outra põem
em evidência que, quando essa
atitude se arraiga na alma, dá lugar a
um processo que leva a reconhecer
como dom divino, a totalidade do
que acontece, não só aquelas
realidades que a experiência
imediata acredita como gratificantes,
mas também as outras que podem



parecer negativas ou mesmo
adversas.

Consciente de que o acontecer está
situado na dependência do desígnio
amoroso de Deus, o crente sabe que
tudo redunda em bem daqueles –
cada homem – que são objecto do
amor divino (cf. Rm 8, 28).
«Acostuma-te a elevar o coração a
Deus, em acção de graças, muitas
vezes ao dia. — Porque te dá isto e
aquilo. — Porque te desprezaram. —
Porque não tens o que precisas ou
porque o tens. Porque fez tão
formosa a sua Mãe, que é também
tua Mãe. — Porque criou o Sol e a
Lua este animal e aquela planta. —
Porque fez aquele homem eloquente
e a ti te fez difícil de palavra... Dá-
Lhe graças por tudo, porque tudo é
bom» [4].

Adoração e louvor.

É parte essencial da oração
reconhecer e proclamar a grandeza



de Deus, a plenitude do seu ser, a
infinidade da sua bondade e do seu
amor. Pode chegar-se ao louvor a
partir da consideração da beleza e
magnitude do universo, como
acontece em múltiplos textos bíblicos
(cf. por exemplo, Sl 19; Si 42, 15-25; 
Dn 3, 32-90) e em numerosas orações
da tradição cristã [5]; ou a partir das
obras grandes e maravilhosas que
Deus faz na história da salvação,
como sucede no Magnificat ( Lc 1,
46-55), ou nos grandes hinos paulinos
(ver, por exemplo, Ef 1, 3-14); ou de
pequenos factos e inclusive de
minudências em que se manifesta o
amor de Deus.

Em todo o caso, o que caracteriza o
louvor é que nele o olhar vai
directamente para o próprio Deus, tal
como é em si, na sua perfeição
ilimitada e infinita. «O louvor é a
forma de oração que mais
imediatamente reconhece que Deus é
Deus! Canta-O por Si próprio,



glorifica-O, não tanto pelo que Ele
faz, mas sobretudo porque ELE É» ( 
Catecismo , 2639). Está por isso
intimamente unida à adoração, ao
reconhecimento, não só intelectual
mas existencial, da pequenez de tudo
o criado, em comparação com o
Criador e, em consequência, à
humildade, à aceitação da
indignidade pessoal diante de quem
nos transcende até ao infinito; à
maravilha que causa o facto desse
Deus a quem os anjos e o universo
inteiro rende reverência, se tenha
dignado não só a olhar para o
homem, mas a habitar no homem,
mais ainda, a encarnar.

Adoração, louvor, petição, acção de
graças resumem as disposições de
fundo que informam a totalidade do
diálogo entre o homem e Deus. Seja
qual for o conteúdo concreto da
oração, quem reza fá-lo sempre, de
uma forma ou de outra, explícita o
implicitamente, adorando, louvando,



suplicando, implorando ou dando
graças a esse Deus que reverencia,
que ama e em que confia. Importa
reiterar, também, que os conteúdos
concretos da oração poderão ser
muito variados. Por vezes,
socorremo-nos da oração para
considerar passagens da Escritura,
para aprofundar alguma verdade
cristã, para reviver a vida Cristo,
para sentir a proximidade de Santa
Maria... Noutras, iniciar-se-á a partir
da própria vida para tornar Deus
participante das alegrias e afãs,
ambições e problemas que a
existência traz consigo, ou para
encontrar apoio ou consolo, ou para
examinar diante de Deus o próprio
comportamento e fazer propósitos e
tomar decisões, ou mais
simplesmente para comentar, com
quem sabemos que nos ama, os
acontecimentos do dia.

Encontro entre o crente e Deus em
quem se apoia e por quem se sabe



amado, a oração pode incidir sobre a
totalidade dos acontecimentos que
conformam a existência e sobre a
totalidade dos sentimentos que o
coração pode experimentar.
«Escreveste-me: “orar é falar com
Deus. Mas, de quê?” — De quê?! D’Ele
e de ti; alegrias, tristezas, êxitos e
fracassos, ambições nobres,
preocupações diárias..., fraquezas!; e
acções de graças e pedidos; e Amor e
desagravo. Em duas palavras:
conhecê-Lo e conhecer-te – ganhar
intimidade!”» [6]. Seguindo uma e
outra via, a oração será sempre um
encontro íntimo e filial entre o
homem e Deus, que fomenta o
sentido da proximidade divina e leva
a viver cada dia da existência cara a
Deus.

3. Expressões ou formas da oração

Atendendo aos modos ou formas das
manifestações da oração, os autores
costumam dar diversas distinções:



oração vocal e oração mental; oração
pública e oração privada; oração,
predominantemente, intelectual ou
reflexiva e oração afectiva; oração
regulada e oração espontânea, etc.
Outras vezes, os autores procuram
esboçar uma gradação na
intensidade da oração, distinguindo
entre oração mental, oração afectiva,
oração de quietação, contemplação,
oração unitiva...

O Catecismo estrutura a sua
exposição distinguindo entre oração
vocal, meditação e oração de
contemplação. As três «têm um traço
fundamental comum: o recolhimento
do coração. Esta atenção em guardar
a Palavra e permanecer na presença
de Deus faz destas três expressões
tempos fortes da vida de oração» ( 
Catecismo, 2699). Uma análise do
texto evidencia, além disso, que o 
Catecismo ao empregar essa
terminologia não faz referência a
três graus da vida de oração, mas



antes a duas vias, a oração vocal a
meditação, apresentando as duas
como aptas para conduzir a esse
cume na vida de oração que é a
contemplação. Na nossa exposição
ater-nos-emos a este esquema.

Oração vocal

A expressão “oração vocal” aponta
para uma oração que se exprime
vocalmente, ou seja, mediante
palavras articuladas ou
pronunciadas. Esta primeira
aproximação, ainda que exacta, não
vai ao fundo da questão pois, por um
lado, todo o dialogar interior, ainda
que possa ser qualificado como
exclusivo ou predominantemente
mental, faz referência, no ser
humano, à linguagem e, por vezes, à
linguagem articulada em voz alta,
também na intimidade da própria
morada. Por outro, há que afirmar
que a oração vocal não é assunto
apenas de palavras mas, sobretudo,



de pensamento e de coração. Daí que
seja mais exacto defender que a
oração vocal é a que se faz utilizando
fórmulas preestabelecidas, longas ou
breves (jaculatórias), quer retiradas
da Sagrada Escritura (o Pai-Nosso, a
Avé Maria ...), quer recebidas da
tradição espiritual (o Senhor meu
Jesus Cristo , o Veni Sancte Spiritus , a 
Salvé, o Lembrai-vos ...).

Tudo isso, como é óbvio, na condição
das expressões ou fórmulas recitadas
vocalmente sejam verdadeira oração,
ou seja, que cumpram o requisito de
que quem as recita o faça, não só
com a boca, mas também com a
mente e o coração. Se essa devoção
faltasse, se não houvesse consciência
de quem é Aquele a quem se dirige a
oração, do que se diz na oração e de
quem é quem o diz, então, como
afirma com expressão gráfica Santa
Teresa de Jesus, não se pode falar
propriamente de oração «ainda que
se mexam muito os lábios» [7].



A oração vocal tem um papel
decisivo na pedagogia da prece,
sobretudo no início da intimidade
com Deus. De facto, mediante a
aprendizagem do sinal da Cruz e de
orações vocais, a criança – e com
frequência também o adulto –
introduzem-se na vivência concreta
da fé e, portanto, da vida de oração.
Não obstante, o papel e a
importância da oração vocal não
estar limitada aos começos do
diálogo com Deus, está chamada a
acompanhar a vida espiritual
durante todo o seu desenvolvimento.

A meditação

Meditar significa aplicar o
pensamento na consideração de uma
realidade ou de uma ideia com o
desejo de a conhecer e compreender
com maior profundidade e perfeição.
Num cristão, a meditação – que com
frequência se designa também
oração mental – implica orientar o



pensamento para Deus tal como se
revelou ao longo da história de Israel
e definitiva e plenamente em Cristo.
E, a partir de Deus, dirigir o olhar
para a própria existência para a
valorizar e acomodar ao mistério de
vida, a comunhão e o amor que Deus
deu a conhecer.

A meditação pode desenvolver-se de
forma espontânea, por ocasião dos
momentos de silêncio que
acompanham ou se seguem às
celebrações litúrgicas, ou com
origem na leitura de algum texto
bíblico ou de uma passagem de
algum autor espiritual. Noutros
momentos, pode concretizar-se
mediante a dedicação de tempos
especificamente a ela destinados. Em
todo o caso, é óbvio que –
especialmente nos inícios, mas não
só – implica esforço, desejo de
aprofundar no conhecimento de
Deus e da sua vontade, e no empenho
pessoal efectivo com vista à melhoria



da vida cristã. Nesse sentido, pode
afirmar-se que «a meditação é,
sobretudo, uma busca» ( Catecismo ,
2705); se bem que convém
acrescentar que se trata não da
busca de algo , mas de Alguém . A
meditação cristã tende não só, nem
primariamente, a compreender algo
(em última instância, a entender o
modo de Deus proceder e se
manifestar), mas a encontrar-se com
Ele e, encontrando-O, identificar-se
com a sua vontade e unir-se a Ele.

A oração contemplativa

O desenvolvimento da experiência
cristã e, nela e com ela, o da oração,
conduzem a uma comunicação, entre
o crente e Deus, cada vez mais
continuada, mais pessoal e mais
íntima. Nesse horizonte situa-se a
oração a que o Catecismo qualifica de
contemplativa, que é fruto de um
crescimento na vivência teologal de
que flúi um vivo sentimento da



proximidade amorosa de Deus; em
consequência, o convívio com Ele
torna-se cada vez mais directo,
familiar e confiado, e inclusive, para
além das palavras e do pensamento
reflexivo, chega-se a viver de facto
em íntima comunhão com Ele.

«O que é a contemplação?»,
interroga-se o Catecismo no inícioda
secção dedicada à oração
contemplativa, para responder a
seguir afirmando, com palavras de
Santa Teresa de Jesus, que não é
outra coisa «senão tratar de amizade,
estando muitas vezes tratando a sós
com Quem sabemos que nos ama» 
[8]. A expressão oração
contemplativa, tal como a empregam
o Catecismo e muitos outros escritos
anteriores e posteriores, remete, pois
para o que é de qualificar como o
ápice da contemplação; ou seja, o
momento em que, por acção da
graça, o espírito é conduzido ao
umbral do divino, transcendendo



toda outra realidade. Mas também, e
mais amplamente, a um crescimento
vivo e sentido da presença de Deus e
do desejo de uma profunda
comunhão com Ele; e isso, quer nos
tempos dedicados especialmente à
oração, quer no conjunto do existir.
A oração está, em suma, chamada a
envolver totalmente a pessoa
humana – inteligência, vontade e
sentimentos – chegando ao centro do
coração para mudar as suas
disposições para informar toda a
vida do cristão, tornando-o outro
Cristo (cf. Gl 2,20).

4. Condições e características da
oração

A oração, como todo o acto
plenamente pessoal, requer atenção
e intenção, consciência da presença
de Deus e diálogo efectivo e sincero
com Ele. Condição para que tudo isso
seja possível é o recolhimento . A
palavra recolhimento significa a



acção pela qual a vontade, em
virtude da capacidade de domínio
sobre o conjunto das forças que
integram a natureza humana,
procura moderar a tendência para a
dispersão, promovendo dessa forma
o sossego e a serenidade interiores.
Esta atitude é essencial nos
momentos dedicados especialmente
à oração, interrompendo outras
tarefas e procurando evitar as
distracções. Mas não há-de ficar
limitada a esses tempos, devendo
estender-se de modo a chegar ao
recolhimento habitual, que se
identifica com uma fé e um amor
que, enchendo o coração, levam a
procurar viver a totalidade das
acções em referência a Deus, de
modo expresso ou implicitamente.

Outra das condições da oração é a 
confiança . Sem uma confiança plena
em Deus e no seu amor, não haverá
oração, pelo menos oração sincera e
capaz de superar as provas e



dificuldades. Não se trata, apenas, da
confiança em que uma determinada
petição seja atendida, mas da
segurança que se tem em quem
sabemos que nos ama e nos
compreende, e diante de quem se
pode, portanto, abrir sem reservas o
próprio coração (cf. Catecismo ,
2734-2741).

Por vezes, a oração é diálogo que
brota facilmente, inclusive
acompanhado de gozo e consolo, do
fundo da alma; mas noutros
momentos – talvez com mais
frequência – pode reclamar decisão e
empenho. Pode então insinuar-se o
desalento que leva a pensar que o
tempo dedicado ao convívio com
Deus carece de sentido (cf. 
Catecismo , n. 2728). Nessas alturas,
salienta-se a importância de outra
das qualidades da oração: a 
perseverança . A razão de ser da
oração não é a obtenção de
benefícios, nem a busca de



satisfações, complacências ou
consolos, mas a comunhão com Deus;
daí a necessidade e o valor da
perseverança na oração, que é
sempre, com alento e gozo ou sem
eles, um encontro vivo com Deus (cf. 
Catecismo , 2742-2745, 2746-2751).

Traço específico e fundamental da
oração cristã é o seu carácter
trinitário . Fruto da acção do Espírito
Santo que, infundindo e estimulando
a fé, a esperança e o amor, leva a
crescer na presença de Deus, até
saber-se, simultaneamente, na terra
em que se vive e trabalha, e no céu
presente pela graça no próprio
coração [9]. O cristão que vive de fé
sabe-se convidado a conviver com os
anjos e os santos, com Santa Maria e,
de modo especial, com Cristo, Filho
de Deus encarnado, em cuja
humanidade percebe a divindade da
sua pessoa e, seguindo esse caminho,
a reconhecer a realidade de Deus Pai
e do seu amor infinito e a entrar,



cada vez com mais profundidade,
num convívio confiado com Ele.

A oração cristã é, por isso e de modo
eminente, uma oração filial . A
oração de um filho que, em todo o
momento – nas alegrias e nas dores,
no trabalho e no descanso – se dirige
com simplicidade e sinceridade ao
seu Pai para colocar nas suas mãos
os afãs e sentimentos que
experimenta no próprio coração,
com a segurança de encontrar n’Ele
compreensão e acolhimento; mais
ainda, um amor que dá sentido a
tudo.

José Luis Illanes

Bibliografía básica

- Catecismo da Igreja Católica,
2558-2758.

Leituras recomendadas



- S. Josemaria, Homilias «O triunfo de
Cristo na humildade»; «A Eucaristia,
mistério de fé e de amor»; «A
Ascensão do Senhor aos céus»; «O
Grande Desconhecido» e «Por Maria,
a Jesus»,em Cristo que passa , 12-21,
83-94, 117-126, 127-138 y 139-149.
Homilias «A intimidade com Deus»;
«Vida de oração» e «Rumo à
santidade» , em Amigos de Deus ,
142-153, 238-257, 294-316.

- J. Echevarría, Itinerários de vida
cristã , Diel, Lisboa 2006, pp. 105-120.

- J.L. Illanes, Tratado de teología
espiritual, Eunsa, Pamplona 2007, pp.
427-483.

- M. Belda, Guiados por el Espíritu de
Dios. Curso de Teología Espiritual,
Palabra , Madrid 2006, pp. 301-338.

Notas



[1] A Igreja professa a sua Fé no
Símbolo dos Apóstolos ( Primeira
parte destes guiões). Celebra o
Mistério, ou seja, a realidade de Deus
e do seu amor a que nos abre a fé, na
Liturgia sacramental ( Segunda
parte ). Como fruto dessa celebração
do Mistério os fiéis recebem uma
vida nova que os leva a viver de
acordo com a condição de filhos de
Deus ( Terceira parte ). Essa
comunicação da vida divina ao
homem reclama ser recebida e
vivida numa atitude de relação
pessoal com Deus; esta relação
exprime-se, desenvolve-se e
potencia-se na oração ( Quarta
parte ).

[2] São João Damasceno, De fide
orthodoxa, III, 24; PG 94,1090.

[3] São João Clímaco, Scala paradisi,
grado 28; PG 88, 1129.

[4] S. Josemaria, Caminho, 268.



[5] Remissão para dois dos mais
claros e conhecidos: os “Louvores ao
Deus Altíssimo” e o “Cântico do
irmão sol” de São Francisco de Assis.

[6] S. Josemaria, Caminho , 91.

[7] Santa Teresa de Jesus, « Primeiras
Moradas» c. 1, 7, em Obras
completas, Carmelo.

[8] Santa Teresa de Jesus, «Livro da
vida», c. 8, n. 5, em Obras completas,
p. 50; cf. Catecismo, 2709.

[9] Cf. S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo , 116.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-39-a-

oracao/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-39-a-oracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-39-a-oracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-39-a-oracao/

	TEMA 39. A oração

