opusdei.org

TEMA 38. 0 nonoeo
décimo
mandamentos do
Decalogo

Estes dois mandamentos
ajudam a viver a santa pureza
(0o nono) e o desprendimento
dos bens materiais (o décimo)
nos pensamentos e nos desejos.

01/05/2011

«Nao cobicaras a mulher do teu
proximo e ndo desejaras a sua casa,
nem o seu campo, nem o seu escravo,
nem a sua escrava, nem o seu boi,



nem o seu jumento, nem nada que
lhe pertenga» (Dt 5, 21).

«Aquele que olhar para uma mulher,
desejando-a, ja cometeu adultério
com ela no seu coracdo» ( Mt 5, 28).

1. Os pecados internos

Estes dois mandamentos referem-se
aos actos internos correspondentes
aos pecados contra o sexto e 0 sétimo
mandamentos, que a tradi¢cdo moral
classifica como pecados internos. De
forma positiva, regulam a forma de
viver a pureza (0 nono) e o
desprendimento (o décimo) nos
pensamentos e nos desejos, segundo
as palavras do Senhor: «Bem-
aventurados os pobres em espirito,
porque deles é o Reino dos Céus.
Bem-aventurados os puros de
coracdo, porque verdo a Deus» ( Mt 5,
3.8).

A primeira questdo a que se tera de
dar resposta é se faz sentido falar de



pecados internos; ou, dito de outro
modo, porque se qualifica
negativamente um exercicio da
inteligéncia e da vontade se ndo se
concretiza numa accao externa
reprovavel?

Pela pergunta néo parece evidente,
pois nas listas de pecados que o Novo
Testamento nos apresenta aparecem
sobretudo actos externos (adultério,
fornicacdo, homicidio, idolatria,
feiticaria, pleito, ira, etc.). No
entanto, nesses mesmos elencos
também vemos citados, como
pecados, certos actos internos
(invejas, ma concupiscéncia,
avareza) [1].

O proprio Jesus explica que é do
coracdo do homem que «procedem
as mas intencdes, os assassinios, os
adultérios, as prostituicdes, 0s
roubos, os falsos testemunhos e as
blasfémias» ( Mt 15, 19). No ambito
especifico da castidade, ensina «que



todo aquele que olhar para uma
mulher, desejando-a, ja cometeu
adultério com ela no seu coracgao» (
Mt 5, 28). Destes textos, provém um
importante contributo para a moral,
porque dado a entender como a fonte
das ac¢des humanas - por
conseguinte da bondade ou maldade
da pessoa - se encontra nos desejos
do coracdo, no que a pessoa “quer” e
escolhe. A maldade do homicidio, do
adultério ou do roubo ndo esta
principalmente na materialidade da
accao ou nas suas consequeéncias,
mas antes na vontade (no coracao)
do homicida, do adultero, do ladrao,
que ao escolher determinada accdo,
esta a deseja-la: esta-se decidido a
seguir numa direccdo contraria ao
amor do proximo e, portanto,
também do amor de Deus.

A vontade tende sempre para um
bem, mas, em certas ocasioes, trata-
se de um bem aparente, alguma coisa
que aqui e agora ndo é ordenavel



racionalmente em funcao do bem da
pessoa no seu conjunto. O ladrao
deseja alguma coisa que considera
um bem, mas o facto de que esse
objecto pertenca a outra pessoa torna
impossivel que a escolha feita se
ordene ao bem da sua pessoa ou, 0
que é 0 mesmo, a plenitude da sua
vida. Neste sentido, ndo € necessario
0 acto exterior para determinar a
vontade num sentido positivo ou
negativo. Quem decide roubar um
objecto, mesmo que o0 ndo possa
concretizar devido a algum
imprevisto, actuou mal. Realizou um
acto interno contra a virtude da
justica.

A bondade e a maldade da pessoa
ddo-se na vontade, assim,
rigorosamente falando teria de se
utilizar essas categorias para se
referir aos desejos (queridos, aceites)
e ndo aos pensamentos. Ao falar da
inteligéncia utilizamos outras
categorias, como verdadeiro e falso.



Quando o nono mandamento proibe
0s “pensamentos impuros” ndo se
estd a referir as imagens, ou ao
pensamento em si, mas ao
movimento da vontade que aceita o
deleite desordenado que certa
imagem (interna ou externa) provoca

[2].

Os pecados internos podem dividir-se
em:

- “Maus pensamentos” (complacéncia
morosa): sdo a representacao
imaginaria de um acto pecaminoso
sem animo para o realizar. E pecado
mortal se se trata de matéria grave e
Caso Se procure ou se consinta em
deleitar-se nela.

- Mau desejo ( desiderium ): desejo
interior e genérico de uma acgao
pecaminosa da qual a pessoa sente
gozo. Nao coincide com a intencgdo de
a realizar (que implica sempre um
querer eficaz), embora em nao
poucos casos se fizesse, se ndo



existissem alguns motivos que
inibem a pessoa (tais como as
consequéncias da acgao, a
dificuldade para a realizar, etc.).

- Gozo pecaminoso: é a complacéncia
deliberada numa ma acgao ja
realizada por si ou por outros.
Renova o pecado na alma.

Os pecados internos, em si mesmos,
costumam ter menor gravidade que
os correspondentes pecados
externos, porque o acto externo
manifesta voluntariedade mais
intensa. No entanto, sdo de facto
muito perigosos, sobretudo para as
pessoas que procuram viver na
amizade e intimidade com Deus, ja
que:

- cometem-se com mais facilidade,
pois basta o consentimento da
vontade; e as tentacdes podem ser
mais frequentes;



- presta-se-lhes menos aten¢do, pois
as vezes, por ignorancia e, outras
vezes, por certa cumplicidade com as
paixdes, ndo se querem reconhecer
como pecados, pelo menos, veniais,
se 0 consentimento foi imperfeito.

Os pecados internos podem
deformar a consciéncia, por
exemplo, quando se admite o pecado
venial interno habitualmente ou com
certa frequéncia, mesmo que se
queira evitar o pecado mortal. Esta
deformacdo pode dar lugar a
manifestacOes de irritabilidade, a
faltas de caridade, ao espirito critico,
a resignar-se com ter frequentes
tentagdes sem lutar tenazmente
contra elas, etc. [3]; nalguns casos
pode conduzir mesmo a ndo querer
reconhecer os pecados internos,
envolvendo-os em explicacdes sem
qualquer razdo, que acabam por
confundir cada vez mais a
consciéncia; como consequéncia,
cresce facilmente o amor proprio,



nascem inquietacdes, torna-se mais
custosa a humildade e a contricdo
sincera, e pode-se acabar num estado
de tibieza. Na luta contra os pecados
internos, é muito importante ndo dar
lugar aos escrupulos [4].

Para lutar contra os pecados
internos, ajudam-nos:

- a frequéncia dos sacramentos que
nos ddo ou aumentam a graca e nos
curam as nossas misérias
quotidianas;

- a oragdo, a mortificacdo e o
trabalho, procurando sinceramente
Deus;

- a humildade - que nos permite
reconhecer as nossas misérias sem
desesperar face aos nossos erros — e a
confianga em Deus, sabendo que
quer sempre perdoar 0s n0ssos
pecados;



- exercitarmo-nos na sinceridade
com Deus, connosco proprios e na
direccdo espiritual, cuidando com
esmero o exame de consciéncia.

2. A purificacao do coracao

O nono e décimo mandamentos
consideram os mecanismos intimos
que estdo na raiz dos pecados contra
a castidade e a justica; e, em sentido
amplo, de qualquer pecado [5]. Em
sentido positivo, estes mandamentos
convidam a actuar com recta
intenc¢do, com corac¢ao puro. Por isso,
tém grande importancia, ja que ndo
se limitam a consideracdo externa
das accdes, mas consideram a fonte
de que procedem essas accoes.

Estes dinamismos internos sdo
fundamentais na vida moral crista,
pois tanto as virtudes infusas como
os dons do Espirito Santo sdo
modelados pelas disposicdes da
pessoa. Em certo sentido, possuem
particular importancia as virtudes



morais, que sdo mais propriamente
disposicdes da vontade e dos outros
apetites para actuar bem. Tendo
estes elementos presentes, € possivel
desterrar certa caricatura que se
apresenta da vida moral como se ela
se reduzisse apenas a luta contra os
pecados, descobrindo-se antes o
imenso panorama de esforco positivo
por crescer na virtude (por purificar
0 coracdo) que tem a existéncia
humana e em particular o cristao.

Estes mandamentos referem-se mais
especificamente aos pecados
internos contra as virtudes da
castidade e da justica, que estdo bem
reflectidos no texto da Sagrada
Escritura que fala de «trés espécies
de cupidez ou concupiscéncia: a
concupiscéncia da carne, a
concupiscéncia dos olhos e a soberba
da vida ( 1 Jo 2,16)» ( Catecismo ,
2514). O nono mandamento trata do
dominio da concupiscéncia da carne;
e 0 décimo da concupiscéncia do bem



alheio. Ou seja, proibem deixar-se
arrastar por essas concupiscéncias
de modo consciente e voluntario.

Estas tendéncias desordenadas ou
concupiscéncias consistem na
«revolta que a “carne” instiga contra
0 “espirito”. Procede da
desobediéncia do primeiro pecado» (
Catecismo , 2515). Depois do pecado
original, ninguém estd isento da
concupiscéncia, excepto Nosso
Senhor Jesus Cristo e a Virgem Santa
Maria.

Embora a concupiscéncia, em si
mesma, ndo seja pecado, inclina para
0 pecado e engendra-o, quando nao
se submete a razdo iluminada pela fé
com a ajuda da graca. Esquecendo-se
que existe a concupiscéncia, € facil
pensar que todas as tendéncias que
se experimentam “sdo naturais” e
que ndo faz mal deixar-se levar por
elas. Muitos dao-se conta como isto é
falso ao considerarem o que sucede



com a inclinacdo para a violéncia:
reconhecem que ninguém se deve
deixar arrastar por este impulso, mas
domina-lo, porque ndo é natural. No
entanto, quando se trata da pureza,
jd ndo querem reconhecer o mesmo,
dizem que ndo é mau em se
deixarem levar por este estimulo
“natural”. O nono mandamento
ajuda-nos a compreender que nao é
assim, porque a concupiscéncia
retorceu a natureza e o que se
experimenta como natural é,
frequentemente, consequéncia do
pecado que € preciso vencer. O
mesmo se poderia dizer do afa
imoderado de riquezas ou da cobica
a que se refere o décimo
mandamento.

E importante conhecer esta
desordem causada em nos pelo
pecado original e pelos nossos
pecados pessoais, visto que tal
conhecimento:



- impulsiona-nos a rezar: so Deus nos
perdoa o pecado original, que deu
origem a concupiscéncia, e s6é com a
ajuda divina conseguiremos vencer
essa tendéncia desordenada; a graca
de Deus sara a nossa natureza das
feridas do pecado, além de a elevar a
ordem sobrenatural,;

- ensina-nos a amar a Criacao,
porque saiu boa das méaos de Deus;
sd0 0s nossos pecados desordenados
que provocam o mau uso dos bens
criados.

3. O combate pela pureza

Pureza de coracdo significa possuir
uma maneira santa de sentir. Com a
ajuda de Deus, e o0 esforgo pessoal,
consegue-se ser cada vez mais
“limpos de coracdo”: limpeza nos
“pensamentos” e nos desejos.

No que se refere ao nono
mandamento, o cristdo consegue esta
pureza com a graca de Deus, bem



como atraves da virtude e do dom da
castidade, da pureza de intengdo, da
pureza do olhar e da oracéo [6]. A
pureza do olhar ndo se limita a
rejeitar a contemplacdo de imagens
claramente inconvenientes, mas
exige a purificacdo do uso dos nossos
sentidos externos, que nos levem a
olhar, a contemplar o mundo e as
outras pessoas com Vvisdo
sobrenatural. Trata-se de luta
positiva que permite ao homem
descobrir a verdadeira beleza de
toda a criacdo, de modo particular, a
beleza dos que foram criados a
imagem e semelhanca de Deus [7].

«A pureza exige o pudor. O pudor é
parte integrante da temperanca. O
pudor preserva a intimidade da
pessoa. Designa a recusa de mostrar
0 que deve ficar oculto. Ordena-se a
castidade e comprova-lhe a
delicadeza. Orienta os olhares e as
atitudes em conformidade com a
dignidade das pessoas e com a uniao



que existe entre elas» ( Catecismo ,
2521).

4. A pureza do coracao

«0 desejo da verdadeira felicidade
liberta o homem do apego imoderado
aos bens deste mundo, e tera a sua
plenitude na visdo beatifica de

Deus» ( Catecismo , 2548). «A
promessa de ver a Deus ultrapassa
toda a bem-aventuranca. (...) Na
Escritura ver é possuir. (...) Por isso
aquele que vé a Deus obteve todos os
bens que se possam imaginar» [8].

Os bens materiais sdo bons como
meios, mas nao sao fins. Nao podem
encher o coracdo do homem, que
estd feito para Deus e ndo se sacia
com o bem-estar material.

«0O décimo mandamento condena a
avidez e o desejo duma apropriacao
desmesurada dos bens terrenos; e
proibe a cupidez desregrada, nascida
da paixdo imoderada das riquezas e



do seu poder. Interdita também o
desejo de cometer uma injustica pela
qual se prejudicaria o proximo nos
seus bens temporais» ( Catecismo ,
2536).

O pecado € aversdo a Deus e
conversdo as criaturas . O apego aos
bens materiais alimenta
radicalmente esta conversao,
provoca a cegueira da mente e o
endurecimento do coracdo: «Se
alguém possuir bens deste mundo e,
vendo o seu irmdo com necessidade,
lhe fechar o seu coracdo, como € que
o amor de Deus pode permanecer
nele?» (1 Jo 3,17). O afd desmesurado
dos bens materiais é contrario a vida
cristd: ndo se pode servir a Deus e as
riquezas (cf. Mt 6, 24; Lc 16,13).

A importancia exagerada que se
concede hoje ao bem-estar material,
muito acima de outros valores, ndo é
sinal de progresso humano, mas de
empobrecimento e de aviltamento do



homem, cuja dignidade reside em ser
criatura espiritual chamada a vida
eterna como filho de Deus (cf. Lc
12,19-20).

«0O décimo mandamento exige que
seja banida a inveja do coracao
humano» ( Catecismo , 2538). A
inveja é um pecado capital. «Designa
a tristeza que se sente perante o bem
alheio e o desejo imoderado de se
apropriar dele, mesmo
indevidamente» ( Catecismo , 2539).
Da inveja podem derivar muitos
outros pecados: 6dio, murmuracao,
detraccdo, desobediéncia, etc.

A inveja significa rejeicdo da
caridade. Para lutar contra ela,
devemos viver a virtude da
benevoléncia, que nos incita a
desejar o bem dos outros como
manifestacdo do amor que lhes
temos. A virtude da humildade
também nos ajuda nesta luta, pois
ndo devemos esquecer que a inveja



procede com frequéncia do orgulho
(cf. Catecismo , 2540).

Pablo Requena

Bibliografia basica: Catecismo da
Igreja Catolica , 2514-2557.

Leituras recomendadas:

S. Josemaria, homilia «Porque verdo
a Deus», em Amigos de Deus ,
175-189; homilia «Desprendimento»,
em Amigos de Deus , 110-126.

Notas

[1] Cf. GL, 5,19-21; Rm 1, 29-31; Cl 3, 5.
S. Paulo, depois de apelar a abster-se
da fornicacgdo, escreve: «que cada um
de vas saiba possuir o seu corpo em
santidade e honra, sem se deixar
levar pelo desejo da paixdo como 0s
pagaos que ndo conhecem Deus. (...)
Deus ndo nos chamou a impureza
mas a santidade (1 Ts 4, 3-7).
Sublinha a importancia dos afectos,



que estdo na origem das accoes, e faz
ver a necessidade da sua purificagao
para a santidade.

[2] Deste modo, entender-se-a
facilmente a diferenca entre “sentir”
e “consentir”, referido a determinada
paixdo ou movimento da
sensibilidade. S0 quando se consente
com a vontade se pode falar de
pecado (se a matéria for
pecaminosa).

[3] «Chapinhas nas tentacdes, pdes-te
em perigo, brincas com a vista e com
a imaginacdo, falas de... disparates. E
depois assustas-te por te assaltarem
duvidas, escrupulos, confusdes,
tristeza e desalento. Has-de
conceder-me que €és pouco

coerente» (S. Josemaria, Sulco , 132).

[4] «Nao te preocupes, aconteca o que
acontecer, desde que ndo consintas. -
Porque s0 a vontade pode abrir a
porta do coragdo e introduzir nele
essas coisas execrandas» (S.



Josemaria, Caminho , 140); cf. Ibidem,
258.

[5] «O décimo mandamento incide
sobre a intencdo do coracdo e
resume, com 0 nono, todos 0s
preceitos da Lei» ( Catecismo , 2534).

[6] Com a graca de Deus, consegui-lo-
ei: pela virtude e pelo dom da
castidade, pois a castidade permite
amar com um coracgao recto e sem
partilha; pela pureza de intengdo, que
consiste em ter em vista o verdadeiro
fim do homem: com um olhar
simples, o baptizado procura
descobrir e cumprir em tudo a
vontade de Deus (cf. Rm 12, 2; Cl 1,
10) pela pureza do olhar, exterior e
interior; pela disciplina dos sentidos
e da imaginacao; pela rejeicao da
complacéncia em pensamentos
impuros que o levariam a desviar-se
do caminho dos mandamentos
divinos: “a vista excita a paixdo dos



insensatos” (Sbh 15, 5); pela ora¢do» (
Catecismo , 2520).

[7] «Os olhos! Por eles entram na
alma muitas iniquidades. - Quantas
experiéncias como a de David!... - Se
guardardes a vista, tereis assegurado
a guarda do vosso coracao». (S.
Josemaria, Caminho, 183. «- Meu
Deus!: encontro graca e beleza em
tudo o que vejo: guardarei a vista a
toda a hora, por Amor» (S. Josemaria,
Forja, 415).

[8] S. Gregorio de Nisa, Orationes de
Beatitudinibus , 6: PG 44, 1265A. Cf.
Catecismo , 2548.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-38-o-
nono-e-o-decimo-mandamentos-do-
decalogo/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/

	TEMA 38. O nono e o décimo mandamentos do Decálogo

