
opusdei.org

TEMA 38. O nono e o
décimo
mandamentos do
Decálogo

Estes dois mandamentos
ajudam a viver a santa pureza
(o nono) e o desprendimento
dos bens materiais (o décimo)
nos pensamentos e nos desejos.

01/05/2011

«Não cobiçarás a mulher do teu
próximo e não desejarás a sua casa,
nem o seu campo, nem o seu escravo,
nem a sua escrava, nem o seu boi,



nem o seu jumento, nem nada que
lhe pertença» ( Dt 5, 21).

«Aquele que olhar para uma mulher,
desejando-a, já cometeu adultério
com ela no seu coração» ( Mt 5, 28).

1. Os pecados internos

Estes dois mandamentos referem-se
aos actos internos correspondentes
aos pecados contra o sexto e o sétimo
mandamentos, que a tradição moral
classifica como pecados internos. De
forma positiva, regulam a forma de
viver a pureza (o nono) e o
desprendimento (o décimo) nos
pensamentos e nos desejos, segundo
as palavras do Senhor: «Bem-
aventurados os pobres em espírito,
porque deles é o Reino dos Céus.
Bem-aventurados os puros de
coração, porque verão a Deus» ( Mt 5,
3.8).

A primeira questão a que se terá de
dar resposta é se faz sentido falar de



pecados internos; ou, dito de outro
modo, porque se qualifica
negativamente um exercício da
inteligência e da vontade se não se
concretiza numa acção externa
reprovável?

Pela pergunta não parece evidente,
pois nas listas de pecados que o Novo
Testamento nos apresenta aparecem
sobretudo actos externos (adultério,
fornicação, homicídio, idolatria,
feitiçaria, pleito, ira, etc.). No
entanto, nesses mesmos elencos
também vemos citados, como
pecados, certos actos internos
(invejas, má concupiscência,
avareza) [1].

O próprio Jesus explica que é do
coração do homem que «procedem
as más intenções, os assassínios, os
adultérios, as prostituições, os
roubos, os falsos testemunhos e as
blasfémias» ( Mt 15, 19). No âmbito
específico da castidade, ensina «que



todo aquele que olhar para uma
mulher, desejando-a, já cometeu
adultério com ela no seu coração» ( 
Mt 5, 28). Destes textos, provém um
importante contributo para a moral,
porque dão a entender como a fonte
das acções humanas - por
conseguinte da bondade ou maldade
da pessoa - se encontra nos desejos
do coração, no que a pessoa “quer” e
escolhe. A maldade do homicídio, do
adultério ou do roubo não está
principalmente na materialidade da
acção ou nas suas consequências,
mas antes na vontade (no coração)
do homicida, do adúltero, do ladrão,
que ao escolher determinada acção,
está a desejá-la: está-se decidido a
seguir numa direcção contrária ao
amor do próximo e, portanto,
também do amor de Deus.

A vontade tende sempre para um
bem, mas, em certas ocasiões, trata-
se de um bem aparente, alguma coisa
que aqui e agora não é ordenável



racionalmente em função do bem da
pessoa no seu conjunto. O ladrão
deseja alguma coisa que considera
um bem, mas o facto de que esse
objecto pertença a outra pessoa torna
impossível que a escolha feita se
ordene ao bem da sua pessoa ou, o
que é o mesmo, à plenitude da sua
vida. Neste sentido, não é necessário
o acto exterior para determinar a
vontade num sentido positivo ou
negativo. Quem decide roubar um
objecto, mesmo que o não possa
concretizar devido a algum
imprevisto, actuou mal. Realizou um
acto interno contra a virtude da
justiça.

A bondade e a maldade da pessoa
dão-se na vontade, assim,
rigorosamente falando teria de se
utilizar essas categorias para se
referir aos desejos (queridos, aceites)
e não aos pensamentos. Ao falar da
inteligência utilizamos outras
categorias, como verdadeiro e falso.



Quando o nono mandamento proíbe
os “pensamentos impuros” não se
está a referir às imagens, ou ao
pensamento em si, mas ao
movimento da vontade que aceita o
deleite desordenado que certa
imagem (interna ou externa) provoca
[2].

Os pecados internos podem dividir-se
em:

- “Maus pensamentos” (complacência
morosa): são a representação
imaginária de um acto pecaminoso
sem ânimo para o realizar. É pecado
mortal se se trata de matéria grave e
caso se procure ou se consinta em
deleitar-se nela.

- Mau desejo ( desiderium ): desejo
interior e genérico de uma acção
pecaminosa da qual a pessoa sente
gozo. Não coincide com a intenção de
a realizar (que implica sempre um
querer eficaz), embora em não
poucos casos se fizesse, se não



existissem alguns motivos que
inibem a pessoa (tais como as
consequências da acção, a
dificuldade para a realizar, etc.).

- Gozo pecaminoso: é a complacência
deliberada numa má acção já
realizada por si ou por outros.
Renova o pecado na alma.

Os pecados internos, em si mesmos,
costumam ter menor gravidade que
os correspondentes pecados
externos, porque o acto externo
manifesta voluntariedade mais
intensa. No entanto, são de facto
muito perigosos, sobretudo para as
pessoas que procuram viver na
amizade e intimidade com Deus, já
que:

- cometem-se com mais facilidade,
pois basta o consentimento da
vontade; e as tentações podem ser
mais frequentes;



- presta-se-lhes menos atenção, pois
às vezes, por ignorância e, outras
vezes, por certa cumplicidade com as
paixões, não se querem reconhecer
como pecados, pelo menos, veniais,
se o consentimento foi imperfeito.

Os pecados internos podem
deformar a consciência, por
exemplo, quando se admite o pecado
venial interno habitualmente ou com
certa frequência, mesmo que se
queira evitar o pecado mortal. Esta
deformação pode dar lugar a
manifestações de irritabilidade, a
faltas de caridade, ao espírito crítico,
a resignar-se com ter frequentes
tentações sem lutar tenazmente
contra elas, etc. [3]; nalguns casos
pode conduzir mesmo a não querer
reconhecer os pecados internos,
envolvendo-os em explicações sem
qualquer razão, que acabam por
confundir cada vez mais a
consciência; como consequência,
cresce facilmente o amor próprio,



nascem inquietações, torna-se mais
custosa a humildade e a contrição
sincera, e pode-se acabar num estado
de tibieza. Na luta contra os pecados
internos, é muito importante não dar
lugar aos escrúpulos [4].

Para lutar contra os pecados
internos, ajudam-nos:

- a frequência dos sacramentos que
nos dão ou aumentam a graça e nos
curam as nossas misérias
quotidianas;

- a oração, a mortificação e o
trabalho, procurando sinceramente
Deus;

- a humildade – que nos permite
reconhecer as nossas misérias sem
desesperar face aos nossos erros – e a
confiança em Deus, sabendo que
quer sempre perdoar os nossos
pecados;



- exercitarmo-nos na sinceridade
com Deus, connosco próprios e na
direcção espiritual, cuidando com
esmero o exame de consciência.

2. A purificação do coração

O nono e décimo mandamentos
consideram os mecanismos íntimos
que estão na raiz dos pecados contra
a castidade e a justiça; e, em sentido
amplo, de qualquer pecado [5]. Em
sentido positivo, estes mandamentos
convidam a actuar com recta
intenção, com coração puro. Por isso,
têm grande importância, já que não
se limitam à consideração externa
das acções, mas consideram a fonte
de que procedem essas acções.

Estes dinamismos internos são
fundamentais na vida moral cristã,
pois tanto as virtudes infusas como
os dons do Espírito Santo são
modelados pelas disposições da
pessoa. Em certo sentido, possuem
particular importância as virtudes



morais, que são mais propriamente
disposições da vontade e dos outros
apetites para actuar bem. Tendo
estes elementos presentes, é possível
desterrar certa caricatura que se
apresenta da vida moral como se ela
se reduzisse apenas à luta contra os
pecados, descobrindo-se antes o
imenso panorama de esforço positivo
por crescer na virtude (por purificar
o coração) que tem a existência
humana e em particular o cristão.

Estes mandamentos referem-se mais
especificamente aos pecados
internos contra as virtudes da
castidade e da justiça, que estão bem
reflectidos no texto da Sagrada
Escritura que fala de «três espécies
de cupidez ou concupiscência: a
concupiscência da carne, a
concupiscência dos olhos e a soberba
da vida ( 1 Jo 2,16)» ( Catecismo ,
2514). O nono mandamento trata do
domínio da concupiscência da carne;
e o décimo da concupiscência do bem



alheio. Ou seja, proíbem deixar-se
arrastar por essas concupiscências
de modo consciente e voluntário.

Estas tendências desordenadas ou
concupiscências consistem na
«revolta que a “carne” instiga contra
o “espírito”. Procede da
desobediência do primeiro pecado» ( 
Catecismo , 2515). Depois do pecado
original, ninguém está isento da
concupiscência, excepto Nosso
Senhor Jesus Cristo e a Virgem Santa
Maria.

Embora a concupiscência, em si
mesma, não seja pecado, inclina para
o pecado e engendra-o, quando não
se submete à razão iluminada pela fé
com a ajuda da graça. Esquecendo-se
que existe a concupiscência, é fácil
pensar que todas as tendências que
se experimentam “são naturais” e
que não faz mal deixar-se levar por
elas. Muitos dão-se conta como isto é
falso ao considerarem o que sucede



com a inclinação para a violência:
reconhecem que ninguém se deve
deixar arrastar por este impulso, mas
dominá-lo, porque não é natural. No
entanto, quando se trata da pureza,
já não querem reconhecer o mesmo,
dizem que não é mau em se
deixarem levar por este estímulo
“natural”. O nono mandamento
ajuda-nos a compreender que não é
assim, porque a concupiscência
retorceu a natureza e o que se
experimenta como natural é,
frequentemente, consequência do
pecado que é preciso vencer. O
mesmo se poderia dizer do afã
imoderado de riquezas ou da cobiça
a que se refere o décimo
mandamento.

É importante conhecer esta
desordem causada em nós pelo
pecado original e pelos nossos
pecados pessoais, visto que tal
conhecimento:



- impulsiona-nos a rezar: só Deus nos
perdoa o pecado original, que deu
origem à concupiscência, e só com a
ajuda divina conseguiremos vencer
essa tendência desordenada; a graça
de Deus sara a nossa natureza das
feridas do pecado, além de a elevar à
ordem sobrenatural;

- ensina-nos a amar a Criação,
porque saiu boa das mãos de Deus;
são os nossos pecados desordenados
que provocam o mau uso dos bens
criados.

3. O combate pela pureza

Pureza de coração significa possuir
uma maneira santa de sentir. Com a
ajuda de Deus, e o esforço pessoal,
consegue-se ser cada vez mais
“limpos de coração”: limpeza nos
“pensamentos” e nos desejos.

No que se refere ao nono
mandamento, o cristão consegue esta
pureza com a graça de Deus, bem



como através da virtude e do dom da
castidade, da pureza de intenção, da
pureza do olhar e da oração [6]. A 
pureza do olhar não se limita a
rejeitar a contemplação de imagens
claramente inconvenientes, mas
exige a purificação do uso dos nossos
sentidos externos, que nos levem a
olhar, a contemplar o mundo e as
outras pessoas com visão
sobrenatural. Trata-se de luta
positiva que permite ao homem
descobrir a verdadeira beleza de
toda a criação, de modo particular, a
beleza dos que foram criados à
imagem e semelhança de Deus [7].

«A pureza exige o pudor. O pudor é
parte integrante da temperança. O
pudor preserva a intimidade da
pessoa. Designa a recusa de mostrar
o que deve ficar oculto. Ordena-se à
castidade e comprova-lhe a
delicadeza. Orienta os olhares e as
atitudes em conformidade com a
dignidade das pessoas e com a união



que existe entre elas» ( Catecismo ,
2521).

4. A pureza do coração

«O desejo da verdadeira felicidade
liberta o homem do apego imoderado
aos bens deste mundo, e terá a sua
plenitude na visão beatífica de
Deus» ( Catecismo , 2548). «A
promessa de ver a Deus ultrapassa
toda a bem-aventurança. (...) Na
Escritura ver é possuir. (...) Por isso
aquele que vê a Deus obteve todos os
bens que se possam imaginar» [8].

Os bens materiais são bons como
meios, mas não são fins. Não podem
encher o coração do homem, que
está feito para Deus e não se sacia
com o bem-estar material.

«O décimo mandamento condena a 
avidez e o desejo duma apropriação
desmesurada dos bens terrenos; e
proíbe a cupidez desregrada, nascida
da paixão imoderada das riquezas e



do seu poder. Interdita também o
desejo de cometer uma injustiça pela
qual se prejudicaria o próximo nos
seus bens temporais» ( Catecismo ,
2536).

O pecado é aversão a Deus e
conversão às criaturas . O apego aos
bens materiais alimenta
radicalmente esta conversão,
provoca a cegueira da mente e o
endurecimento do coração: «Se
alguém possuir bens deste mundo e,
vendo o seu irmão com necessidade,
lhe fechar o seu coração, como é que
o amor de Deus pode permanecer
nele?» ( 1 Jo 3,17). O afã desmesurado
dos bens materiais é contrário à vida
cristã: não se pode servir a Deus e às
riquezas (cf. Mt 6, 24; Lc 16,13).

A importância exagerada que se
concede hoje ao bem-estar material,
muito acima de outros valores, não é
sinal de progresso humano, mas de
empobrecimento e de aviltamento do



homem, cuja dignidade reside em ser
criatura espiritual chamada à vida
eterna como filho de Deus (cf. Lc
12,19-20).

«O décimo mandamento exige que
seja banida a inveja do coração
humano» ( Catecismo , 2538). A
inveja é um pecado capital. «Designa
a tristeza que se sente perante o bem
alheio e o desejo imoderado de se
apropriar dele, mesmo
indevidamente» ( Catecismo , 2539).
Da inveja podem derivar muitos
outros pecados: ódio, murmuração,
detracção, desobediência, etc.

A inveja significa rejeição da
caridade. Para lutar contra ela,
devemos viver a virtude da
benevolência, que nos incita a
desejar o bem dos outros como
manifestação do amor que lhes
temos. A virtude da humildade
também nos ajuda nesta luta, pois
não devemos esquecer que a inveja



procede com frequência do orgulho
(cf. Catecismo , 2540).

Pablo Requena

Bibliografia básica: Catecismo da
Igreja Católica , 2514-2557.

Leituras recomendadas:

S. Josemaria, homilia «Porque verão
a Deus», em Amigos de Deus ,
175-189; homilia «Desprendimento»,
em Amigos de Deus , 110-126.

Notas

[1] Cf. Gl, 5, 19-21; Rm 1, 29-31; Cl 3, 5.
S. Paulo, depois de apelar a abster-se
da fornicação, escreve: «que cada um
de vós saiba possuir o seu corpo em
santidade e honra, sem se deixar
levar pelo desejo da paixão como os
pagãos que não conhecem Deus. (…)
Deus não nos chamou à impureza
mas à santidade ( 1 Ts 4, 3-7).
Sublinha a importância dos afectos,



que estão na origem das acções, e faz
ver a necessidade da sua purificação
para a santidade.

[2] Deste modo, entender-se-á
facilmente a diferença entre “sentir”
e “consentir”, referido a determinada
paixão ou movimento da
sensibilidade. Só quando se consente
com a vontade se pode falar de
pecado (se a matéria for
pecaminosa).

[3] «Chapinhas nas tentações, pões-te
em perigo, brincas com a vista e com
a imaginação, falas de... disparates. E
depois assustas-te por te assaltarem
dúvidas, escrúpulos, confusões,
tristeza e desalento. Hás-de
conceder-me que és pouco
coerente» (S. Josemaria, Sulco , 132).

[4] «Não te preocupes, aconteça o que
acontecer, desde que não consintas. -
Porque só a vontade pode abrir a
porta do coração e introduzir nele
essas coisas execrandas» (S.



Josemaria, Caminho , 140); cf. Ibidem,
258.

[5] «O décimo mandamento incide
sobre a intenção do coração e
resume, com o nono, todos os
preceitos da Lei» ( Catecismo , 2534).

[6] Com a graça de Deus, consegui-lo-
ei: pela virtude e pelo dom da
castidade, pois a castidade permite
amar com um coração recto e sem
partilha; pela pureza de intenção, que
consiste em ter em vista o verdadeiro
fim do homem: com um olhar
simples, o baptizado procura
descobrir e cumprir em tudo a
vontade de Deus (cf. Rm 12, 2; Cl 1,
10) pela pureza do olhar, exterior e
interior; pela disciplina dos sentidos
e da imaginação; pela rejeição da
complacência em pensamentos
impuros que o levariam a desviar-se
do caminho dos mandamentos
divinos: “a vista excita a paixão dos



insensatos” (Sb 15, 5); pela oração» ( 
Catecismo , 2520).

[7] «Os olhos! Por eles entram na
alma muitas iniquidades. - Quantas
experiências como a de David!... - Se
guardardes a vista, tereis assegurado
a guarda do vosso coração». (S.
Josemaria, Caminho, 183. «- Meu
Deus!: encontro graça e beleza em
tudo o que vejo: guardarei a vista a
toda a hora, por Amor» (S. Josemaria,
Forja, 415).

[8] S. Gregório de Nisa, Orationes de
Beatitudinibus , 6: PG 44, 1265A. Cf. 
Catecismo , 2548.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-38-o-
nono-e-o-decimo-mandamentos-do-

decalogo/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/

	TEMA 38. O nono e o décimo mandamentos do Decálogo

